
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 33 (1998)

Artikel: Les titres en latin dans "Les Fleurs du Mal"

Autor: Terrier, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-265354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-265354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL

On trouve dans Les Fleurs du Mal1 (c'est-à-dire la deuxième
édition, 1861, qui fait référence) 11 titres en langues étrangères sur
un total de 126 poèmes:

— 1 titre transcrit du grec, LXXXIII L'Héautontimorouménos
("le bourreau de soi-même"), repris d'une pièce de l'écrivain
latin Térence;

— 4 titres en anglais, les 4 Spleen (LXXV à LXXVIII);
— 6 titres en latin, XXVI Sed non satiata, XXX De profundis

clamavi, XXXV Duellum, XL Semper eadem, LX Franciscae
meae laudes (le poème entier est en latin) et LXH Moesta et
errabunda.

Le propos de cet article est d'étudier les titres en latin. Les six

poèmes concernés font partie de la première section du recueil, qui
est aussi la plus longue, Spleen et Idéal. Ils appartiennent au cycle
des poèmes d'amour qu'encadrent les poèmes de l'art et les poèmes
du spleen. Les trois premiers (Sed non satiata, De profundis clamavi
et Duellum) semblent concerner Jeanne Duval, la "Vénus noue", qui
représente l'amour sensuel. Les trois demiers sont adressés à d'autres

inspiratrices: Mme Sabatier peut-être, la "Vénus blanche", qui
représente l'amour spirituel (Semper eadem); mais encore une certaine
Françoise (Franciscae meae laudes) et une certaine Agathe (Moesta

Pour toutes les œuvres de Baudelaire, je suis le texte et les notes des éditions

procurées par Claude Pichois chez Gallimard, "Bibliothèque de la Pléiade": Correspondance,

2 vol., 1973, et Œuvres complètes, 2 vol., 1975-1976 (Les Fleurs du Mal se

trouvent dans le volume 1). Je me réfère aussi à l'édition des Fleurs du Mal, par
Jacques Crépet et Georges Blin, Paris, Corti, 2° tirage, 1950.



150 PfflLIPPE TERRIER

et errabunda), toutes deux mal identifiées. Quatre poèmes sont des

sonnets, deux des poèmes strophiques de forme libre. Ils ont tous été

publiés dans les trois éditions des Fleurs du Mal, sauf Duellum et

Semper eadem absents de la première.
Pour l'étude de ces titres, je m'inspire très librement des travaux

de deux éminents spécialistes de la titrologie moderne, Leo H. Hoek
et Gérard Genette, auxquels je renvoie une fois pour toutes2. Mais
avant de préciser ma démarche, voici quelques considérations
générales sur les titres d'œuvres littéranes:

1. La majorité des titres sont formulés de manière elliptique, le plus
souvent sans verbe.

2. Les titres se caractérisent volontiers par la concision, la concentration

du sens et de l'effet (connotations, puissance suggestive).
3. L'art du titre ou de "l'intitulation" consiste à due quelque chose

du texte, mais ni trop ni trop peu. D'où une part d'ambiguïté, de

mystère que la lecture s'efforcera de lever dans une certame
mesure.

4. Les titres remplissent au moms trois fonctions communément
admises:

a) la désignation, l'identification du texte (comme le font les noms
et les prénoms pour les humains);
b) la description, l'information sur le texte, son contenu, sa forme;
c) la séduction du lecteur, l'invitation à la lecture.

Cela étant, je vais tenter de comprendre pourquoi Baudelaire
recourt au latin, en examinant pour chaque titre, d'une part, ce qu'il
dit du contenu, du sujet ("ce texte parle de...") et parfois de la forme,
du genre ("ce texte est..."); d'autre part, comment U (le) dit, quels

Voir Leo H. Hoek, La Marque du titre, La Haye-Paris-New York, Mouton, 1981; et
Gérard Genette, Seuils, Paris, Seuil, 1987 (Les Titres, pp. 54-97).



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 151

sont les moyens linguistiques, stylistiques, rhétoriques mis en
œuvre3. Je procéderai en deux temps: d'abord les quatre titres en
latin classique, ensuite les deux titres en latin d'Eglise4.

*

Sed non satiata

Ce poème, l'un des rares sonnets réguliers des Fleurs du Mal,
appartient au cycle de Jeanne Duval. C'est le premier titre en langue
étrangère que l'on rencontre depuis le début du recueil. H est mis en
relief par sa situation entre des poèmes sans titre: deux avant, un
après.

L'usage du latin peut s'expliquer d'abord par des raisons rythmiques

et harmoniques. Ce titre correspond en effet à la longueur d'un
hémistiche, soit six syllabes. Il présente des allitérations en î et en t,
ainsi qu'une assonance en a à laquelle font écho trois des cinq rimes
du sonnet: havane/savane, pavane/caravane et âme/flamme. On sait

l'importance que Baudelaire accordait à ces questions, qu'il aborde

notamment dans le troisième projet de préface aux Fleurs du Mal et
dans les Notes nouvelles sur Edgar Poe5.

Il y a cependant d'autres bonnes raisons. Ce titre est formé d'un
participe passé à valeur d'adjectif (satiata), précédé d'une négation
(non) et d'une conjonction de coordination (sed), marquant une
restriction ou une opposition par rapport à quelque chose qui n'est

Pour la recherche d'éventuelles sources littéraires de ces titres, on dispose maintenant

du CD-ROM No 5.3 du Packard Humanities Institute (PHI), qui couvre la littérature
latine des débuts à environ 200 ap. J.-C.

Pour les titres en latin d'Eglise, je reprends en partie mon article intitulé "Le Latin

d'Eglise dans Les Fleurs du Mal et Le Spleen de Paris", Nomen Latinum, Mélanges

offerts au professeur André Schneider, édités par Denis Knoepfler, Neuchâtel, Faculté
des Lettres et Genève, Librairie Droz, 1997, pp. 441-452.

Voir Œuvres complètes, t. 1, p. 183 et t. 2, pp. 335-336.



152 PHILIPPE TERRIER

pas exprimé. Devant cet énoncé lacunaire, amputé de sa première
partie, le lecteur qui aborde pour la première fois le poème se pose
au moins deux questions:

— satiata est-il un féminin singulier ou un neutre pluriel?
— le verbe sodare doit-il être pris dans le sens de "rassasier,

satisfaire", ou dans celui de "fatiguer, lasser"?

Le latin permet ainsi de jouer sur l'ambiguïté grammaticale et
sémantique.

En parcourant le texte, on se rend compte que le titre évoque un
aspect du contenu, du sujet traité. La lecture du poème révèle que sed

non satiata se rapporte à une personne, à la femme invoquée dès le

premier vers et à laquelle le Je s'adresse jusqu'à la fin. D'où la
traduction provisoire: "et non rassasiée (lassée)". Satiata fournit en
outre une indication d'ordre temporel: ce participe suggère l'aspect
accompli, achevé d'une action envisagée dans son résultat présent.
Les trois mots du titre contiennent ainsi une information qui oriente
la lecture en mettant en évidence, par métonymie, une des caractéristiques

de l'amante du locuteur: son insatiabilité sexuelle. Il faut donc
attendre la fin du texte pour comprendre à quoi se rapporte cette
expression latine, sans que l'on sache d'ailleurs si elle revêt une
valeur positive (éloge) ou négative (critique).

Le choix d'un titre latin répond probablement aussi à la volonté de

souligner la cohérence thématique du poème, qui recourt largement
à la mythologie antique à travers le Styx, Mégère et Proserpine, nom
latin de Persephone, sans compter que le terme déité désigne
généralement une divinité mythique. Comme l'a montré Marc
Eigeldinger:

La mythologie de l'éros coïncide, dans Les Fleurs du Mal, avec une
mythologie féminine, à travers laquelle le poète exprime l'ambivalence
de sa vision, son idéal et ses incertitudes, son espérance et ses

désenchantements ou ses inquiétudes. Elle est fortement polarisée,
connotée subjectivement sous le double signe du céleste et de 1'infer-



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 153

nal, du religieux et du profane, imbriqués par l'émergence des énergies
occultes de la magie6.

Dans Sed non satiata, l'accent est mis sur le pôle maléfique, la
femme étant qualifiée de bizarre déité; œuvre de quelque obi, le

Faust de la savane; sorcière; enfant des noirs minuits; démon sans

pitié; Mégère libertine. De plus, Baudelaire suggère dans les tercets

que les désirs de cette amante insatisfaite sont d'autant plus pervers
qu'ils sont ambigus (hétérosexuels et homosexuels), puisque le Je se

présente à la fois comme un homme, en se comparant au Styx, et

comme une femme, à travers l'allusion à Proserpine. D'ailleurs rien
ne s'oppose à ce que le Je puisse être une femme dans tout le poème,
comme le remarque Jean Pellegrin7.

A ces connotations s'en ajoutent d'autres, liées au phénomène de

l'intertextualité. Le poète en effet, dit l'édition Crépet-Blin, semble

emprunter la formule sed non satiata au vers 130 de la Satire VI de

Juvénal, écrivain qu'il connaissait bien: Et lassata viris necdum
satiata récessif. Selon son habitude, il fait une citation partielle et

anonyme, sed non étant une variante de certains manuscrits pour
necdum. Il n'est toutefois pas inutile d'en rappeler le contexte. La
sixième satire s'en prend aux femmes (mariées), présentées à travers
une série d'exemples comme des créatures vicieuses et insupportables.

Le vers 130 concerne Messaline, épouse de l'empereur Claude,

qui délaissait le lit conjugal pour aller se prostituer dans une maison
close:

Quand le tenancier congédie les filles, elle se retire à regret: tout ce

qu'elle peut faire, c'est de clore la dernière sa cellule. Encore ardente

Marc Eigeldinger, "L'intertextualité mythique dans Les Fleurs du MaV, Lumières du

mythe, Paris, PUF, 1983, pp. 58-59.
7

Voir son article "Qui parle?", Bulletin baudelairien, décembre 1989, pp. 79-84.



154 PHILIPPE TERRIER

du prurit de ses sens tout vibrants, elle s'en va, fatiguée de l'homme,

mais rassasiée non pas%.

Citer Juvénal, c'est ajouter l'Histoire à la mythologie, c'est évoquer
les mœurs relâchées de l'Empire et la décadence romaine, période
chère à l'auteur des Fleurs du Mal. Pourtant Baudelaire ne paraît pas,
et de loin, stigmatiser les vices de la femme comme le fait le poète
latin. Il en fait d'abord l'éloge, dans les quatrains, avant de déplorer
(sincèrement?) le danger et la menace qu'ils représentent pour
lui-même.

L'expression latine sed non satiata aura donc séduit Baudelaire par
ses qualités euphoniques et rythmiques, par son ambiguïté grammaticale

et sémantique, enfin par ses connotations littéraires et historiques
qui s'ajoutent aux références mythologiques du poème.

Duellum

Dans ce sonnet, sans doute hispiré aussi par sa liaison tumultueuse

avec Jeanne Duval, Baudelaire - pour évoquer les affres et les

voluptés de l'amour-haine - emprunte au latin un nom neutre (donc
ni masculin, ni féminin) et riche de significations: duellum, qui est
devenu duel en français.

Le Dictionnaire étymologique de la langue latine, d'Alfred Ernout
et Antoine Meillet, indique que duellum est la forme archaïque de

bellum (la guerre) et que par étymologie populaire ce mot a été

ensuite rattaché à duo; duellum bellum, puis duellum tout seul en
viennent à désigner une guerre opposant deux parties seulement.
Selon le Thesaurus linguae latirme, duellum signifie aussi "combat
singulier de gladiateurs". Quant au Französisches Etymologisches
Wörterbuch, de Walter von Wartburg, il signale qu'au début du XIIF
siècle duellum apparaît dans le sens de l'institution judiciahe du duel.

Juvénal, Satires, texte établi et traduit par Pierre de Labriolle et François Villeneuve,
Paris, Société d'édition "Les Belles Lettres", 5e éd., 1951, p. 64. C'est moi qui
souligne.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 155

Le latin permet donc à Baudelaire de jouer sur la double étymologie.
D'une part, le champ lexical de la guerre est abondamment représenté:

guerre, armes, sang, cliquetis de fer, glaives, épée, dague,
héros, haine. D'autre part, le poème met en scène deux guerriers au

combat, qui sont l'image du couple formé par le locuteur et l'amante
à laquelle il s'adresse, un Je et un Tu plusieurs fois réunis en une

première personne du pluriel (notre jeunesse, nos amis, roulons, notre
haine).

Pour reprendre la terminologie de Gérard Genette9, il s'agit
d'abord ici d'un titre thématique. Duellum annonce le sujet du texte,
son thème principal, il en résume le contenu en une formule. De
manière denotative, ce terme se réfère à la lutte que se livrent deux

guerriers et le premier vers l'explicite d'emblée. De manière
connotative, par métaphore, il évoque la rivalité et la haine qui
s'installent progressivement au sein du couple, se mêlant et se

substituant à l'amour, selon une inversion des valeurs typique des

Fleurs du Mal. Mais le titre est aussi rhématique en ce sens qu'il
renseigne sur la forme, la structure du poème, fondée sur l'opposition
et la dualité10:

- des personnes: deux guerriers, deux amants

- des thèmes: l'amour / la guerre, la haine
la vie / la mort

- des temps: le passé / le présent et l'avenir
la jeunesse / l'âge adulte

- des lieux: le haut / le bas

la terre, l'air / le ravin, le gouffre

A cela s'ajoute que le poème se divise en deux parties, les

quatrains et les tercets, chacune étant composée d'une séquence

Q
Genette distingue le titre thématique et le titre rhématique; voir op. cit., pp. 74-76.

Dans la version de L'Artiste (1858), cette structure binaire est renforcée par le jeu
des tirets.



156 PHILIPPE TERRIER

descriptive au passé composé (v. 1-2 et 9-10), qui concerne le combat
des deux guerriers, puis de considérations du locuteur au présent et
au futur (v. 3-8 et 11-14), qui établissent une relation entre ce combat
et la destinée des amants. On remarque encore, sur le plan de la

versification, que le sonnet est bâti sur des rimes croisées (ou
alternées), sauf aux v. 13-14 (rime plate).

Enfin le latin s'est sans doute imposé au poète à travers la
thématique de la guerre. Le mot duellum renvoie au monde romain
et confère au poème une tonalité particulière (de brutalité, de rudesse,
de férocité) qui convient parfaitement à la description de l'enfer
amoureux, de cette haine implacable que les amants vont se vouer
pour l'éternité. Dans ce contexte, le mot français duel, aux connotations

plus modernes, aurait évoqué plutôt l'univers policé de la
chevalerie et les règlements de comptes aristocratiques. Raison

supplémentaire: en qualifiant l'amante insupportable d'amazone
inhumaine, Baudelaire fait référence à la mythologie grecque,
largement reprise par les Romains. Le terme s'inscrit d'ailleurs bien
dans l'atmosphère du poème, puisque:

Les Amazones appartenaient à une race fabuleuse de femmes

guerrières qui, selon les mythographes anciens, vivaient dans le
Caucase et en Asie Mineure [...]. Gouvernées par une reine, les

Amazones n'acceptaient la présence des hommes qu'une fois l'an, pour
perpétuer leur race et, dit-on, mettaient à mort leurs nouveau-nés mâles.
Montées sur des chevaux, protégées par une armure et un casque, elles

parcouraient les contrées d'Asie Mineure, vivant de pillage et de

rapines11.

Ainsi le titre latin Duellum, outre qu'il joue sur l'étymologie et la
polysémie, souligne la structure du poème tout en renforçant l'unité
des thèmes et du ton.

Joël Schmidt, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, Paris, Larousse,
1985, pp. 33-34.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 157

Semper eadem

On admet généralement que ce poème s'apparente par sa tonalité
à ceux du cycle de M11" Sabatier, même s'il ne figure pas dans la

première édition des Fleurs du Mal et ne fait pas partie des neuf
pièces que Baudelaire a explicitement dédiées à la Présidente dans

une lettre à elle adressée le 18 août 185712. Peut-être, comme le

suggère Claude Pichois, marque-t-il une transition entre les poèmes
de l'amour charnel et les poèmes de l'amour spirituel, étant donné sa

place dans le recueil.
A première vue le titre, bref et vague, est suffisamment ouvert

pour se prêter à plusieurs interprétations. Il contient une part de

mystère qui constitue une invitation à la lecture. Une fois de plus,
Baudelaire joue sur l'ellipse et l'ambiguïté grammaticale en associant
deux mots courants, apparemment faciles à comprendre: un adverbe
de temps (semper), suivi d'un pronom indéfini (eadem) qui peut être
soit un féminin singulier soit un neutre pluriel. On traduira donc:

"toujours la même" ou "toujours les mêmes choses". Mais on ignore
à quel(s) nom(s) le pronom se réfère.

On a affane ici à un titre thématique. Il fournit, sur le contenu du

poème, une information de caractère descriptif et assertif, dont il n'est

pas possible de savon a priori si elle exprime un jugement de valeur
positif ou négatif. Le texte s'ouvre (v. 1-2) par une question que
rapporte le Je, locuteur unique, et que lui a posée la femme aimée

(D'où vous vient, disiez-vous, cette tristesse étrange...?). Celui-ci
répond dans les vers suivants (3-11), non sans irritation, que l'amour
est un mensonge, un piège auquel on ne se laisse prendre qu'une fois:
le bonheur qu'il procure est éphémère et ne change rien au tragique
de la condition humaine. Pourtant, dans le second tercet, il invite la
belle à fake un nouveau voyage, afin de se replonger dans le rêve et
l'oubli.

12 Voir Correspondance, t. 1, pp. 421-423 et les notes, pp. 944-945.



158 PHILIPPE TERRIER

Si l'on comprend semper eadem comme un féminin singulier, cette

expression peut désigner la Femme en général, qui est toujours la
même, c'est-à-dire décevante, comme l'Amour; ou alors une femme

en particulier (M™ Sabatier?), qui est toujours la même en ce sens

qu'elle pose avec insistance une question naïve et ne comprend rien

au mal qui assombrit son amant, inconsciente qu'elle est de l'action
destructrice du Temps et de la menace occulte de la Mort. Si elle
présente certaines qualités physiques et morales, comme la joie de

vivre, la beauté radieuse, la douceur de la voix, elle n'en est pas
moins agaçante par d'autres traits tout aussi constants: sa curiosité,
son ignorance, sa bouche au rire enfantin, son âme toujours ravie.

Toujours renvoie à semper, ce qui plaide en faveur de cette interprétation

du titre. Mais cela n'exclut pas d'autres significations. On peut
comprendre aussi, par rapport à l'homme amoureux: toujours la
même vie (la même mort), la même tristesse, la même douleur causée

par le drame fondamental de l'existence.
Si l'on considère semper eadem comme un neutre pluriel, "toujours

les mêmes choses", le sens est à peu près identique: toujours les

mêmes questions, les mêmes paroles, les mêmes attitudes (de la part
de l'amante); ou bien: toujours les mêmes problèmes métaphysiques,
les mêmes illusions sur l'amour et sur la vie (chez l'amant).

Plus généralement, semper eadem peut se rapporter à la situation
du couple amoureux, qui est toujours la même et se heurte aux
mêmes choses: toujours le même malentendu, le même dialogue de

sourds, la même incommunicabilité. L'ambiguïté et la polysémie du

titre deviennent alors l'emblème de l'Amour et du poème tout entier.
En fait, qu'il s'agisse d'un féminin singulier ou d'un neutre pluriel,

toutes les significations du titre convergent et revêtent, au vu du

contexte, une connotation péjorative: c'est une plainte, un regret, une

critique, une constatation amère et désabusée, empreinte de pessimisme.

L'amour n'est qu'une belle illusion, une consolation passagère à

la misère de notre condition. Mais, s'il n'offre pas le moyen de
vaincre le spleen et l'obsession de la mort, au moins permet-il de

rêver, d'oublier, de s'évader un instant.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 159

Ce qui frappe dans le choix de ce titre, c'est - pour reprendre un
jugement que le poète émet à propos de la nouvelle et du sonnet - la
concision et la concentration de l'effet13. Deux mots courants,
usuels, suffisent par leur puissance suggestive à exprimer la
complexité, l'ambivalence de la relation amoureuse et le paradoxe de la
vie humaine. Le recours au latin, langue étrangère et ancienne, vient
renforcer cette vérité personnelle en y ajoutant une dimension
universelle et intemporelle.

Baudelaire, excellent latiniste et féru de culture antique, a-t-il créé
lui-même ce titre ou s'agit-il éventuellement d'une citation d'écrivain,
comme on l'a vu pour Sed non satiata! A vrai dire, il est à la portée
de tout le monde de trouver deux mots latins aussi simples que
semper eadem pour intituler un poème et il est probable que
Baudelaire les aura choisis pour l'une ou l'autre des raisons évoquées
ci-dessus. On sait toutefois que, quand il cite une phrase ou une
expression latine, il le fait souvent de mémoire, très approximativement,

sans trop se soucier du contexte ni fane nécessairement
siennes les idées de l'auteur.

C'est pourquoi, parmi les nombreuses sources possibles, on peut
se demander avec prudence s'il n'y aurait pas ici une réminiscence
de Lucrèce, De la Nature, livre IH, vers 945: eadem sunt omnia

semper. Cette phrase fait partie de la prosopopèe de la Nature, qui
s'adresse à l'homme afin de l'exhorter à ne pas craindre la mort. Si

tu as bien joui de la vie, dit-elle, ce sera un repos bienvenu que rien
ne viendra troubler. Et d'ajouter:

Si au contraire tout ce dont tu as joui s'est écoulé en pure perte, si

la vie t'est à charge, pourquoi vouloir l'allonger d'un temps qui doit à

son tour aboutir à une triste fin, et se dissiper tout entier sans profit?
Ne vaut-il pas mieux mettre un terme à tes jours et à tes souffrances?
Car imaginer désormais quelque invention nouvelle pour te plaire, je

13 Voir les Notes nouvelles sur Edgar Poe et l'étude sur Théophile Gautier, Œuvres

complètes, t. 2, pp. 119 et 329; ainsi que la lettre à Armand Fraisse, du 18 février
1860, Correspondance, t. 1, p. 676.



160 PHILIPPE TERRIER

ne le puis: les choses vont toujours de même. Si ton corps n'est plus
décrépit par les années, si tes membres ne tombent pas d'épuisement,
il te faut néanmoins toujours t'attendre aux mêmes choses, même si la
durée de ta vie devait triompher de toutes les générations, et bien plus

encore, si tu ne devais jamais mourir.

Sin ea quae fructus cumque es periere profusa,
uitaque in offensust, cur amplius addere quaeris,

rursum quod pereat maie et ingratum occidat omne,
non potius uitae finem facis atque laboris?
Nam tibi praeterea quod machiner inueniamque,
quod placeat, nihil est: eadem sunt omnia semper.
Si tibi non annis corpus iam marcet, et artus
confecti languent, eadem tarnen omnia restant,
omnia si pergas uiuendo uincere saecla,

atque etiam potius, si numquam sis moriturus14.

Certes la phrase eadem sunt omnia semper a dans ce passage une

portée générale et concerne les plaisirs, les choses de la vie, en
relation avec l'obsession de la mort. Mais Lucrèce n'a pas écrit
simplement semper eadem et l'on sait tout ce qui sépare le philosophe

matérialiste épicurien de l'auteur des Fleurs du Mal, poète
spiritualiste, notamment dans leurs conceptions de l'amour et de la
mort. Au reste, Baudelaire ne semble pas avoir beaucoup pratiqué
Lucrèce, ses préférences allant à Virgile, Horace, Ovide et surtout aux
écrivains de la décadence comme Lucain et Pétrone15. Toujours
est-il que, source pour source, celle-ci en vaut peut-être d'autres et
mérite au moins d'être signalée.

Lucrèce, De la Nature, texte établi et traduit par Alfred Ernout, Paris, Société

d'édition "Les Belles Lettres", 4e éd., 1942, t. 1, p. 149. C'est moi qui souligne.

Voir l'article d'Alain Michel, "Baudelaire et l'Antiquité", Dix Etudes sur
Baudelaire, publiées par Martine Bercot et André Guyaux, Paris, Champion, 1993,

pp. 185-199.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 161

Moesta et errabunda

Ce poème appartient au cycle des inspiratrices diverses, qui fait
suite à ceux de Jeanne Duval, de -Mme Sabatier et de Marie Daubrun.

Qu'Agathe soit une femme réelle, que Baudelaire aurait connue, ou
qu'elle représente une sorte d'idéal féminin n'a en soi pas beaucoup
d'importance. On retiendra seulement que ce prénom, d'origine
grecque, signifie "bonne".

Comme Semper eadem, Moesta et errabunda est un titre elliptique
et grammaticalement ambigu. Il est formé de deux adjectifs coordonnés

par la conjonction et:

moestus, a, um (ou maestus), triste, désolé, abattu, affligé;
errabundus, a, um, errant, vagabond.

Il peut s'agir soit d'un féminin singulier: "triste et errante", soit d'un
neutre pluriel: "choses tristes et errantes". C'est au lecteur qu'il
revient d'imaginer le(s) nom(s) au(x)quel(s) ces adjectifs se rapportent.

Par ce qu'il ne dit pas, le titre aiguise la curiosité et crée une
certaine attente que la lecture s'efforcera de combler.

Depuis André Ferran16, les éditeurs et commentateurs traduisent
"triste et vagabonde", en donnant au second adjectif la connotation

positive d'un rêve d'évasion, d'une fuite vers un monde meilleur.
Pour Ferran, ce titre "symbolise cette idée baudelairienne que la
tristesse du spleen essaie vainement de se guérir par l'évasion dans

l'espace et dans le temps, par le voyage et le souvenir". Il en va de

même d'Yves Le Hir, dans ses Analyses stylistiques, qui comprend:
moesta et errabunda (carmina), "chants, poèmes", ou (cogitata),
"pensées, réflexions" et traduit par "rêves tristes d'évasion"17.

Voir les notes et commentaires de son édition de Baudelaire, Poésies choisies, Paris,

Hachette, 1936.

Voir Yves Le Hir, Analyses stylistiques, Paris, Armand Colin, 1965, p. 210.



162 PHILIPPE TERRIER

Toutefois le Dictionnaire étymologique de la langue latine,
d'Ernout et Meillet, rappelle qu'errabundus vient de errare: 1) errer,
aller çà et là, marcher à l'aventure; 2) fane fausse route, se fourvoyer;
3) (sens moral) se tromper, faire erreur. Le Thesaurus linguae latinae
indique aussi cette étymologie et signale qu'errabundus s'emploie: 1)

de loco, pour les êtres vivants, les parties du corps et les choses; 2)
de opinione falsa. Il semble donc qu' errabundus, comme moestus, ait
eu chez les Latins une connotation plutôt négative, évoquant une
situation malheureuse, fâcheuse vohe désespérée.

On retiendra également qu'Aulu-Gelle (IIe s. après J.-C), amateur
de mots rares et d'archaïsmes, consacre quelques pages des Nuits
attiques (livre XI, chap. 15) aux adjectifs en -bundus. Après avoir
réfuté diverses interprétations, il se rallie à celle de son maître
Sulpicius Apollinaris, pour qui errabundus revêt une valeur intensive
et ne se confond pas avec le participe présent errans:

Mais comme nous recherchions quelle était l'explication rationnelle
et l'origine des formations de ce type populabundus, errabundus,
laetabundus et ludibundus et de beaucoup d'autres mots de ce genre,
notre cher Apollinaris, avec beaucoup de justesse, ma foi, dit que cette

particule finale sur laquelle de tels mots se terminent lui semblait

indiquer la puissance, l'abondance et pour ainsi dire la luxuriance de

ce que signifiait le mot, si bien qu'on dit laetabundus "qui est joyeux
avec luxuriance", et errabundus "qui erre longuement et avec
luxuriance", et il montre que tous les autres mots de cette formation étaient
dits non sans que cet allongement et cette terminaison expriment un
large flot de puissance et abondance.

Sed inquirentibus nobis, quaenam ratio esset huiuscemodi figurae
"populabundus" et "errabundus" et "laetabundus" et "ludibundus"
multorumque aliorum id genus uerborum, f...] hercle Apollinaris noster
uideri sibi ait particulam postremam, in quam uerba talia exeunt, uim
et copiant et quasi abundantiam rei cuius id uerbum esset demonstrare,
ut "laetabundus" is dicatur qui abunde laetus sit, et "errabundus", qui
longo atque abundanti errore sit, ceteraque omnia ex ea figura ita dici



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 163

ostendit ut productio haec et extremitas largam et fluentem uim et

copiam declararet18.

Si l'on considère moesta et errabunda comme des féminins
singuliers, ces mots peuvent désigner Agathe "triste et errante". On

trouve en tout cas, dans les strophes I à IH, plusieurs arguments à

l'appui de cette interprétation. Dans la première strophe, le locuteur
demande à Agathe si, lasse de l'immonde cité, elle aspire à fuir vers

un océan tout de beauté, de lumière et de pureté. Dans la deuxième
strophe, en adoptant la lere personne du pluriel, le Je fait implicitement

sien cet état d'âme, en précisant la fonction consolatrice et

compensatrice de la mer. Dans la troisième strophe, il exprime à son
tour son dégoût de la ville et son désir d'évasion, puis demande à

nouveau - cette fois à la 3e personne - si Agathe les éprouve comme
lui. Ces questions restent sans réponse mais établissent un lien de

ressemblance entre les deux interlocuteurs. Agathe apparaît comme
la sœur en spleen du locuteur, une femme unique, élue, avec laquelle
il se sent en étroite communion et en parfaite harmonie de pensée,

avec laquelle il partage la même destinée. Au reste, on remarque que
triste coeur d'Agathe (v. 13) fait écho à moesta. En outre, le titre
contient des assonances en a et e, les deux voyelles du prénom
d'Agathe, que l'on retrouve mises en évidence à la rime dans les

strophes terminées par un point d'interrogation (I et III). Le procédé
de la répétition (dans chaque quintil, le vers 5 reprend le vers 1)

produit dans l'une le redoublement d'Agathe, qui est triste, dans

l'autre celui de frégate, moyen d'évasion vers un ailleurs de rêve.

Toujours au féminin singulier, on peut comprendre: moesta et
errabunda (vita), "vie (existence, condition) triste et errante",
c'est-à-dire celle d'Agathe mais aussi celle du locuteur. C'est cette

signification-là qu'aurait aussi un neutre pluriel, "choses tristes et
errantes" pouvant désigner tout ce qui caractérise la vie malheureuse
ici et maintenant, dans l'immonde cité (labeurs, pleurs, remords,

18
Aulu-Gelle, Les Nuits attiques, texte établi et traduit par René Marache, Paris,

Société d'édition "Les Belles Lettres", 1989, t. 3, p. 21.



164 PHILIPPE TERRIER

crimes, douleurs), par opposition avec le bonheur total qui existe
là-bas, dans un paradis sans doute inaccessible présenté d'abord (str.
I à IV) à travers le symbole spatial d'un lointain océan, puis (str. V
et VI) à travers le symbole temporel des amours enfantines, à jamais
révolues.

Ainsi compris, le titre n'évoque alors que le premier terme d'une
opposition binane qui traverse tout le texte, passant sous silence le
deuxième terme comme pour mieux le mettre en relief. En ce sens on
pourrait parler d'un titre rhématique, dans la mesure où il dit quelque
chose de la forme, de la structure du texte. Il y a d'ailleurs une
deuxième opposition, entre le dialogue ou plutôt l'adresse du Je au
Tu des strophes I à lu (marquées par la présence d'Agathe et
l'évocation de l'immonde cité) et le monologue du Je des strophes IV
à VI (caractérisées par l'absence d'Agathe et de la "cité de fange").
Au demeurant, le titre conserve une fonction rhématique si l'on
adopte l'interprétation habituelle proposée par André Ferran (voir
supra), qui accorde à errabunda une connotation positive. Dans ce
cas moesta se rapporte au spleen généré par la ville et, au contraire,
errabunda à la recherche d'une évasion par le voyage ou le souvenir.

En reprenant la suggestion d'Yves le Hir, moesta et errabunda
(carmina), on peut concevoir encore une autre signification, à la
lumière des questions rhétoriques des vers 30-35. Les deux adjectifs
ne qualifieraient-ils pas la création poétique, le Verbe, la "sorcellerie
evocatone", seul moyen de rappeler (autant que possible) l'innocent
paradis plein de plaisirs furtifs, de l'animer, de lui redonner vie?
Pour tenter de ressusciter cet Eden perdu, le poète n'a que des cris
plaintifs et une voix argentine (claire et pure, mais frêle comme celle
d'un enfant): il ne lui reste qu'à proférer des paroles "tristes et
errantes (vagabondes)", ultime défi jeté en désespoir de cause à la
face du Temps.

Ici encore, le choix du latin s'explique avant tout par le désir de

trouver un titre suggestif, qui se prête à plusieurs significations et
présente des qualités phoniques particulières (jeu d'assonances). On
notera aussi que, paradoxalement, Baudelaire recourt à une langue
ancienne pour exprimer le mal de vivre de l'homme moderne. En



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 165

cela, le poème illustre sa conception du Beau, telle qu'il l'a esquissée
dans le Salon de 1846 puis précisée dans Le Peintre de la vie
moderne19, laquelle repose sur l'alliance d'un "élément étemel,
invariable" (représenté ici par le latin) et d'un "élément relatif,
circonstanciel", lié à l'époque (le monde contemporain, auquel
renvoient les mots wagon ei frégate). Au reste, le latin apporte un
petit ah d'ailleurs, un parfum étranger, une touche d'exotisme dans

l'espace et dans le temps qui souligne bien la thématique du poème.

*
* *

De profundis clamavi

Ce sonnet irrégulier appartient (avec Sed non satiata et Duellum)
au groupe de dix-huit poèmes qui forment le cycle de Jeanne Duval,
encore que la Beatrix à laquelle le locuteur s'adresse puisse aussi être

une autre femme.

L'expression de profundis clamavi (reprise dans le quatrain initial
d'Obsession, l'un des poèmes du spleen) est empruntée au Psaume
129, tel qu'on le trouve dans la Vulgate:

Des profondeurs je crie vers toi, Seigneur;
Seigneur, écoute mon appel.
Que ton oreille se fasse attentive au cri de ma prière! [...]

De profundis clamavi ad te, Domine;
Domine, exaudi vocem meam.
Fiant aures tuas intendentes in vocem deprecationis meae [...]

Il s'agit du sixième des sept psaumes de la pénitence, traditionnellement

dit ou chanté lors des services funèbres.

19 Voir Œuvres complètes, t. 2, pp. 493 et 685.



166 PHILIPPE TERRIER

Citer ainsi l'Ancien Testament, c'est pratiquer l'intertextualité,
laquelle revêt ici une fonction essentiellement "transformatrice et
sémantique"20. Transposée dans un autre contexte, l'expression
biblique de profundis clamavi subit une métamorphose et se charge
de significations nouvelles. Baudelaire a fait de cet incipit latin le

titre d'un sonnet français, titre qui renseigne le lecteur à la fois sur le

contenu, le sujet et sur la forme, le genre du texte qu'il va lire. On
constate qu'il est étroitement relié aux deux premiers vers par le

procédé de la répétition (en traduction): J'implore ta pitié reprend
clamavi et Du fond du gouffre renvoie à De profundis. Le titre
annonce donc mot pour mot le début du poème, où est exprimé le
thème principal: un appel désespéré à la pitié de l'être aimé. En
même temps, il indique qu'il s'agit d'une prière, d'une supplication
de tonalité religieuse. Du reste, comme le suggérait Yves-Gérard Le
Dantec21, rien ne s'oppose grammaticalement à ce que la personne
invoquée soit Dieu et non une femme. Toutefois - d'autres commentateurs

l'ont bien montré - cette interprétation ne résiste pas à un
certain nombre d'arguments. D'abord le fait que, dans les versions
antérieures (1851, Le Messager de l'Assemblée; 1855, la Revue des

Deux Mondes), on lit toi (avec une minuscule). Ensuite les titres

primitivement retenus par Baudelaire: La Beatrix en 1851 (qui fait
écho à La Béatrice, titre initial du poème suivant, Le Vampire) et

Spleen en 1855 (ce qui aurait justifié une autre place dans le recueil,
parmi les poèmes sur ce thème à la fin de Spleen et Idéal).

Au demeurant, la suite du sonnet s'écarte beaucoup du texte
biblique. Dans le psaume, le locuteur demande pardon pour ses fautes

et dit son espérance dans le Seigneur qui le rachètera et lui accordera
le salut. La détresse exprimée est celle de la créature misérable et

20
L'expression est de Marc Eigeldinger, Mythologie et intertextualité, Genève,

Slatkine, 1987, p. 16.
21 Voir ses éditions successives des œuvres de Baudelaire dans la "Bibliothèque de la

Pléiade" (1931 sq). On trouve la réfutation de cette interprétation notamment dans

l'édition Crépet-Blin des Fleurs du Mal et dans celle des Œuvres complètes par Claude
Pichois. Voir la note 1.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 167

pécheresse qui s'en remet à la grâce divine. Quant au poème, il
évoque un paysage-état d'âme semblable au vieux Chaos (v. 11), un
univers ennuyeux, clos et désert, où régnent la nuit et le froid. Nulle
trace de vie, même animale ou végétale. Livré à la solitude, rongé par
la conscience de la fuite du Temps, qui préfigure la Mort, le Je envie
la condition des bêtes qui hibernent et crie son horreur. Mais il
n'appelle pas Dieu à son secours, il s'en faut de beaucoup (le mot
blasphème est mis en évidence à la fin du vers 4 et rime avec Toi,

l'unique que j'aime). Il implore l'aide de son amante, seule capable
de lui apporter le bonheur et de le conduire du Spleen vers l'Idéal.

Ainsi le titre égare le lecteur et trompe en quelque sorte son
attente. Baudelaire désacralise le début du psaume, il détourne
l'élément religieux au profit de l'élément amoureux. Au salut
chrétien, il substitue le salut par la femme aimée. D'une prière, il fait
une supplique amoureuse qui ne décadre pas avec les poèmes voisins:
d'une part Une charogne, dont les derniers quatrains évoquent la mort
future de l'amante en des termes où se mêlent amour et religion;
d'autre part Le Vampire, sorte d'antithèse de De profundis clamavi,
où l'amant se révolte contre la femme démoniaque qui le martyrise
et le détruit. En mettant le vocabulaire de la religion au service de la

thématique amoureuse, Baudelaire ne fait que reprendre à sa manière

une tradition qui, en France, remonte à la poésie médiévale et se

poursuit à la Renaissance puis à l'époque baroque. Mais c'est surtout
dans les poèmes consacrés à Mme Sabatier, la "Vénus blanche",
"l'Ange", la "Madone", qu'il procède à pareille transposition (par
exemple: "Que diras-tu ce soir, pauvre âme solitane...?" et L'Aube
spirituelle). Le choix de l'expression de profundis clamavi révèle
donc un certain goût du scandale et de la provocation, dont ce n'est

pas le seul exemple dans Les Fleurs du Mal. On ne s'étonne guère

que ce poème ait été destiné en 1851 au recueil que Baudelaire

envisageait alors de publier sous le titre Les Limbes (autre terme

religieux), après avoir pensé l'intituler Les Lesbiennes. Ne déclarait-il



168 PHILIPPE TERRIER

pas un jour à son éditeur Poulet-Malassis: "J'aime les titres mystérieux

ou les titres pétards"?22

Franciscae meae laudes

Comme Moesta et errabunda, Franciscae meae laudes (écrit
entièrement en vers latins) fait partie du groupe de poèmes inspirés

par des "femmes diverses". De cette Françoise on ignore tout
cependant, malgré le sous-titre humoristique de l'édition de 1857:
Vers composés pour une modiste erudite et dévote.

Les laudes (louanges), récitées ou chantées, ne manquent pas dans

la liturgie de l'Eglise ancienne et médiévale, qu'elles concernent
Dieu, le Christ, la Vierge ou de saints personnages: Laudes crucis,
Victimae paschali laudes, Laudes beatae Mariae virginis (traduites

par Corneille), etc. C'est dire que le titre choisi par Baudelaire est à

la fois thématique et rhématique: d'une part il annonce un sujet qui
sera développé dans le poème (la louange de Françoise, dont le nom
apparaît à la rime du demier vers et qui pourrait être une sainte);
d'autre part il fournit une indication sur le genre du texte (un
cantique spirituel, un hymne liturgique, que le lecteur découvre en
latin).

Le poète s'adresse à Françoise sur le ton de l'adoration religieuse
(comme dans certains poèmes à Mme Sabatier) tout en faisant la part
belle à l'amour sensuel. L'amante apparaît sous les traits d'une
"Déité", dont émanent la Beauté, la Lumière et la Pureté. Source
d'une étemelle jeunesse, elle répand autour d'elle la force et la vie.
Elle incame la Vertu, dispense le Bien. Par elle, les péchés sont
pardonnes. Elle représente enfin le pain et le vin, la nourriture céleste.
Ce poème est donc empreint d'un mysticisme qui ferait penser aux
louanges à la Vierge, s'il n'était teinté d'un érotisme qui évoque
plutôt l'univers des blasons.

22
Lettre du 7 mars 1857, Correspondance, t. 1, p. 378.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 169

Quant à la forme prosodique adoptée par Baudelaire, elle est

unique dans Les Fleurs du Mal: des tercets d'octosyllabes rimant aaa

/ bbb. Comme le relevait Paul Jamot en 1920 déjà23, le poète semble

avoir suivi en cela le modèle du Dies irae, séquence élaborée au

cours du Moyen Age à partir de sources diverses (dont le texte

biblique de Sophonie 1/15-18) et mise en forme définitive au XIIIe
siècle par le moine franciscain Thomas de Celano. Chantée ou récitée
à l'office des morts, elle évoque le Jugement demier. Les plus
anciennes séquences avaient une forme très libre et étaient encore
tributaires de la métrique latine traditionnelle (vers à syllabes
mesurées). A partir du Xe siècle apparaissent les séquences dites de

"nouveau style", constituées de vers réguliers (à syllabes comptées)
groupés en strophes égales, où de véritables rimes remplacent les

assonances. Il n'y a pas pour autant de formes fixes, mais les plus
répandues sont celle du Veni Sánete Spiritus (tercets d'heptasyllabes
rimant aab / ceb) et surtout celle du Stabat mater (tercets formés de

deux octosyllabes et un heptasyllabe rimant aab / ccb). Les séquences,

tout comme les hymnes et les tropes, connaissent au Moyen Age un
succès croissant qui explique leur utilisation même en dehors de la

liturgie. Ainsi se constitue, comme le note Christine Mohrmann, "une
poésie rythmique profane, qui s'amuse à parodier la forme, le contenu
et même l'inspiration de la poésie religieuse"24. Il s'agit de la poésie
des Clerici vagantes ou des Goliards, de veine satirique, volontiers
bacchique ou erotique, dont les recueils les plus connus sont les

Carmina cantabrigiensia et les Carmina burana. Baudelaire s'inspire
sans doute de cette tradition.

Voir son article "Les Vers latins de Baudelaire", Mercure de France, 15 avril 1920,

pp. 513-518.

Christine Mohrmann, Etudes sur le latin des chrétiens, t. 2: Latin chrétien et

médiéval, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1961, p. 230. Voir aussi: Peter Dronke,
Medieval Latin and the Rise ofEuropean Love-Lyric, 2 vol., Oxford, Clarendon Press,

1965-1966. Ainsi que les ouvrages de Dag Norberg: Introduction à l'étude de la
versification latine médiévale, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1958, chap. VIII; et
Manuel pratique de latin médiéval, Paris, Picard, 1968, passim.



170 PHILIPPE TERRIER

Sur le mélange de langage religieux et de langage amoureux, il
s'est expliqué dans une longue et curieuse note jointe au poème dans

l'édition de 1857, où il justifie le recours au latin:

Ne semble-t-il pas au lecteur, comme à moi, que la langue de la
dernière décadence latine, - suprême soupir d'une personne robuste

déjà transformée et préparée pour la vie spirituelle, - est singulièrement

propre à exprimer la passion telle que l'a comprise et sentie le monde

poétique moderne? La mysticité est l'autre pôle de cet aimant dont
Catulle et sa bande, poètes brutaux et purement épidermiques, n'ont
connu que le pôle sensualité. Dans cette merveilleuse langue, le
solécisme et le barbarisme me paraissent rendre les négligences forcées

d'une passion qui s'oublie et se moque des règles. Les mots, pris dans

une acception nouvelle, révèlent la maladresse charmante du barbare du
nord agenouillé devant la beauté romaine. Le calembour lui-même,
quand il traverse ces pédantesques bégaiements, ne joue-t-il pas la

grâce sauvage et baroque de l'enfance?25

Ainsi, aux yeux de Baudelaire, l'alliance du mysticisme et de la
sensualité caractérise l'expression poétique moderne de la passion. Au
pôle erotique, illustré par Catulle et les poetae novi ("sa bande") au
Ier siècle avant notre ère, s'est ajouté le pôle spirituel hérité du
christianisme. D'où le choix d'une langue "décadente", d'une
richesse, d'une souplesse et d'une expressivité bien supérieures au
latin classique. A y bien regarder, on constate que le poème est écrit
dans une sorte de "franco-latin" ou de latin macaronique. Baudelaire
se fonde probablement sur ses souvenirs de lecture et de potache.
Certes il emploie un vocabulaire assez classique, mis à part le nom
novelletum qui est relativement tardif26 et signifie "lieu planté de

jeunes arbres" (d'où le sens affectif de "jeune plante" ou "jeune
pousse"), et l'adjectif seraphica ("de séraphin", "séraphique") qui est

25
Œuvres complètes, t. 1, p. 940.

Premier emploi connu dans l'œuvre du juriste Julius Paulus, IIIe s. ap. J.-C.

(fragment cité dans Digesta Justitiani 25, 1, 6).



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 171

probablement apparu avec le christianisme. Mais la syntaxe, l'ordre
des mots, tient autant sinon plus du français que du latin, même si

l'on fait la part des inversions dues aux nécessités de la rime. Cette

langue, toute personnelle, n'a donc pas grand chose à voir avec celle
des écrivains dits de la décadence, que le poète affectionnait tout
particulièrement, ni avec celle des Pères de l'Eglise, ni avec celle des

clercs et des moines du Moyen Age auxquels l'Eglise doit l'essentiel
de sa liturgie. Elle ressemble plutôt au latin de ces Goliards qui, on
l'a vu, se sont amusés comme lui à parodier les chants religieux

- tels l'hymne et la séquence - aux XIIe et XIIIe siècles notamment.

Au terme de cette analyse, plusieurs constatations s'imposent en

guise de conclusion. Concernant les titres en latin classique, on peut
affirmer que Baudelaire les a choisis pour cinq raisons principales:

- la langue latine offre des sonorités qui se prêtent bien à des jeux
d'assonances et d'allitérations en relation avec les rimes (Sed non
satiata, Moesta et errabunda);

- le latin compte trois genres grammaticaux, le français seulement
deux. Sur quatre titres, un est au neutre singulier (Duellum) et les

trois autres exploitent la dualité des terminaisons d'adjectifs ou de

pronoms en -a, féminin singulier ou neutre pluriel. Alors qu'en
français il aurait fallu opter soit pour le masculin soit pour le
féminin - choix d'autant plus difficile que ces poèmes mettent en
scène un homme s'adressant à une femme - l'existence d'un neutre
en latin offre l'occasion de créer l'ambiguïté et d'ajouter à la
signification des titres;

- certains mots retenus par Baudelaire (satiata, duellum, errabunda)
présentent plusieurs sens possibles, sans que l'un ou l'autre doive être
nécessairement exclu. On a donc affaire à des titres ouverts,
polysémiques, qui se prêtent à diverses interprétations;



172 PHILIPPE TERPJER

- par le fait qu'elle est étrangère et ancienne, la langue latine revêt

toutes sortes de connotations. Dans Sed non satiata et dans Duellum,
le titre contribue à la cohérence des thèmes et du ton, créant une
atmosphère particulière typique du monde romain. Dans Semper
eadem, il suggère l'idée de l'universalité et de la permanence, tandis

que dans Moesta et errabunda il souligne la recherche d'une évasion

en apportant une touche d'exotisme dans l'espace et dans le temps;

- dans un titre assurément (Sed non satiata), mais dans d'autres

peut-être aussi, on découvre une citation ou une réminiscence
d'auteur latin. L'intertextualité établit un hen entre le poème et une
autre œuvre, une autre époque, un autre contexte culturel et idéologique.

Quant au choix du latin d'Eglise pour deux autres titres, il
s'explique par des raisons différentes, même si l'on retrouve la

pratique de l'intertextualité dans De profundis clamavi tout au moins.
Là Baudelaire s'approprie des expressions et les dépouille de leur

signification chrétienne originelle, tout en leur conservant une
connotation religieuse. Ainsi laïcisées, elles sont utilisées au service
d'un autre culte, celui de la Femme, qui pour être profane n'est pas
dénué de spiritualité et de mysticisme. Il en va de même d'ailleurs

pour le culte de l'Art, dans des poèmes comme Les Phares, La Muse
vénale ou Le Confiteor de l'artiste (dans Le Spleen de Paris). De

plus, Baudelaire se sert de certaines formes de la littérature religieuse
dans une intention parodique et provocatrice (le psaume dans De
profundis clamavi, la séquence dans Franciscae meae laudes),
procédé que l'on retrouve dans d'autres poèmes des Fleurs du Mal.
Ainsi, par exemple, Hymne à la Beauté, laquelle est présentée sous
les traits d'une femme fatale à la fois divine et infernale; Les Litanies
de Satan, ponctuées par le refrain O Satan, prends pitié de ma longue
misère! ou encore La Prière d'un païen, qui s'adresse à la Volupté.
De même, dans Les Epaves, le poème d'amour Hymne, dédié à

l'ange, à l'idole immortelle, en l'occurrence Mme Sabatier. Sans

parler du Confiteor de l'artiste, poème en prose qui tient moins de la
confession des péchés que du credo esthétique.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 173

Comme on l'a vu, tous les titres en latin dans Les Fleurs du Mal
concernent des poèmes du cycle de l'amour (qui, avec l'art, représente

le pôle de l'Idéal), alors que Baudelaire recourt à l'anglais pour
les quatre poèmes Spleen. Il ne faut pas voir là qu'un simple effet du
hasard. Si le poète a éprouvé le besoin de trouver un mot particulier
pour exprimer son mal de vivre, c'est qu'il jugeait insuffisants et

inadaptés les termes français à sa disposition. Mélancolie, ennui,

vague des passions, mal du siècle, etc. qualifient des états d'âme

passagers et superficiels, hérités du romantisme, qui n'ont rien de

commun avec le tragique et la profondeur du spleen baudelairien, mal

physique et métaphysique qui ronge l'être dans sa substance vitale
même et qui préfigure le sentiment de l'absurde chez nos écrivains
modernes. Il fallait donc un mot nouveau, différent, riche de

significations, suggestif par ses sonorités lourdes et traînantes. Dans

une moindre mesure, l'usage du latin pour six titres de poèmes
d'amour correspond peut-être à de semblables intentions. Par sa

souplesse, sa diversité, ses caractéristiques propres, cette langue

permet à Baudelaire d'exprimer la complexité, l'étrangeté, l'ambiguïté
de la relation amoureuse, à la fois spirituelle et chamelle, vécue tantôt

comme une ouverture sur l'infini et un remède au spleen, tantôt

comme une chute dans le Mal et une descente aux Enfers.

Philippe Terrier
Université de Neuchâtel




	Les titres en latin dans "Les Fleurs du Mal"

