Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 33 (1998)

Artikel: Les titres en latin dans "Les Fleurs du Mal"

Autor: Terrier, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-265354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-265354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL

On trouve dans Les Fleurs du Mal' (c’est-d-dire la deuxiéme
édition, 1861, qui fait référence) 11 titres en langues étrangeres sur
un total de 126 po¢mes:

— 1 titre transcrit du grec, LXXXIII L’Héautontimorouménos
(“le bourreau de soi-méme”), repris d’une piece de 1’écrivain
latin Térence;

— 4 titres en anglais, les 4 Spleen (LXXV a LXXVII);

— 6 titres en latin, XXVI Sed non satiata, XXX De profundis
clamavi, XXXV Duellum, XL Semper eadem, LX Franciscae
meae laudes (le poéme entier est en latin) et LXII Moesta et
errabunda.

Le propos de cet article est d’étudier les titres en latin. Les six
poémes concernés font partie de la premiére section du recueil, qui
est aussi la plus longue, Spleen et Idéal. 1ls appartiennent au cycle
des poémes d’amour qu’encadrent les poémes de I’art et les poémes
du spleen. Les trois premiers (Sed non satiata, De profundis clamavi
et Duellum) semblent concerner Jeanne Duval, la “Vénus noire”, qui
représente I’amour sensuel. Les trois derniers sont adressés a d’autres
inspiratrices: Mme Sabatier peut-€tre, la *“Vénus blanche”, qui
représente I’amour spirituel (Semper eadem); mais encore une certaine
Frangoise (Franciscae meae laudes) et une certaine Agathe (Moesta

! Pour toutes les ceuvres de Baudelaire, je suis le texte et les notes des éditions
procurées par Claude Pichois chez Gallimard, “Bibliothéque de 1a Pléiade”: Correspon-
dance, 2 vol., 1973, et (Euvres completes, 2 vol., 1975-1976 (Les Fleurs du Mal se
trouvent dans le volume 1). Je me référe aussi & 1’édition des Fleurs du Mal, par
Jacques Crépet et Georges Blin, Parnis, Corti, 2° tirage, 1950.



150 PHILIPPE TERRIER

et errabunda), toutes deux mal identifiées. Quatre po€mes sont des
sonnets, deux des poemes strophiques de forme libre. Ils ont tous été
publiés dans les trois éditions des Fleurs du Mal, sauf Duellum et
Semper eadem absents de la premiére.

Pour I’étude de ces titres, je m’inspire trés librement des travaux
de deux éminents spécialistes de la titrologie moderme, Leo H. Hoek
et Gérard Genette, auxquels je renvoie une fois pour toutes’. Mais
avant de préciser ma démarche, voici quelques considérations
générales sur les titres d’ceuvres littéraires:

1. La majorité des titres sont formulés de maniére elliptique, le plus
souvent sans verbe.

2. Les titres se caractérisent volontiers par la concision, la concentra-
tion du sens et de I’effet (connotations, puissance suggestive).

3. L’art du titre ou de “I’intitulation” consiste a dire quelque chose
du texte, mais ni trop ni trop peu. D’oli une part d’ambiguité, de
mystére que la lecture s’efforcera de lever dans une certaine
mesure.

4. Les titres remplissent au moins trois fonctions communément
admises:

a) la désignation, I’identification du texte (comme le font les noms
et les prénoms pour les humains);

b) la description, I’information sur le texte, son contenu, sa forme;
c) la séduction du lecteur, I’invitation a la lecture.

Cela étant, je vais tenter de comprendre pourquoi Baudelaire
recourt au latin, en examinant pour chaque titre, d’une part, ce qu’il
dit du contenu, du sujet (“ce texte parle de...”) et parfois de la forme,
du genre (“ce texte est...”); d’autre part, comment il (le) dit, quels

2 Voir Leo H. Hoek, La Marque du titre, La Haye-Paris-New York, Mouton, 1981; et
Gérard Genette, Seuils, Paris, Seuil, 1987 (Les Titres, pp. 54-97).



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 151

sont les moyens linguistiques, stylistiques, rhétoriques mis en
ceuvre’. Je procéderai en deux temps: d’abord les quatre titres en
latin classique, ensuite les deux titres en latin d’Eglise®.

*

Sed non satiata

Ce poeme, I'un des rares sonnets réguliers des Fleurs du Mal,
appartient au cycle de Jeanne Duval. C’est le premier titre en langue
étrangére que 1’on rencontre depuis le début du recueil. 11 est mis en
relief par sa situation entre des poémes sans titre: deux avant, un
apres.

L’usage du latin peut s’expliquer d’abord par des raisons rythmi-
ques et harmoniques. Ce titre correspond en effet a la longueur d’un
hémistiche, soit six syllabes. Il présente des allitérations en s et en ¢,
ainsi qu’une assonance en a a laquelle font écho trois des cinq rimes
du sonnet: havane/savane, pavane/caravane et ame/flamme. On sait
I'importance que Baudelaire accordait & ces questions, qu’il aborde
notamment dans le troisi¢éme projet de préface aux Fleurs du Mal et
dans les Notes nouvelles sur Edgar Poé’,

Il y a cependant d’autres bonnes raisons. Ce titre est formé d’un
participe passé a valeur d’adjectif (satiata), précédé d’une négation
(non) et d’une conjonction de coordination (sed), marquant une
restriction ou une opposition par rapport & quelque chose qui n’est

3 Pour la recherche d’éventuelles sources littéraires de ces titres, on dispose maintenant
du CD-ROM No 5.3 du Packard Humanities Institute (PHI), qui couvre la littérature
latine des débuts 2 environ 200 ap. J.-C.

* Pour les titres en latin d’Eglise, je reprends en partie mon article intitulé “Le Latin
d’Eglise dans Les Fleurs du Mal et Le Spleen de Paris”, Nomen Latinum, Mélanges
offerts au professeur André Schneider, édités par Denis Knoepfler, Neuchéatel, Faculté
des Lettres et Geneve, Librairie Droz, 1997, pp. 441-452.

3 Voir (Euvres complétes, t. 1, p. 183 et t. 2, pp. 335-336.



152 PHILIPPE TERRIER

pas exprimé. Devant cet énoncé lacunaire, amputé de sa premicre
partie, le lecteur qui aborde pour la premiére fois le poéme se pose
au moins deux questions:

—  satiata est-il un féminin singulier ou un neutre pluriel?
— le verbe satiare doit-il étre pris dans le sens de ‘“rassasier,
satisfaire”, ou dans celui de “fatiguer, lasser”?

Le latin permet ainsi de jouer sur I’ambiguité grammaticale et
sémantique.

En parcourant le texte, on se rend compte que le titre évoque un
aspect du contenu, du sujet traité. La lecture du poéme révele que sed
non satiata se rapporte a une personne, a la femme invoquée des le
premier vers et a laquelle le Je s’adresse jusqu’a la fin. D’ol la
traduction provisoire: “et non rassasiée (lassée)”. Satiata fournit en
outre une indication d’ordre temporel: ce participe suggére I’aspect
accompli, achevé d’une action envisagée dans son résultat présent.
Les trois mots du titre contiennent ainsi une information qui oriente
la lecture en mettant en évidence, par métonymie, une des caractéris-
tiques de I’amante du locuteur: son insatiabilité sexuelle. Il faut donc
attendre la fin du texte pour comprendre & quoi se rapporte cette
expression latine, sans que ’on sache d’ailleurs si elle revét une
valeur positive (€loge) ou négative (critique).

Le choix d’un titre latin répond probablement aussi a la volonté de
souligner la cohérence thématique du poéme, qui recourt largement
a la mythologie antique a travers le Styx, Mégére et Proserpine, nom
latin de Perséphone, sans compter que le terme déité désigne
généralement une divinité mythique. Comme 1’a montré Marc
Eigeldinger:

La mythologie de 1’éros coincide, dans Les Fleurs du Mal, avec une
mythologie féminine, a travers laquelle le poéte exprime 1’ambivalence
de sa vision, son idéal et ses incertitudes, son espérance et ses
désenchantements ou ses inquiétudes. Elle est fortement polarisée,
connotée subjectivement sous le double signe du céleste et de 1’infer-



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 153

nal, du religieux et du profane, imbriqués par I’émergence des énergies
occultes de la magie®.

Dans Sed non satiata, I’accent est mis sur le p6le maléfique, la
femme étant qualifiée de bizarre déité; oeuvre de quelque obi, le
Faust de la savane; sorciére; enfant des noirs minuits;, démon sans
pitié; Mégere libertine. De plus, Baudelaire suggére dans les tercets
que les désirs de cette amante insatisfaite sont d’autant plus pervers
qu’ils sont ambigus (hétérosexuels et homosexuels), puisque le Je se
présente a la fois comme un homme, en se comparant au Styx, et
comme une femme, a travers I’allusion a Proserpine. D’ailleurs rien
ne s’oppose a ce que le Je puisse étre une femme dans tout le po¢me,
comme le remarque Jean Pellegrin’.

A ces connotations s’en ajoutent d’autres, liées au phénomene de
I’intertextualité. Le pocte en effet, dit ’édition Crépet-Blin, semble
emprunter la formule sed non satiata au vers 130 de la Satire VI de
Juvénal, écrivain qu’il connaissait bien: Et lassata viris necdum
satiata recessit. Selon son habitude, il fait une citation partielle et
anonyme, sed non étant une variante de certains manuscrits pour
necdum. 1l n’est toutefois pas inutile d’en rappeler le contexte. La
sixiéme satire s’en prend aux femmes (mariées), présentées a travers
une série d’exemples comme des créatures vicieuses et insupporta-
bles. Le vers 130 concerne Messaline, épouse de 1’empereur Claude,
qui délaissait le lit conjugal pour aller se prostituer dans une maison
close:

Quand le tenancier congédie les filles, elle se retire a regret: tout ce
qu’elle peut faire, c’est de clore la derni¢re sa cellule. Encore ardente

6 Marc Eigeldinger, “L’intertextualité mythique dans Les Fleurs du Mal’, Lumiéres du
mythe, Paris, PUF, 1983, pp. 58-59.

7 Voir son article “Qui parle?”, Bulletin baudelairien, décembre 1989, pp. 79-84.



154 PHILIPPE TERRIER

du prurit de ses sens tout vibrants, elle s’en va, fatiguée de I’homme,
mais rassasiée non pas®.

Citer Juvénal, c’est ajouter 1’Histoire a la mythologie, c’est évoquer
les meeurs relachées de I’Empire et la décadence romaine, période
chére a I’auteur des Fleurs du Mal. Pourtant Baudelaire ne parait pas,
et de loin, stigmatiser les vices de la femme comme le fait le poéte
latin. II en fait d’abord I’éloge, dans les quatrains, avant de déplorer
(sincerement?) le danger et la menace qu’ils représentent pour
lui-méme.

L’expression latine sed non satiata aura donc séduit Baudelaire par
ses qualités euphoniques et rythmiques, par son ambiguité grammati-
cale et sémantique, enfin par ses connotations littéraires et historiques
qui s’ajoutent aux références mythologiques du poé¢me.

Duellum

Dans ce sonnet, sans doute inspiré aussi par sa liaison tumultueuse
avec Jeanne Duval, Baudelaire — pour évoquer les affres et les
voluptés de I’amour-haine — emprunte au latin un nom neutre (donc
ni masculin, ni féminin) et riche de significations: duellum, qui est
devenu duel en francais.

Le Dictionnaire étymologique de la langue latine, d’ Alfred Emout
et Antoine Meillet, indique que duellum est la forme archaique de
bellum (la guerre) et que par étymologie populaire ce mot a été
ensuite rattaché a duo; duellum bellum, puis duellum tout seul en
viennent a désigner une guerre opposant deux parties seulement.
Selon le Thesaurus linguae latinae, duellum signifie aussi “combat
singulier de gladiateurs”. Quant au Franzosisches Etymologisches
Woérterbuch, de Walter von Wartburg, il signale qu’au début du XIII*
siecle duellum apparait dans le sens de I’institution judiciaire du duel.

8 Juvénal, Satires, texte établi et traduit par Pierre de Labriolle et Frangois Villeneuve,
Paris, Société d’édition “Les Belles Lettres”, 5° éd., 1951, p. 64. C’est moi qui
souligne.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 155

Le latin permet donc a Baudelaire de jouer sur la double étymologie.
D’une part, le champ lexical de la guerre est abondamment repré-
senté: guerre, armes, sang, cliquetis de fer, glaives, épée, dague,
héros, haine. D’autre part, le poéme met en scéne deux guerriers au
combat, qui sont I’image du couple formé par le locuteur et I’amante
a laquelle il s’adresse, un Je et un Tu plusieurs fois réunis en une
premiere personne du pluriel (notre jeunesse, nos amis, roulons, notre
haine).

Pour reprendre la terminologie de Gérard Genette®, il s’agit
d’abord ici d’un titre thématique. Duellum annonce le sujet du texte,
son théme principal, il en résume le contenu en une formule. De
maniére dénotative, ce terme se référe a la lutte que se livrent deux
guerriers et le premier vers l’explicite d’emblée. De manicre
connotative, par métaphore, il évoque la rivalité et la haine qui
s’installent progressivement au sein du couple, se mélant et se
substituant 2 1’amour, selon une inversion des valeurs typique des
Fleurs du Mal. Mais le titre est aussi rhématique en ce sens qu’il
renseigne sur la forme, la structure du poeéme, fondée sur 1’ opposition
et la dualité':

— des personnes: deux guerriers, deux amants

— des thémes: I’amour / la guerre, la haine
la vie / la mort

— des temps: le passé / le présent et I’avenir
la jeunesse / I’dge adulte

— des lieux: le haut / le bas

la terre, I’air / le ravin, le gouffre

A cela s’ajoute que le poéme se divise en deux parties, les
quatrains et les tercets, chacune étant composée d’une séquence

® Genette distingue le titre thématique et le titre rhématique; voir op. cit., pp. 74-76.

10 Dans 1a version de L’Artiste (1858), cette structure binaire est renforcée par le jeu
des tirets.



156 PHILIPPE TERRIER

descriptive au passé composé (v. 1-2 et 9-10), qui concerne le combat
des deux guerriers, puis de considérations du locuteur au présent et
au futur (v. 3-8 et 11-14), qui établissent une relation entre ce combat
et la destinée des amants. On remarque encore, sur le plan de la
versification, que le sonnet est bati sur des rimes croisées (ou
alternées), sauf aux v. 13-14 (rime plate).

Enfin le latin s’est sans doute imposé au poéte a travers la
thématique de la guerre. Le mot duellum renvoie au monde romain
et confére au poeéme une tonalité particulicre (de brutalité, de rudesse,
de férocité) qui convient parfaitement a la description de I’enfer
amoureux, de cette haine implacable que les amants vont se vouer
pour I’éternité. Dans ce contexte, le mot francais duel, aux connota-
tions plus modernes, aurait évoqué plutét I'univers policé de la
chevalerie et les réglements de comptes aristocratiques. Raison
supplémentaire: en qualifiant ’amante insupportable d’amazone
inhumaine, Baudelaire fait référence a la mythologie grecque,
largement reprise par les Romains. Le terme s’inscrit d’ailleurs bien
dans I’atmosphére du poéme, puisque:

Les Amazones appartenaient a2 une race fabuleuse de femmes
guerrieres qui, selon les mythographes anciens, vivaient dans le
Caucase et en Asie Mineure [...]. Gouvernées par une reine, les
Amazones n’acceptaient la présence des hommes qu’une fois I’an, pour
perpétuer leur race et, dit-on, mettaient a mort leurs nouveau-nés males.
Montées sur des chevaux, protégées par une armure et un casque, elles
parcouraient les contrées d’Asie Mineure, vivant de pillage et de
rapines'’.

Ainsi le titre latin Duellum, outre qu’il joue sur I’étymologie et la
polysémie, souligne la structure du poéme tout en renforgant 1’unité
des thémes et du ton.

1 Joel Schmidt, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, Paris, Larousse,
1985, pp. 33-34.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 157

Semper eadem

On admet généralement que ce poéme s’apparente par sa tonalité
a ceux du cycle de M™ Sabatier, méme s’il ne figure pas dans la
premicre édition des Fleurs du Mal et ne fait pas partie des neuf
piéces que Baudelaire a explicitement dédi€es a la Présidente dans
une lettre i elle adressée le 18 aofit 1857'2. Peut-étre, comme le
suggere Claude Pichois, marque-t-il une transition entre les poémes
de I’amour chamel et les po€mes de I’amour spirituel, étant donné sa
place dans le recueil.

A premiere vue le titre, bref et vague, est suffisamment ouvert
pour se préter a plusieurs interprétations. Il contient une part de
mystére qui constitue une invitation a la lecture. Une fois de plus,
Baudelaire joue sur I’ellipse et I’ambiguité grammaticale en associant
deux mots courants, apparemment faciles a comprendre: un adverbe
de temps (semper), suivi d’un pronom indéfini (eadem) qui peut étre
soit un féminin singulier soit un neutre pluriel. On traduira donc:
“toujours la méme” ou “toujours les mémes choses”. Mais on ignore
a quel(s) nom(s) le pronom se réfere.

On a affaire ici a un titre thématique. Il fournit, sur le contenu du
poeme, une information de caractére descriptif et assertif, dont il n’est
pas possible de savoir a priori si elle exprime un jugement de valeur
positif ou négatif. Le texte s’ouvre (v. 1-2) par une question que
rapporte le Je, locuteur unique, et que lui a posée la femme aimée
(D’oir vous vient, disiez-vous, cette tristesse étrange...?). Celui-ci
répond dans les vers suivants (3-11), non sans irritation, que 1’amour
est un mensonge, un piége auquel on ne se laisse prendre qu’une fois:
le bonheur qu’il procure est éphémere et ne change rien au tragique
de la condition humaine. Pourtant, dans le second tercet, il invite la

belle a faire un nouveau voyage, afin de se replonger dans le réve et
I’oubli.

12 yoir Correspondance, t. 1, pp. 421-423 et les notes, pp. 944-945,



158 PHILIPPE TERRIER

Si I’on comprend semper eadem comme un féminin singulier, cette
expression peut désigner la Femme en général, qui est toujours la
méme, c’est-a-dire décevante, comme 1’ Amour; ou alors une femme
en particulier (M™ Sabatier?), qui est toujours la méme en ce sens
qu’elle pose avec insistance une question naive et ne comprend rien
au mal qui assombrit son amant, inconsciente qu’elle est de I’action
destructrice du Temps et de la menace occulte de la Mort. Si elle
présente certaines qualités physiques et morales, comme la joie de
vivre, la beauté radieuse, la douceur de la voix, elle n’en est pas
moins agacante par d’autres traits tout aussi constants: sa curiosité,
son ignorance, sa bouche au rire enfantin, son ame toujours ravie.
Toujours renvoie a semper, ce qui plaide en faveur de cette interpré-
tation du titre. Mais cela n’exclut pas d’autres significations. On peut
comprendre aussi, par rapport 2 1’homme amoureux: toujours la
méme vie (la méme mort), la méme tristesse, la méme douleur causée
par le drame fondamental de I’existence.

Si I’on considére semper eadem comme un neutre pluriel, “toujours
les mémes choses”, le sens est 3 peu prés identique: toujours les
mémes questions, les mémes paroles, les mémes attitudes (de la part
de I’amante); ou bien: toujours les mémes problémes métaphysiques,
les mémes illusions sur I’amour et sur la vie (chez 1’amant).

Plus généralement, semper eadem peut se rapporter a la situation
du couple amoureux, qui est toujours la méme et se heurte aux
mémes choses: toujours le méme malentendu, le méme dialogue de
sourds, la méme incommunicabilité. L’ambiguité et la polysémie du
titre deviennent alors I’embléme de I’ Amour et du poéme tout entier.

En fait, qu’il s’agisse d’un féminin singulier ou d’un neutre pluriel,
toutes les significations du titre convergent et revétent, au vu du
contexte, une connotation péjorative: c’est une plainte, un regret, une
critique, une constatation amere et désabusée, empreinte de pessimis-
me. L’amour n’est qu’une belle illusion, une consolation passagére a
la misére de notre condition. Mais, s’il n’offre pas le moyen de
vaincre le spleen et 1’obsession de la mort, au moins permet-il de
réver, d’oublier, de s’évader un instant.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 159

Ce qui frappe dans le choix de ce titre, c’est — pour reprendre un
jugement que le poéte émet a propos de la nouvelle et du sonnet — la
concision et la concentration de I’effet’>. Deux mots courants,
usuels, suffisent par leur puissance suggestive a exprimer la com-
plexité, I’ambivalence de la relation amoureuse et le paradoxe de la
vie humaine. Le recours au latin, langue étrangére et ancienne, vient
renforcer cette vérité personnelle en y ajoutant une dimension
universelle et intemporelle.

Baudelaire, excellent latiniste et féru de culture antique, a-t-il créé
lui-méme ce titre ou s’agit-il éventuellement d’une citation d’écrivain,
comme on 1’a vu pour Sed non satiata? A vrai dire, il est a la portée
de tout le monde de trouver deux mots latins aussi simples que
semper eadem pour intituler un poéme et il est probable que
Baudelaire les aura choisis pour I’'une ou I’autre des raisons évoquées
ci-dessus. On sait toutefois que, quand il cite une phrase ou une
expression latine, il le fait souvent de mémoire, trés approximati-
vement, sans trop se soucier du contexte ni faire nécessairement
siennes les idées de I’auteur.

C’est pourquoi, parmi les nombreuses sources possibles, on peut
se demander avec prudence s’il n’y aurait pas ici une réminiscence
de Lucréce, De la Nature, livre IIlI, vers 945: eadem sunt omnia
semper. Cette phrase fait partie de la prosopopée de la Nature, qui
s’adresse a ’homme afin de I’exhorter & ne pas craindre la mort. Si
tu as bien joui de la vie, dit-elle, ce sera un repos bienvenu que rien
ne viendra troubler. Et d’ajouter:

Si au contraire tout ce dont tu as joui s’est écoulé en pure perte, si
la vie t’est a charge, pourquoi vouloir I’allonger d’un temps qui doit a
son tour aboutir a une triste fin, et se dissiper tout entier sans profit?
Ne vaut-il pas mieux mettre un terme a tes jours et a tes souffrances?
Car imaginer désormais quelque invention nouvelle pour te plaire, je

13 Voir les Notes nouvelles sur Edgar Poe et 1’étude sur Théophile Gautier, (Euvres
complétes, t. 2, pp. 119 et 329; ainsi que la lettre 3 Armand Fraisse, du 18 février
1860, Correspondance, t. 1, p. 676.



160 PHILIPPE TERRIER

ne le puis: les choses vont toujours de méme. Si ton corps n’est plus
décrépit par les années, si tes membres ne tombent pas d’épuisement,
il te faut néanmoins toujours t’attendre aux mémes choses, méme si la
durée de ta vie devait triompher de toutes les générations, et bien plus
encore, si tu ne devais jamais mourir.

Sin ea quae fructus cumque es periere profusa,
uitaque in offensust, cur amplius addere quaeris,
rursum quod pereat male et ingratum occidat omne,
non potius uitae finem facis atque laboris?

Nam tibi praeterea quod machiner inueniamque,
quod placeat, nihil est: eadem sunt omnia semper.
Si tibi non annis corpus iam marcet, et artus
confecti languent, eadem tamen omnia restant,
omnia si pergas uiuendo uincere saecla,

atque etiam potius, si numquam sis moriturus'*,

Certes la phrase eadem sunt omnia semper a dans ce passage une
portée générale et concerne les plaisirs, les choses de la vie, en
relation avec 1’obsession de la mort. Mais Lucréce n’a pas écrit
simplement semper eadem et I’on sait tout ce qui sépare le philoso-
phe matérialiste épicurien de 1’auteur des Fleurs du Mal, poéte
spiritualiste, notamment dans leurs conceptions de I’amour et de la
mort. Au reste, Baudelaire ne semble pas avoir beaucoup pratiqué
Lucréce, ses préférences allant a Virgile, Horace, Ovide et surtout aux
écrivains de la décadence comme Lucain et Pétrone". Toujours
est-il que, source pour source, celle-ci en vaut peut-€tre d’autres et
mérite au moins d’étre signalée.

1% Lucréce, De la Nature, texte établi et traduit par Alfred Ernout, Paris, Société
d’édition “Les Belles Lettres”, 4° éd., 1942, t. 1, p. 149. C’est moi qui souligne.
'3 Voir l'article d’Alain Michel, “Baudelaire et I’Antiquité”, Dix Etudes sur

Baudelaire, publiées par Martine Bercot et André Guyaux, Paris, Champion, 1993,
pp- 185-199.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 161

Moesta et errabunda

Ce poéme appartient au cycle des inspiratrices diverses, qui fait
suite a ceux de Jeanne Duval, de Mme Sabatier et de Marie Daubrun.
Qu’ Agathe soit une femme réelle, que Baudelaire aurait connue, ou
qu’elle représente une sorte d’idéal féminin n’a en soi pas beaucoup
d’importance. On retiendra seulement que ce prénom, d’origine
grecque, signifie “bonne”.

Comme Semper eadem, Moesta et errabunda est un titre elliptique
et grammaticalement ambigu. Il est formé de deux adjectifs coordon-
nés par la conjonction et:

moestus, a, um (ou maestus), triste, désolé, abattu, affligé,
errabundus, a, um, errant, vagabond.

I1 peut s’agir soit d’un féminin singulier: “triste et errante”, soit d’un
neutre pluriel: “choses tristes et errantes”. C’est au lecteur qu’il
revient d’imaginer le(s) nom(s) au(x)quel(s) ces adjectifs se rappor-
tent. Par ce qu’il ne dit pas, le titre aiguise la curiosité et crée une
certaine attente que la lecture s’efforcera de combler.

Depuis André Ferran'®, les éditeurs et commentateurs traduisent
“triste et vagabonde”, en donnant au second adjectif la connotation
positive d’un réve d’évasion, d’une fuite vers un monde meilleur.
Pour Ferran, ce titre “symbolise cette idée baudelairienne que la
tristesse du spleen essaie vainement de se guérir par I’évasion dans
I’espace et dans le temps, par le voyage et le souvenir”. Il en va de
méme d’Yves Le Hir, dans ses Analyses stylistiques, qui comprend:
moesta et errabunda (carmina), “‘chants, poémes”, ou (cogitata),

“pensées, réflexions” et traduit par “réves tristes d’évasion™"’.

Is Voir les notes et commentaires de son édition de Baudelaire, Poésies choisies, Paris,
Hachette, 1936.

17 Voir Yves Le Hir, Analyses stylistiques, Paris, Armand Colin, 1965, p. 210.



162 PHILIPPE TERRIER

Toutefois le Dictionnaire étymologique de la langue latine,
d’Ernout et Meillet, rappelle qu’errabundus vient de errare: 1) errer,
aller ¢a et 13, marcher a I’aventure; 2) faire fausse route, se fourvoyer;
3) (sens moral) se tromper, faire erreur. Le Thesaurus linguae latinae
indique aussi cette étymologie et signale qu’errabundus s’emploie: 1)
de loco, pour les Etres vivants, les parties du corps et les choses; 2)
de opinione falsa. 11 semble donc qu’errabundus, comme moestus, ait
eu chez les Latins une connotation plutdt négative, évoquant une
situation malheureuse, ficheuse voire désespérée.

On retiendra également qu’ Aulu-Gelle (II° s. aprés J.-C.), amateur
de mots rares et d’archaismes, consacre quelques pages des Nuits
attiques (livre XI, chap. 15) aux adjectifs en -bundus. Aprés avoir
réfuté diverses interprétations, il se rallie a celle de son maitre
Sulpicius Apollinaris, pour qui errabundus revét une valeur intensive
et ne se confond pas avec le participe présent errans:

Mais comme nous recherchions quelle était I’explication rationnelle
et I'origine des formations de ce type populabundus, errabundus,
laetabundus et ludibundus et de beaucoup d’autres mots de ce genre,
notre cher Apollinaris, avec beaucoup de justesse, ma foi, dit que cette
particule finale sur laquelle de tels mots se terminent lui semblait
indiquer la puissance, 1’abondance et pour ainsi dire la luxuriance de
ce que signifiait le mot, si bien qu’on dit laetabundus “qui est joyeux
avec luxuriance”, et errabundus “qui erre longuement et avec luxu-
riance”, et il montre que tous les autres mots de cette formation étaient
dits non sans que cet allongement et cette terminaison expriment un
large flot de puissance et abondance.

Sed inquirentibus nobis, quaenam ratio esset huiuscemodi figurae
“populabundus” et “errabundus” et “laectabundus” et “ludibundus”
multorumque aliorum id genus uerborum, [...] hercle Apollinaris noster
uideri sibi ait particulam postremam, in quam uerba talia exeunt, uim
et copiam et quasi abundantiam rei cuius id uerbum esset demonstrare,
ut “laetabundus” is dicatur qui abunde laetus sit, et “errabundus”, qui
longo atque abundanti errore sit, ceteraque omnia ex ea figura ita dici



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 163

ostendit ut productio haec et extremitas largam et fluentem uim et
copiam declararet’®.

Si ’on considére moesta et errabunda comme des féminins
singuliers, ces mots peuvent désigner Agathe “triste et errante”. On
trouve en tout cas, dans les strophes I a III, plusieurs arguments a
I’appui de cette interprétation. Dans la premiere strophe, le locuteur
demande a Agathe si, lasse de I'immonde cité, elle aspire a fuir vers
un océan tout de beauté, de lumicre et de pureté. Dans la deuxieéme
strophe, en adoptant la 1% personne du pluriel, le Je fait implicite-
ment sien cet état d’dme, en précisant la fonction consolatrice et
compensatrice de la mer. Dans la troisiéme strophe, il exprime a son
tour son dégoiit de la ville et son désir d’évasion, puis demande a
nouveau — cette fois a la 3° personne — si Agathe les éprouve comme
lui. Ces questions restent sans réponse mais établissent un lien de
ressemblance entre les deux interlocuteurs. Agathe apparait comme
la sceur en spleen du locuteur, une femme unique, élue, avec laquelle
il se sent en étroite communion et en parfaite harmonie de pensée,
avec laquelle il partage la méme destinée. Au reste, on remarque que
triste coeur d’Agathe (v. 13) fait écho a moesta. En outre, le titre
contient des assonances en a et e, les deux voyelles du prénom
d’Agathe, que I’on retrouve mises en évidence a la rime dans les
strophes terminées par un point d’interrogation (I et III). Le procédé
de la répétition (dans chaque quintil, le vers 5 reprend le vers 1)
produit dans I’une le redoublement d’Agathe, qui est triste, dans
’autre celui de frégate, moyen d’évasion vers un ailleurs de réve.

Toujours au féminin singulier, on peut comprendre: moesta et
errabunda (vita), ‘“‘vie (existence, condition) triste et errante”,
c’est-a-dire celle d’ Agathe mais aussi celle du locuteur. C’est cette
signification-1a qu’aurait aussi un neutre pluriel, “choses tristes et
errantes” pouvant désigner tout ce qui caractérise la vie malheureuse
ici et maintenant, dans 1'immonde cité (labeurs, pleurs, remords,

8 Aulu-Gelle, Les Nuits attiques, texte établi et traduit par René Marache, Paris,
Société d’édition “Les Belles Lettres”, 1989, t. 3, p. 21.



164 PHILIPPE TERRIER

crimes, douleurs), par opposition avec le bonheur total qui existe
la-bas, dans un paradis sans doute inaccessible présenté d’abord (str.
I a IV) a travers le symbole spatial d’un lointain océan, puis (str. V
et VI) a travers le symbole temporel des amours enfantines, a jamais
révolues.

Ainsi compris, le titre n’évoque alors que le premier terme d’une
opposition binaire qui traverse tout le texte, passant sous silence le
deuxiéme terme comme pour mieux le mettre en relief. En ce sens on
pourrait parler d’un titre rhématique, dans la mesure ot il dit quelque
chose de la forme, de la structure du texte. Il y a d’ailleurs une
deuxiéme opposition, entre le dialogue ou plut6t 1’adresse du Je au
Tu des strophes I a IIl (marquées par la présence d’Agathe et
I’évocation de I’immonde cité) et le monologue du Je des strophes IV
a VI (caractérisées par I’absence d’Agathe et de la “cité de fange”).
Au demeurant, le titre conserve une fonction rhématique si 1’on
adopte !’'interprétation habituelle proposée par André Ferran (voir
supra), qui accorde a errabunda une connotation positive. Dans ce
cas moesta se rapporte au spleen généré par la ville et, au contraire,
errabunda a la recherche d’une évasion par le voyage ou le souvenir.

En reprenant la suggestion d’Yves le Hir, moesta et errabunda
(carmina), on peut concevoir encore une autre signification, a la
lumiere des questions rhétoriques des vers 30-35. Les deux adjectifs
ne qualifieraient-ils pas la création poétique, le Verbe, la “sorcellerie
évocatoire”, seul moyen de rappeler (autant que possible) I’innocent
paradis plein de plaisirs furtifs, de I’animer, de lui redonner vie?
Pour tenter de ressusciter cet Eden perdu, le poéte n’a que des cris
plaintifs et une voix argentine (claire et pure, mais fréle comme celle
d’un enfant): il ne lui reste qu’a proférer des paroles “tristes et
errantes (vagabondes)”, ultime défi jeté en désespoir de cause a la
face du Temps.

Ici encore, le choix du latin s’explique avant tout par le désir de
trouver un titre suggestif, qui se préte a plusieurs significations et
présente des qualités phoniques particuliéres (jeu d’assonances). On
notera aussi que, paradoxalement, Baudelaire recourt a2 une langue
ancienne pour exprimer le mal de vivre de ’homme modeme. En



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 165

cela, le poeéme illustre sa conception du Beau, telle qu’il I’a esquissée
dans le Salon de 1846 puis précis€e dans Le Peintre de la vie
moderne®, laquelle repose sur I’alliance d’un “élément éternel,
invariable” (représenté ici par le latin) et d’'un “élément relatif,
circonstanciel”, li€é a 1’époque (le monde contemporain, auquel
renvoient les mots wagon et frégate). Au reste, le latin apporte un
petit air d’ailleurs, un parfum étranger, une touche d’exotisme dans
I’espace et dans le temps qui souligne bien la thématique du poéme.

*

De profundis clamavi

Ce sonnet irrégulier appartient (avec Sed non satiata et Duellum)
au groupe de dix-huit poémes qui forment le cycle de Jeanne Duval,
encore que la Béatrix a laquelle le locuteur s’adresse puisse aussi étre
une autre femme.

L’expression de profundis clamavi (reprise dans le quatrain initial
d’Obsession, I’'un des poémes du spleen) est empruntée au Psaume
129, tel qu’on le trouve dans la Vulgate:

Des profondeurs je crie vers toi, Seigneur;
Seigneur, écoute mon appel.
Que ton oreille se fasse attentive au cri de ma priere! [...]

De profundis clamavi ad te, Domine;
Domine, exaudi vocem meam.
Fiant aures tuas intendentes in vocem deprecationis meae [...]

Il s’agit du sixiéme des sept psaumes de la pénitence, traditionnelle-
ment dit ou chanté lors des services funébres.

' Voir Euvres complétes, t. 2, pp. 493 et 685.



166 PHILIPPE TERRIER

Citer ainsi 1’Ancien Testament, c’est pratiquer I’intertextualité,
laquelle revét ici une fonction essentiellement “transformatrice et
sémantique”®. Transposée dans un autre contexte, 1’expression
biblique de profundis clamavi subit une métamorphose et se charge
de significations nouvelles. Baudelaire a fait de cet incipit latin le
titre d’un sonnet frangais, titre qui renseigne le lecteur a la fois sur le
contenu, le sujet et sur la forme, le genre du texte qu’il va lire. On
constate qu’il est étroitement relié aux deux premiers vers par le
procédé de la répétition (en traduction): J'implore ta pitié reprend
clamavi et Du fond du gouffre renvoie a De profundis. Le titre
annonce donc mot pour mot le début du poéme, ou est exprimé le
théme principal: un appel désespéré a la piti€é de I'étre aimé. En
méme temps, il indique qu’il s’agit d’une priére, d’une supplication
de tonalité religieuse. Du reste, comme le suggérait Y ves-Gérard Le
Dantec?', rien ne s’oppose grammaticalement a ce que la personne
invoquée soit Dieu et non une femme. Toutefois — d’autres commen-
tateurs I’ont bien montré — cette interprétation ne résiste pas a un
certain nombre d’arguments. D’abord le fait que, dans les versions
antérieures (1851, Le Messager de I’Assemblée; 1855, la Revue des
Deux Mondes), on lit toi (avec une minuscule). Ensuite les titres
primitivement retenus par Baudelaire: La Béatrix en 1851 (qui fait
écho & La Béatrice, titre initial du poéme suivant, Le Vampire) et
Spleen en 1855 (ce qui aurait justifié une autre place dans le recueil,
parmi les poemes sur ce theme a la fin de Spleen et Idéal).

Au demeurant, la suite du sonnet s’écarte beaucoup du texte
biblique. Dans le psaume, le locuteur demande pardon pour ses fautes
et dit son espérance dans le Seigneur qui le rachetera et lui accordera
le salut. La détresse exprimée est celle de la créature misérable et

20 L’expression est de Marc Eigeldinger, Mythologie et intertextualité, Geneve,
Slatkine, 1987, p. 16.

? Voir ses éditions successives des ceuvres de Baudelaire dans la “Bibliotheque de la
Pléiade” (1931 sq). On trouve la réfutation de cette interprétation notamment dans
I’édition Crépet-Blin des Fleurs du Mal et dans celle des (Euvres complétes par Claude
Pichois. Voir la note 1.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 167

pécheresse qui s’en remet a la grace divine. Quant au poéme, il
évoque un paysage-état d’ame semblable au vieux Chaos (v. 11), un
univers ennuyeux, clos et désert, o régnent la nuit et le froid. Nulle
trace de vie, méme animale ou végétale. Livré a la solitude, rongé par
la conscience de la fuite du Temps, qui préfigure la Mort, le Je envie
la condition des bétes qui hibernent et crie son horreur. Mais il
n’appelle pas Dieu a son secours, il s’en faut de beaucoup (le mot
blasphéme est mis en évidence a la fin du vers 4 et rime avec Toi,
I'unique que j’aime). 11 implore I’aide de son amante, seule capable
de lui apporter le bonheur et de le conduire du Spleen vers I’Idéal.
Ainsi le titre égare le lecteur et trompe en quelque sorte son
attente. Baudelaire désacralise le début du psaume, il détourne
I’élément religieux au profit de I’élément amoureux. Au salut
chrétien, il substitue le salut par la femme aimée. D’une pricre, il fait
une supplique amoureuse qui ne décadre pas avec les poémes voisins:
d’une part Une charogne, dont les derniers quatrains évoquent la mort
future de I’amante en des termes ou se mélent amour et religion;
d’autre part Le Vampire, sorte d’antithése de De profundis clamavi,
ou I’amant se révolte contre la femme démoniaque qui le martyrise
et le détruit. En mettant le vocabulaire de la religion au service de la
thématique amoureuse, Baudelaire ne fait que reprendre a sa manicre
une tradition qui, en France, remonte a la poésie médiévale et se
poursuit & la Renaissance puis a 1’époque baroque. Mais c’est surtout
dans les poémes consacrés a Mme Sabatier, la “Vénus blanche”,
“’Ange”, la “Madone”, qu’il procéde a pareille transposition (par
exemple: “Que diras-tu ce soir, pauvre dme solitaire...?” et L’Aube
spirituelle). Le choix de I’expression de profundis clamavi révéle
donc un certain gofiit du scandale et de la provocation, dont ce n’est
pas le seul exemple dans Les Fleurs du Mal. On ne s’étonne guére
que ce poéme ait €té destiné en 1851 au recueil que Baudelaire
envisageait alors de publier sous le titre Les Limbes (autre terme
religieux), aprés avoir pensé I'intituler Les Lesbiennes. Ne déclarait-il



168 PHILIPPE TERRIER

pas un jour a son €diteur Poulet-Malassis: “J’aime les titres mysté-
rieux ou les titres pétards”??

Franciscae meae laudes

Comme Moesta et errabunda, Franciscae meae laudes (écrit
enticrement en vers latins) fait partie du groupe de poémes inspirés
par des “femmes diverses”. De cette Frangoise on ignore tout
cependant, malgré le sous-titre humoristique de 1’édition de 1857:
Vers composés pour une modiste érudite et dévote.

Les laudes (louanges), récitées ou chantées, ne manquent pas dans
la liturgie de I’Eglise ancienne et médiévale, qu’elles concernent
Dieu, le Christ, la Vierge ou de saints personnages: Laudes crucis,
Victimae paschali laudes, Laudes beatae Mariae virginis (traduites
par Corneille), etc. C’est dire que le titre choisi par Baudelaire est a
la fois thématique et rhématique: d’une part il annonce un sujet qui
sera développé dans le poé¢me (la louange de Frangoise, dont le nom
apparait a la rime du demnier vers et qui pourrait étre une sainte);
d’autre part il fournit une indication sur le genre du texte (un
cantique spirituel, un hymne liturgique, que le lecteur découvre en
latin).

Le poete s’adresse a Frangoise sur le ton de I’adoration religieuse
(comme dans certains poémes a Mme Sabatier) tout en faisant la part
belle a ’amour sensuel. L.’amante apparait sous les traits d’une
“Déité”, dont émanent la Beauté, la Lumiére et la Pureté. Source
d’une éternelle jeunesse, elle répand autour d’elle la force et la vie.
Elle incarne la Vertu, dispense le Bien. Par elle, les péchés sont
pardonnés. Elle représente enfin le pain et le vin, la nourriture céleste.
Ce poeme est donc empreint d’un mysticisme qui ferait penser aux
louanges a la Vierge, s’il n’était teinté d’un érotisme qui évoque
plutét I’univers des blasons.

22 1 ettre du 7 mars 1857, Correspondance, t. 1, p. 378.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 169

Quant a la forme prosodique adoptée par Baudelaire, elle est
unique dans Les Fleurs du Mal: des tercets d’octosyllabes rimant aaa
/ bbb. Comme le relevait Paul Jamot en 1920 déja”, le poéte semble
avoir suivi en cela le modele du Dies irae, séquence €élaborée au
cours du Moyen Age a partir de sources diverses (dont le texte
biblique de Sophonie 1/15-18) et mise en forme définitive au XIII°
siécle par le moine franciscain Thomas de Celano. Chantée ou récitée
a I’office des morts, elle évoque le Jugement dernier. Les plus
anciennes séquences avaient une forme trés libre et étaient encore
tributaires de la métrique latine traditionnelle (vers a syllabes
mesurées). A partir du X° siécle apparaissent les séquences dites de
“nouveau style”, constituées de vers réguliers (a syllabes comptées)
groupés en strophes égales, ou de véritables rimes remplacent les
assonances. Il n’y a pas pour autant de formes fixes, mais les plus
répandues sont celle du Veni Sancte Spiritus (tercets d’heptasyllabes
rimant aab / ccb) et surtout celle du Stabat mater (tercets formés de
deux octosyllabes et un heptasyllabe rimant aab / ccb). Les séquences,
tout comme les hymnes et les tropes, connaissent au Moyen Age un
succes croissant qui explique leur utilisation méme en dehors de la
liturgie. Ainsi se constitue, comme le note Christine Mohrmann, “une
poésie rythmique profane, qui s’amuse a parodier la forme, le contenu
et méme I’inspiration de la poésie religieuse™*. 1l s’agit de la poésie
des Clerici vagantes ou des Goliards, de veine satirique, volontiers
bacchique ou érotique, dont les recueils les plus connus sont les
Carmina cantabrigiensia et les Carmina burana. Baudelaire s’inspire
sans doute de cette tradition.

23 yoir son article “Les Vers latins de Baudelaire”, Mercure de France, 15 avril 1920,
pp. 513-518.

4 Christine Mohrmann, Etudes sur le latin des chrétiens, t. 2. Latin chrétien et
médiéval, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1961, p. 230. Voir aussi: Peter Dronke,
Medieval Latin and the Rise of European Love-Lyric, 2 vol., Oxford, Clarendon Press,
1965-1966. Ainsi que les ouvrages de Dag Norberg: Introduction a 1'étude de la
versification latine médiévale, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1958, chap. VIII; et
Manuel pratique de latin médiéval, Paris, Picard, 1968, passim.



170 PHILIPPE TERRIER

Sur le mélange de langage religieux et de langage amoureux, il
s’est expliqué dans une longue et curieuse note jointe au poéme dans
I’édition de 1857, ou il justifie le recours au latin:

Ne semble-t-il pas au lecteur, comme A moi, que la langue de la
derniére décadence latine, — supréme soupir d’une personne robuste
déja transformée et préparée pour la vie spirituelle, — est singuliérement
propre a exprimer la passion telle que 1’a comprise et sentie le monde
poétique moderne? La mysticité est I’autre pole de cet aimant dont
Catulle et sa bande, poétes brutaux et purement épidermiques, n’ont
connu que le pble sensualité. Dans cette merveilleuse langue, le
solécisme et le barbarisme me paraissent rendre les négligences forcées
d’une passion qui s’oublie et se moque des régles. Les mots, pris dans
une acception nouvelle, réveélent la maladresse charmante du barbare du
nord agenouillé devant la beauté romaine. Le calembour lui-méme,
quand il traverse ces pédantesques bégaiements, ne joue-t-il pas la
grice sauvage et baroque de I’enfance?”

Ainsi, aux yeux de Baudelaire, I’alliance du mysticisme et de la
sensualité caractérise 1’expression poétique moderne de la passion. Au
pole érotique, illustré par Catulle et les poetae novi (“sa bande™) au
I siecle avant notre ere, s’est ajouté le pole spirituel hérité du
christianisme. D’ou le choix d’une langue ‘“décadente”, d’une
richesse, d’une souplesse et d’une expressivité bien supérieures au
latin classique. A y bien regarder, on constate que le poéme est écrit
dans une sorte de “franco-latin” ou de latin macaronique. Baudelaire
se fonde probablement sur ses souvenirs de lecture et de potache.
Certes il emploie un vocabulaire assez classique, mis a part le nom
novelletum qui est relativement tardif® et signifie “lieu planté de
jeunes arbres” (d’ou le sens affectif de “jeune plante” ou “jeune
pousse”), et I’adjectif seraphica (*‘de séraphin”, “séraphique”) qui est

B Euvres compleétes, t. 1, p. 940.

2% Premier emploi connu dans I’ceuvre du juriste Julius Paulus, III° s. ap. J.-C.
(fragment cité dans Digesta Justitiani 25, 1, 6).



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 171

probablement apparu avec le christianisme. Mais la syntaxe, I’ordre
des mots, tient autant sinon plus du frangais que du latin, méme si
’on fait la part des inversions dues aux nécessités de la rime. Cette
langue, toute personnelle, n’a donc pas grand chose a voir avec celle
des écrivains dits de la décadence, que le poéte affectionnait tout
particuliérement, ni avec celle des Péres de 1’Eglise, ni avec celle des
clercs et des moines du Moyen Age auxquels I’Eglise doit 1’essentiel
de sa liturgie. Elle ressemble plutdt au latin de ces Goliards qui, on
I’a vu, se sont amusés comme lui & parodier les chants religieux
— tels I’hymne et la séquence — aux XII* et XIII* siécles notamment.

*

Au terme de cette analyse, plusieurs constatations s’imposent en
guise de conclusion. Concernant les titres en latin classique, on peut
affirmer que Baudelaire les a choisis pour cinq raisons principales:

— la langue latine offre des sonorités qui se prétent bien a des jeux
d’assonances et d’allitérations en relation avec les rimes (Sed non
satiata, Moesta et errabunda);

— le latin compte trois genres grammaticaux, le frangais seulement
deux. Sur quatre titres, un est au neutre singulier (Duellum) et les
trois autres exploitent la dualité des terminaisons d’adjectifs ou de
pronoms en -a, féminin singulier ou neutre pluriel. Alors qu’en
francais il aurait fallu opter soit pour le masculin soit pour le
féminin — choix d’autant plus difficile que ces poémes mettent en
scéne un homme s’adressant & une femme - I’existence d’un neutre
en latin offre I’occasion de créer 1’ambiguité et d’ajouter a la
signification des titres;

— certains mots retenus par Baudelaire (satiata, duellum, errabunda)
présentent plusieurs sens possibles, sans que 1’un ou I’autre doive étre
nécessairement exclu. On a donc affaire a des titres ouverts, polysé-
miques, qui se prétent a diverses interprétations;



172 PHILIPPE TERRIER

— par le fait qu’elle est étrangere et ancienne, la langue latine revét
toutes sortes de connotations. Dans Sed non satiata et dans Duellum,
le titre contribue a la cohérence des thémes et du ton, créant une
atmosphére particuliére typique du monde romain. Dans Semper
eadem, il suggére I’'idée de I’universalité et de la permanence, tandis
que dans Moesta et errabunda il souligne la recherche d’une évasion
en apportant une touche d’exotisme dans I’espace et dans le temps;
— dans un titre assurément (Sed non satiata), mais dans d’autres
peut-étre aussi, on découvre une citation ou une réminiscence
d’auteur latin. L’intertextualité €tablit un lien entre le poéme et une
autre ceuvre, une autre époque, un autre contexte culturel et idéologi-
que.

Quant au choix du latin d’Eglise pour deux autres titres, il
s’explique par des raisons différentes, méme si ’on retrouve la
pratique de I’intertextualité dans De profundis clamavi tout au moins.
La Baudelaire s’approprie des expressions et les dépouille de leur
signification chrétienne originelle, tout en leur conservant une
connotation religieuse. Ainsi laicisées, elles sont utilisées au service
d’un autre culte, celui de la Femme, qui pour étre profane n’est pas
dénué de spiritualité et de mysticisme. Il en va de méme d’ailleurs
pour le culte de I’ Art, dans des poémes comme Les Phares, La Muse
vénale ou Le Confiteor de 1’artiste (dans Le Spleen de Paris). De
plus, Baudelaire se sert de certaines formes de la littérature religieuse
dans une intention parodique et provocatrice (le psaume dans De
profundis clamavi, la séquence dans Franciscae meae laudes),
procédé que 1’on retrouve dans d’autres poémes des Fleurs du Mal.
Ainsi, par exemple, Hymne a la Beauté, laquelle est présentée sous
les traits d’une femme fatale a la fois divine et infernale; Les Litanies
de Satan, ponctuées par le refrain O Satan, prends pitié de ma longue
misére! ou encore La Priére d’un paien, qui s’adresse a la Volupté.
De méme, dans Les Epaves, le poéme d’amour Hymne, dédié a
I’ange, a l’idole immortelle, en 1’occurrence Mme Sabatier. Sans
parler du Confiteor de l’artiste, poéme en prose qui tient moins de la
confession des péchés que du credo esthétique.



LES TITRES EN LATIN DANS LES FLEURS DU MAL 173

Comme on ’a vu, tous les titres en latin dans Les Fleurs du Mal
concernent des poémes du cycle de I’amour (qui, avec I’art, repré-
sente le pole de 1'Idéal), alors que Baudelaire recourt a 1’anglais pour
les quatre poemes Spleen. 1l ne faut pas voir 1a qu’un simple effet du
hasard. Si le pogte a éprouvé le besoin de trouver un mot particulier
pour exprimer son mal de vivre, c’est qu’il jugeait insuffisants et
inadaptés les termes frangais a sa disposition. Mélancolie, ennui,
vague des passions, mal du siécle, etc. qualifient des états d’ame
passagers et superficiels, hérit€s du romantisme, qui n’ont rien de
commun avec le tragique et la profondeur du spleen baudelairien, mal
physique et métaphysique qui ronge 1’étre dans sa substance vitale
méme et qui préfigure le sentiment de 1’absurde chez nos écrivains
modernes. Il fallait donc un mot nouveau, différent, riche de
significations, suggestif par ses sonorités lourdes et trainantes. Dans
une moindre mesure, ’'usage du latin pour six titres de poémes
d’amour correspond peut-étre & de semblables intentions. Par sa
souplesse, sa diversité, ses caractéristiques propres, cette langue
permet 3 Baudelaire d’exprimer la complexité, I’ étrangeté, I’ambiguité
de la relation amoureuse, a la fois spirituelle et charnelle, vécue tantot
comme une ouverture sur l'infini et un reméde au spleen, tant6t
comme une chute dans le Mal et une descente aux Enfers.

Philippe Terrier
Université de Neuchdtel






	Les titres en latin dans "Les Fleurs du Mal"

