Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 33 (1998)

Artikel: Tancrede chevalier gisant de "La Jérusalem délivrée" du Tasse
Autor: Boillet, Danielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-265348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-265348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TANCREDE CHEVALIER GISANT
DE LA JERUSALEM DELIVREE DU TASSE

Si dans la Jérusalem délivrée, quelques-uns des protagonistes du
po€me connaissent 2 un moment ou a un autre la condition de blessé,
leur état ne donne lieu généralement qu’a une exploitation occasion-
nelle des connotations physiques, morales et spirituelles de la
langueur.

Avec Argant comme avec Godefroi, la souffrance exclut pratique-
ment la langueur. L’atteinte corporelle souligne, chez le premier, une
force qui se rompt mais ne plie pas, chez le second, une force qui se
plie I’instant d’un bref fourvoiement, pour mieux se redresser. Au
chant VII, la convalescence d’ Argant, blessé aprés son premier duel
contre Tancréde, met en valeur la violence de sa nature. Dolent
encore, I’impatience du combat, et non pas la souffrance I’agite, et
cette impatience prépare le terrible lever de cette cométe funeste
qu'est le paien, dans I’aube enténébrée’. Au chant XI, lors du
premier assaut contre Jérusalem, la blessure que Godefroi lui inflige,

L “Argante audace / le molli piume di calcar non gode; / tanto & nel crudo petto odio
di pace, / cupidigia di sangue, amor di lode, / che, de le piaghe sue non sano ancora,
/ brama che ‘]l sesto di porti I’aurora” (T. Tasso, Gerusalemme liberata, a cura di F.
Chiappelli, Roma, Rusconi, 1982, ch. VII, str. 50, v. 3-8, pp. 307-308). Nos citations,
extraites de cette édition, seront indiquées par 1’abréviation G.L.

Pour la Jérusalem conquise, nous nous référons a T. Tasso, Gerusalemme conquis-
tata, a cura di L. Bonfigli, Bari, Laterza, 1934, 2 vol., édition indiquée sous la forme
abrégée G.C.. Nous n’avons pu encore exploiter ce texte comme nous le souhaiterions,
alors méme que nous n’entendons pas introduire dans nos analyses une sorte de barrage
de retenue artificielle, qui fixerait le flot de la poésie épique du Tasse, et trahirait le
caractére “évolutif et ouvert” de ’ceuvre, pour reprendre les adjectifs qu’emploie
C. Bologna (Tradizione testuale e fortuna dei classici, in Letteratura italiana. Teatro,
musica, tradizione dei classici, Torino, Einaudi, 1986, vol. VI de la collection, p. 699).



6 DANIELLE BOILLET

et qui répéte, en un bref effet de symétrie privé de toute dimension
religieuse, I’atteinte que vient de subir le chef des croisés lui-méme,
fait valoir sa farouche insensibilité>. Enfin, au chant XIX, Argant,
que Tancréde vainc en duel, menace dans la mort méme, dans une
ultime fusion entre la violence du verbe injurieux et celle d’un
dernier sursaut agressif:

Moriva Argante, e tal moria qual visse:
minacciava morendo € non languia.
Superbi, formidabili e feroci

gli ultimi moti fur, I"ultime voci’.

L’étroite imitation de Virgile laisse a penser que Godefroi, au
chant XI, demeure debout malgré sa blessure, comme Enée est
demeuré debout’ — et cette attitude va de pair avec la diligence et la
vigilance qu’il démontre durant cette épreuve. Aussi bien I’expression
de cette verticalité, que rend I’adjectivation, dans I'image de Godefroi
appuyé sur la longue hampe d’une grande lance, est-elle répercutée
tout au long de ce passage, qu'ouvre et conclut le méme verbe

2 Au soin difficile de la blessure de Godefroi, que soulignent, d’un point de vue
matériel, I’effort impuissant du blessé pour arracher la fleche (G.L., ch. XI, str. 68, v.
6-7, p. 473), puis I'ordre qu’il donne pour étre soigné sans ménagements (ibid., str. 69,
v. 1-4, p. 473) et I’'impuissance d’Erotime le médecin (ibid., str. 71, v. 3-72, v. 4, p.
474), s’oppose le bref raccourci, centré autour de 1’idée de 1’arrachement aisé du fer
de la lance - “si svelle” -, dans lequel Argant est presqu’en un méme instant le blessé,
le médecin et de nouveau 1’attaquant: “Ma si svelle il circasso (e ‘1 duol non sente)
/ da I’arme il ferro affisso e da le vene, / e ‘n Goffredo il ritorce: - A te - dicendo /
- rimando il tronco, e ’armi tue ti rendo” (ibid., str. 79, v. 4-8, p. 478).

3 G. L., ch. XIX, str. 26, v. 5-8, p. 772.

* Le “Stabat acerba fremens ingentem nixus in hastam / Aeneas” (Virgile, Enéide,
Livres IX-XII, texte établi et traduit par J. Perret, Paris, “Les Belles Lettres”, 1987, 1.
XII, v. 398-399, pp. 139-140) détermine I’image de Godefroi sous sa tente: “Cosi dice;
e premendo il lungo cerro / d’una gran lancia, offre la gamba al ferro” (G.L., ch. XI,
str. 69, v. 7-8, p. 473). Pour le travail d’imitation de 1’Enéide, nous renvoyons aux
notes de F. Chiappelli dans son édition (pp. 472-476 n.).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 7

“ascendere”: la blessure du chef des croisés n’arréte pas sa montée’;
si le départ de Godefroi provoque le creux de la fortune des croisés
et génere un double courant collectif ou la vigueur des uns s’oppose
a la langueur des autres®, son retour marque la reprise d’un assaut
que ne pourrait plus arréter ’ennemi et que seule interrompt la
tombée de la nuit’. Godefroi domine I’épreuve de I’atteinte corpo-
relle comme il rectifie promptement I’erreur qui 1’a conduit a vouloir
s’élancer tel un simple croisé a 1’assaut des remparts®.

% 8i quitter la mélée signifie redescendre, cette “descente” du héros est corrigée par la
“montée” a cheval: “E si partia, cid detto; / ed ascendendo in un leggier cavallo, /
giunger non pud che non sia visto al vallo” (G.L., ch. XI, str. 56, v. 6-8, p. 467).
Dans la Jérusalem conquise, la tension est davantage soulignée entre la blessure et
I’avancée du blessé, entre le but de son entreprise et I’obstacle & sa réalisation: la
refonte d’une premiere dittologie — “la gamba, offesa troppo ed impedita” — améne
I’introduction de la dittologie “ascende e sale”, qui remplace “monta”, et, située en fin
de vers, doit étre reliée a une autre dittologie introduite en fin de strophe, “piaga...
pungente ed aspra” (G.L., ch. XI, str. 55 et G.C., 1. XIV, str. 76, vol. II, p. 39).

® A travers I'antithse vigueur / langueur, le Tasse souligne 1’opposition entre la
réaction des musulmans et celle des croisés (G.L., ch. XI, str. 57, pp. 467-468). En
outre, la blessure infligée &8 Godefroi par une femme - Clorinde — provoque le
redressement choral du groupe des femmes qui apparaissent aux créneaux (ibid., str.
58, p. 468).

7 «g sovra la confusa alta ruina / ascende, e move omai guerra vicina” (G.L., ch. XI,
str. 81, v. 7-8, p. 479). Dans la Jérusalem conquise, 1a substitution du participe a la
forme active, prolonge I’image du héros s’élangant (G.C., 1. XIV, str. 105, v. 7-8, vol.
I1, p. 46).

8 Sur la “tentation” de Godefroi, voir, plus particulierement, F. Chiappelli, I
conoscitore del caos. Una “vis abdita” nel linguaggio tassesco, Roma, Bulzoni, pp.
89-137; G. Mazzacurati, “Dall’eroe errante al funzionario di Dio”, in Cheiron, VI,
1986; A. Godard, “Du ‘Capitano’ au ‘Cavalier sovrano’, Godefroi de Bouillon dans
la ‘Jérusalem conquise’”, in Réécritures 3: commentaires, parodies, variations dans
la littérature italienne de la Renaissance, Panis, C.IR.R.I., 1987, pp. 219-220; R.
Bruscagli, “L’errore di Goffredo (G.L. XI)”, in Studi tassiani, 1992-1993.

Dans la Jérusalem conquise tout particulierement, se conjuguent de fagon édifiante
les antonomases qui désignent d’ordinaire Godefroi et le styléme “capitan piagato”, que
dicte I’événement accidentel. Nous soulignerons la succession “fortissimo eroe” (str.
76, v. 1, ex str. 55), “capitan piagato” (str. 90, v. 3, ex str. 68) et “cavalier soprano”
(str. 93, v. 2) qui remplace le simple “il capitano” (ex str. 71, v. 2).



8 DANIELLE BOILLET

Avec Soliman, non seulement le motif de la langueur physique est
davantage développé, mais il contribue a ancrer la trajectoire du
héros, aux deux termes que représentent son entrée secréte dans
Jérusalem, aprés 1’échec de I’attaque lancée contre les chrétiens
(ch. IX-X), et son ultime offensive, lorsque tombe avec la tour de
David le dernier bastion de la résistance musulmane (ch. XX). A la
fin du chant IX et au début du chant X, I’évocation de la langueur et
de la souffrance physiques se développe de fagon continue, entre le
soir qui marque la défaite de Soliman et I’aube ot Isméne ’invite &
monter sur le char volant qui les conduit a Jérusalem. Langueur et
souffrance introduisent tout d’abord la représentation du désarroi
moral du général tenté par le suicide’; puis I’évocation de son
humiliation qu’exprime la dégradation des signes de la puissance et
du pouvoir'®, avant de contribuer de fagon plus insistante i la
narration du changement de cap qui lui fait quitter la route de Gaza,
ou se trouve I’armée d’Egypte, pour aller & Jérusalem. La lassitude
et la douleur se font ainsi d’autant plus sentir que le tourment de
Iesprit est vif: durant sa marche diurne vers Gaza, la soif de
revanche qui anime Soliman lui fait oublier ses blessures'!; mais la
halte nocturne rompt cette relation d’opposition entre un relatif
apaisement moral et la souffrance physique; I’immobilité exacerbe a
la fois I’agitation de 'esprit et la fieévre du corps, puis conceéde a
’esprit comme au corps un “court et languissant repos”, interrompu
par I’apparition d’Isméne'?; aprés que celui-ci a convaincu Soliman
de le suivre, le calme revient dans 1’esprit du guerrier comme dans
son corps, dont le mage guérit les blessures. Un vieillard enrdle ainsi
pour la défense de Jérusalem celui que I’apparition d’Alecto sous la

? G.L, ch. IX, str. 97-98, pp. 409-410.

9 G.L,ch X, str. 1, p. 411.

1 ang perché senta inacerbir le doglie / de le sue piaghe, e grave il corpo ed egro, /
vien per0 che si posi e I’arme spoglie, / ma travagliando il di ne passa integro” (G.L.,
ch. X, str. 5, v. 1-4, p. 413).

2G.L, ch. X, str. 5-6, pp. 413 - 414.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 9

forme d’un autre vieillard avait entrainé dans la désastreuse attaque
du camp chrétien":

Mentre ei ragiona ancor, gli occhi e la voce
de ’'uomo antico il fero Turco ammira,

e dal volto e da 1’animo feroce

tutto depone omai 1’orgoglio e I'ira.

- Padre, - risponde - io gia pronto e veloce
sono a seguirti: ove tu vuoi mi gira.

A me sempre miglior parra il consiglio

ove ha piu di fatica e di periglio. -

Loda il vecchio 1 suoi detti; e perché 1’aura
notturna avea le piaghe incrudelite,

un suo licor v’instilla, onde ristaura

le forze e salda il sangue e le ferite!*.

Au chant XX, 1a demiére des grandes comparaisons dont la facture
épique se déroule sur toute une strophe, emprunte au champ de la
langueur pour rapprocher 1’état d’esprit de Soliman de celui du
malade paralysé dans son cauchemar'. Dans la stupeur et dans
I’horreur d’un mouvement impossible, la comparaison soutient la
construction poétique de la mort du héros, qui anticipe dans la chute
d’ Adraste sa propre ruine:

Come vede talor torbidi sogni
ne’ brevi sonni suoi I’egro o ’insano,
pargli ch’al corso avidamente agogni

B G.L, ch. IX, str. 8, pp. 372-373.
" G.L, ch. X, str. 13-14, v. 4, pp. 416-417.

15 Cette figure portante de la narration épique est ensuite mobilisée une derniére fois
au profit de la matiére guerriére, dans une comparaison ramassée sur quatre vers qui
évoquent la mort de Tissapherne (str. 114, v. 3-6), puis sert uniquement & la conclusion
de I’histoire d’Armide, dont quatre comparaisons topiques décrivent les émotions dans
les limites de deux 2 six vers (str. 118, v. 1-6, 128, v. 5-6, 129, v. 3-6, 136, v. 3-6).



10 DANIELLE BOILLET

stender le membra, e che s’affanni invano,
ché ne’ maggiori sforzi a’ suoi bisogni
non corrisponde il pi¢ stanco e la mano,
scioglier talor la lingua e parlar vole,

ma non seguon la voce o le parole;

cosi allora il Soldan vorria rapire
pur se stesso a I’assalto e se ne sforza,

ma non conosce in sé le solite ire,

né sé conosce a la scemata forza!®.

La conjugaison entre mouvement et immobilité, entre agitation
fébrile et erreur du jugement, la présence d’un vieillard qui montre
la voie au fort, physiquement et moralement accablé, sont autant
d’éléments du chant X qui trouveront leur amplification, mais aussi
leur intégration spirituelle, dans la grande crise de Tancréde au chant
XII, ou la figure tutélaire de Pierre I’Ermite s’oppose a la figure
démoniaque d’Isméne. A I'intérieur du chant XX, I’ample comparai-
son qui évoque la stupeur de Soliman au moment ou celui-ci
succombe, répond a la représentation littérale de la langueur, dont a
triomphé en revanche Tancréde qui s’est relevé de la couche ou il
gisait pour apporter son soutien a la progression des assaillants
(str. 83-88).

Plus largement, les personnages qui composent accessoirement les
images d’une prostration plus ou moins fugace, se situent entre les
termes radicalement opposés que constituent Renaud et Tancréde.
Sans considérer dans son ensemble la question des relations antithéti-
ques ou complémentaires qui lient davantage tel protagoniste a tel

18 G.L., ch. XX, str. 105-106, v. 4, pp- 860-861. Mais il faudrait citer I’ensemble des
strophes 104-108, et en particulier la strophe 107, dans laquelle s’articule la relation
entre les notions d’infériorité et de grandeur. L’éclairage méme de 1’irrésolution de
Soliman scelle 1a relation du po¢me avec I’épopée antique.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 11

autre'’ et dans les limites du théme que nous avons choisi, nous
soulignerons, tant du point de vue de I’implication amoureuse que du
point de vue de [’activité guerriére, la bipolarité que constitue
I’invulnérabilté de Renaud et la vulnérabilté de Tancrede.

Beau comme Mars, Renaud a I’invulnérabilité du dieu guerrier et
les chaines avec lesquelles Armide I’attache ne blessent pas son
corps. Les langueurs amoureuses de Renaud sont celles du plaisir
satisfait. Nulle relation ne s’établit entre une souffrance morale et une
atteinte corporelle, et la seule blessure de Renaud est celle de 1’éclat
des armes qui frappe son regard (ch. XVI, str. 23); si Tancréde a
naguere arraché les pansements de ses plaies (ch. XII, str. 83),
Renaud ne déchire que 1I’étoffe d’une pompe honteuse (ch. XVI,
str. 34). Alors que la voluptas dolendi de Tancréde s’accorde au motif
funeébre de I’élégie amoureuse que développe Herminie révant de
mourir de la main de son amant (ch. VI, str. 85), la plainte d’ Armide
abandonnée par Renaud est celle d’une amante préte a offrir au
guerrier le rempart d’un corps dont la beauté cependant désarmerait
I’ennemi, dans une adaptation de la topique du sacrifice de soi ol
I’invulnérabilité physique de I'un se surimpose a I’'invulnérabilité
physique de I’autre:

Sard qual piu vorrai scudiero o scudo:
non fia ch’in tua difesa io mi risparmi.
Per questo sen, per questo collo ignudo,
pria che giungano a te, passeran I’armi.
Barbaro forse non sara si crudo

che ti voglia ferir, per non piagarmi,
condonando il piacer de la vendetta

a questa, qual si sia, beltd negletta’.

17 Voir surtout, 2 propos de Tancrede, le chapitre “Interrelazione programmatica e
complementaritd interiore dei personaggi: il composto Argante - Tancredi”, in F.
Chiappelli, Il conoscitore del caos, cit., pp. 65-76.

18 G.L, ch. XVI, str. 50, pp. 658-659. L’expression de ce fantasme prépare un jeu de
renvois entre ces strophes et celles du combat de Renaud dans la forét de Saron, que
nous citons ci-apreés. Au chant XVI, Renaud est I’amant qu’ Armide protége contre un



12 DANIELLE BOILLET

Lorsque sa plainte devient imprécation, ses souhaits sont aussi vides
d’effet qu’était vide de la dépouille réelle du croisé son armure, dans
la mise en scéne macabre a laquelle Armide avait procédé pour faire
croire a la mort du jeune homme (ch. VII, str. 53-56):

Nova Furia, co’ serpi e con la face

tanto t’agiterd quanto t’amai.

E s’¢ destin ch’esca del mar, che schivi
gli scogli e ’onde e che a la pugna arrivi,

la tra ‘1 sangue e le morti egro giacente
mi pagherai le pene, empio guerriero.
Per nome Armida chiamerai sovente

ne gli ultimi singulti: udir cid spero'.

L’histoire de Tancréde et de Clorinde s’achéve sur un duel mortel
ou les plaies du vainqueur semblent aussi mortelles que celles du
vaincu, I’histoire de Renaud et d’ Armide s’achéve sur deux blessures
évitées, puisque Renaud retient Armide prés de se suicider (ch. XX,
str. 123-130), aprés avoir lui-méme échappé aux fléches qu’elle lui
destinait (ch. XX, str. 61-68).

Le déroulement du combat contre la forét enchantée de Saron,
qu’entreprennent Tancréde puis Renaud, montre bien la spécificité de
ces deux histoires d’amour®. Le combat de Renaud met en évidence
I’absence de coincidence entre les champs métaphorique et réel de la
blessure. Si, dans ces maléfices, Clorinde habite 1’arbre dont les

ennemi indéfini; au chant XVIII, Renaud est I’ennemi contre lequel Armide tente de
protéger le myrte (ch. XVIII, str. 34-35). Surtout, au geste imaginaire qu’évoque le
discours de la plainte succéde le geste effectif d’Armide, mais accompli par son
simulacre, dans le cadre d’un sortilege dont la comparaison avec le monde du théatre
souligne encore 1’aspect fictif.

¥ G.L, ch. XVI, str. 59, v. 5-60, v. 4, p. 663.

20 Sur le monde des maléfices de la forét de Saron, et, plus largement, sur le théme de

la forét dans la Jérusalem, voir E. Raimondi, Poesia come retorica, Firenze, Olschki,
1985, pp. 96-114.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 13

inscriptions arréte Tancréde, Armide est séparée du myrte emblémati-
que, dont elle est provient, puis qu’elle entoure de ses bras pour le
protéger, mais avec lequel elle ne fait pas corps (ch. XVIII, str. 29-
35)*"; si Tancréde frappe et fait saigner 1’arbre dont I'écorce est
I’apparence magique de la feinte métamorphose végétale de Clorinde,
I’apparence d’Armide laisse la place a un géant lorsque Renaud léve
son épée (str. 35). Mais, en revanche, si, dans le monde de la magie
méme, les blessures métaphoriques de I’amour ne saignent pas
lorsqu’il s’agit de Renaud, son combat contre des simulacres
reproduit le rapport héroique entre le un et I’'innombrable: de cent
arbres naissent cent nymphes, dont la ronde semble se substituer,
dans cette fausse renaissance du paradis amoureux, au cercle des
ennemis que vainc d’ordinaire le jeune héros (str. 28); de ces cent
nymphes naissent cent cyclopes, qui assistent le géant aux cent bras
qu’est devenue la fausse Armide (str. 35-36).

La répétition du geste meurtrier de Tancréde contre le simulacre de
Clorinde, dans la forét de Saron?, répond A une économie bien
différente. Le pluriel auquel est affronté Tancréde n’est pas celui des
armes d’innombrables ennemis®, et les effets de surprise qui
naissent de la métamorphose végétale s’accordent a une gestion
adoucie du macabre des scénes guerrieres. Comme dans 1’épopée,

2l «yassene al mirto; allor colei s’abbraccia / al caro tronco, e s’interpone e grida: /
- Ah non sard mai ver che tu mi faccia / oltraggio tal che I’arbor mio recida! / Deponi
il ferro, o dispietato, o il caccia / pria ne le vene a I’infelice Armida: / per questo sen,
per questo cor la spada / solo al bel mirto mio trovar pud strada” (G.L., ch. XVIII,
str. 34, p. 729).

22 pour un développement plus particulier de I’interprétation psychanalytique du geste
de Tancréde qui, se méprenant une seconde fois, frappe le cyprés maléfique d’on sort
aussitdt la voix de Clorinde, voir G. Scianatico, L’arme pietose. Studio sulla
Gerusalemme Liberata, Venezia, Marsilio, 1990, pp. 126-131.

23 «yra fuor di sé: presente aver gli & aviso / I’offesa donna sua che plori e gema, / né
pud soffrir di rimirar quel sangue, / né quei gemiti udir d’egro che langue” (G.L., ch.
XIII, str. 45, v. 5-8, pp. 547-548).



14 DANIELLE BOILLET

comme dans le roman chevaleresque, du Renaud™ i la Jérusalem
conquise®, membres et tétes tranchées permettent que prennent vie
fantasmatiquement des morceaux de guerriers, et en particulier des
troncs mutilés; or, il nous semble significatif qu’au terme d’une
premicre série de combats entre les deux camps, série dans laquelle
Tancréde a joué un rdle de premier plan, mais n’a cependant pas

24 La dimension du pathétique de la mort au combat est davantage considérée par G.
Getto que celle de I’horrible, dans son examen du Rinaldo (cf. Preludio poetico: il
“Rinaldo”, in Malinconia del Tasso, Napoli, Liguori, 1986, pp. 108-110). Cette
dimension méme est contestée par F. Forti (in “L’opera prima del Tasso”, publiée dans
Fra le carte dei poeti, Milano-Napoli, Ricciardi, 1965, pp. 121-123), qui n’intégre pas
cependant, dans son analyse de la mort du jeune Hugon, le prolongement que
représente 1’évocation de la douleur paternelle; la plainte du vieil homme est précédée
de la représentation de la mutilation avec une insistance qui dessine une premiére
inflexion macabre du pathétique: “Come egli scorge il tronco corpo amato, / che par
ch’in mezzo un rio di sangue giaccia, / cader tosto si lascia e su ‘1 piagato / busto
s’affige e ‘1 prende infra le braccia, / lo cinge e stringe e nel suo manco lato, / ove
& ferito piu, posa la faccia; / e cosi stassi fuor de’ sensi uscito, / sovra ‘] morto
giacendo il tramortito” (T. Tasso, Rinaldo, in Opere, a cura di B. T. Sozzi, Torino,
U.T.E.T., 1974, ch. VII, str. 5, p. 139, vol. Il édition que nous citerons ultérieurement
sous la forme abrégée Rin.). Sur la réécriture de la mort de Lausus et de Mézence,
dans I’épisode des fils de Latin au chant IX, voir les remarques, & partir desquelles
la réflexion pourrait étre prolongée, de F. Chiappelli, en note a son édition (G.L., pp.
381-386, n.) et de G. Petrocchi in “Torquato: padri e figli”, in Lettere italiane, 1988,
pp. 43-45 (1’article est repris in Saggi sul Rinascimento italiano, Firenze, Le Monnier,
1990, pp. 65-74). Plus largement, le traitement du macabre dans le roman chevaleres-
que et dans le poéme épique nous parait mériter d’étre considéré d’une maniere a la
fois plus globale et plus approfondie.

25 Un seul exemple, fourni par I’amplification du récit des combats du chant IX de la
Jérusalem libérée, dans le 1. X de 1a Jérusalem conquise: “Joran, che forze e membra
ha di gigante, / col foco apriva ardente strada a I’empie / turbe, scuotendo il pin
fumante / che di sparse faville il ciel riempie; / ma 'l pino e ‘l capo altero e
minacciante / tronca Aristolfo, € ne I'immonde tempie / la fiamma & appresa in quel
sanguigno luogo, / ond’ egli fece a se medesmo il rogo” (G.C.,, 1. X, str. 95, vol. I, p.
271, dont le récit du combat des Centaures, au livre XII des Métamorphoses, est I'une
des sources).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 15

jonché le sol des cadavres de ses exploits®, la fin du premier temps
du poéme, que marque le creux de la fortune des croisés®’, s’achéve,
du point de vue de la narration guerriére, sur la blessure infligée a un
tronc végétal. Le tronc macabre que suscite 1’épée de Tancréde est
celui de la métamorphose et la rime équivoquée qui conclut le
discours fictif de Clorinde réitére cette présence spectrale d’un tronc
détourné de son acception guerriere, mais dont les gémissements
créent la stupéfaction que crée le mouvement convulsif des corps, sur
le champ de bataille:

‘Allor, quasi di tomba, uscir ne sente
un indistinto gemito dolente,

che poi distinto in voci: - Ahi! troppo - disse
m’hai tu, Tancredi, offeso; or tanto basti.

Tu dal corpo che meco e per me visse,
felice albergo, giad mi discacciasti:

perché il misero tronco, a cui m’affisse

il mio duro destino, anco mi guasti?

Dopo la morte gli aversari tuoi,

crudel, ne’ lor sepolcri offender vuoi?

Clorinda fui: né sol qui spirto umano
albergo in questa pianta rozza e dura,
ma ciascun altro ancor, franco o pagano,
che lassi i membri a pi¢ de ’alte mura,

26 Ainsi, Tancréde est absent lors de I’attaque lancée par Soliman, attaque qui préte
a ’exploitation topique de scénes de massacre, et son intervention dans la mélée, au
chant XI, ne s’accompagne pas de I’illustration sanglante de ses exploits, conformé-
ment d’ailleurs a I’évocation moins précise de la fureur des combats dans ce chant
(G.L., ch. XI, str. 67 et 77, pp. 471-472 et 477).

27 Nous ne revenons pas ici sur cette bipartition du podme, que le Tasse a lui-méme
éclairée dans sa correspondance en en situant au chant XIII le clivage, et que la
critique a largement commentée, en particulier dans le sillage de la réflexion conduite
par E. Raimondi ("Il dramma nel racconto. Topologia di un poema”, in Poesia come
retorica, cit., pp. 71-96).



16 DANIELLE BOILLET

astretto € qui da novo incanto e strano,
non so s’io dica in corpo o in sepoltura.
Son di sensi animati i rami e 1 tronchi,
e micidial sei tu, se legno tronchi®®.

*

Si donc I'intérét que polarise Renaud est celui que suscitent des
combats ou le vainqueur se couvre du sang d’un ennemi innombrable,
I’intérét que polarise Tancréde est celui que suscitent des combats qui
sont avant tout ceux de 1’un contre I’un, et ou le vainqueur se couvre
de son propre sang. Mais dire qu’a un Renaud indemne et florissant
s’oppose un Tancréde souffrant et languissant, invite a préciser
qu’une méme courbe de la blessure et de la langueur se répéte trois
fois pour le prince de Hauteville. Tancréde, qu’on a vu fondre comme
la foudre sur le détachement conduit par Clorinde, au chant II%,
puis s’avancer avec une impressionnante prestance quand Godefroi le
désigne pour relever le défi d’Argant, au chant VI*, git au terme de
son premier duel contre Argant et combat avec le handicap de ses
blessures contre Raimbaud au chant VII. De retour au camp aprés que
Renaud I’a délivré de la prison d’Armide, il reléve, apparemment
guéri, la fortune des croisés au chant XI, mais bientdt git de nouveau,
on le sait, au terme du duel contre Clorinde, et 1d encore c’est un
blessé qui s’aventure dans la forét de Saron au chant XIII. Enfin, s’il
apparait au début du chant XIX comme le plus redoutable d’entre

= G.L., ch. XIII, str. 41, v. 7-43, pp. 546-547. Le mot avait déja retenu I’attention du
jeune Tasse, qui I’exploite dans une rime équivoquée du Renaud (ch. VI, str. 37, v. 1,
3, 5)

% Le roi de Jérusalem remarque sa fiere allure: “Porta si salda la gran lancia, e in
guisa / vien feroce e leggiadro il giovenetto, / che veggendolo d’alto il re s’avisa / che
sia guerriero infra gli scelti eletto” (G.L., ch. III, str. 17, v. 14, p. 132).

30 G.L., ch. VI, str. 24-25, p. 249.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 17

ceux qui cherchent a frapper Argant’, il git une troisiéme fois, au
terme de son second duel contre le paien, et participe blessé aux
ultimes moments de la conquéte. Du point de vue de I’enjeu poétique
que constitue 1’abondance et la variété de la matiére guerriére, la
durée des combats de Tancreéde, I’illustration particuliére qu’elle
permet du rapport entre I’efficacité de I’art du duel et celle de la
force et de la fureur est ’occasion d’exploiter les ressources narrati-
ves de duels que ne stupéfient pas par I'immédiateté et I’ampleur de
la victoire, mais par 1’étirement de leur déroulement, par les effets de
suspension et les revirements, que mettent en valeur un style orné*.
Il est significatif, de ce point de vue, qu’a I'issue du premier duel
entre Tancréde et Argant, c’est-a-dire au début du poéme encore, le
Tasse souligne, a travers la mention des réactions de ceux qui ont
assisté au combat et commentent son issue, que ce type de narration
a parfaitement rempli le contrat épique®. En outre, I'issue de ces

3! Tancréde a recouvré toutes ses forces physiques au moment de 1’ultime combat

contre Argant: “Ma sovra ogn’altro feritore infesto / sovragiunge Tancredi e lui
percote” (G.L., ch. XIX, str. 2, v. 1 - 2, p. 761).

32 G. Petrocchi note que, dans les duels entre Argant et Tancréde, “solo esteriormente
attrae e riempie la scena il grandioso di Argante, ma 1’equilibrio delle parti & ben
serbato dal Tasso in funzione di una pari attenzione dovuta alla maggiore destrezza,
agilitd, prontezza, insomma ‘classe' agonistica di Tancredi” (in  fantasmi di Tancredi.
Saggi su Tasso e sul Rinascimento, Caltanissetta, Sciascia, 1972, p. 75).

33 L es réactions de la foule des spectateurs des deux camps, qui sont le relais de celles
du lecteur, sont ainsi indiquées deux fois, avant et aprés I'interruption du combat; ces
réactions démontrent que le contrat aristotélicien est rempli sans sacrifier pour autant
le goiit du public contemporain pour des duels qui sont autant de beaux cas offerts a
la discussion: “Questo popolo e quello incerto pende / da si novo spettacolo ed atroce,
/ e fra tema e speranza il fin n’attende, / mirando or cid che giova, or cid che ndce”
(G.L., ch. VI, str. 49, v. 1 - 4, p. 259); “Lascid la pugna orribile nel core / de’ saracini
e de’ fedeli impressa / un’alta meraviglia ed un orrore / che per lunga stagione in lor
non cessa. / Sol de I’ardir si parla e del valore / che I’un guerriero e 1’altro ha mostro
in essa, / ma qual si debbia di lor due preporre, / vario e discorde il vulgo in sé
discorre; // e sta sospeso in aspettando quale / avra la fera lite avenimento, / e se’ 1
furore a la virtd prevale / o se cede 1’audacia a I’ardimento” (ibid., str. 54-55, v. 4, pp.
261-262). e



18 DANIELLE BOILLET

duels, suspendue ou paradoxale lorsque le vainqueur, en-dehors méme
de sa prostration morale, est semblable au vaincu et physiquement
abattu, permet, grice a I’isolement statique des protagonistes gisants,
de traiter de fagon vari€e et surprenante le motif topique de I’enche-
vétrement des corps, morts ou blessés qui composent anonymement
I’arriere-fonds des grandes batailles, dans le feu de 1a mélée ou apres
les combats®. La représentation de la langueur du blessé soigné au
camp s’organise dans un discret effet d’opposition a I’issue du
premier duel entre Tancréde et Argant: le motif du changement
d’armes est adapté de maniére a opposer I’équipement léger de
Tancréde quittant la couche ou il git pour se lancer a la poursuite de
Clorinde, au poids de |’armure d’ Argant quittant la couche ou I’ agitait
la colére plus que ses blessures, pour se rendre au rendez-vous fixé
pour la reprise du duel®. La représentation d’un corps vivant prés
d’un cadavre donne lieu, on le sait au triptyque que constituent le
spectacle de Tancréde inanimé prés du cadavre de Clorinde, et que

La mise en place du rapport entre 1’efficacité de la prudence et du calcul, d’une
part, et celle de la témérité et de I’impétuosité, d’autre part, I’organisation générale de
la narration et I'effet de suspense méme que produit son interruption, invitent a
rapprocher ce premier duel entre Tancréde et Argant du duel entre Renaud et Mambrin,
autrement dit entre “il cauto paladin” et “I’irato re”, dans lequel le jeune Tasse avait
accueilli la grande tradition des duels du poeéme chevaleresque (Rin., ch. XII, str.
49-68, pp. 280-285).

3 Ainsi, au premier jour de la grande bataille: “Ogni cosa di strage era gid pieno, /
vedeansi in mucchi e in monti i corpi avolti /12 i feriti su i morti, e qui giacieno /
sotto morti insepolti egri sepolti” (G.L., ch. XIX, str. 30, v. 1-4, p. 774). Le soir, le
soin des blessés occupera chacun, comme aprés l'interruption du premier assaut
(respectivement ibid., ch. XIX, str. 51, v. 7-8, p. 783 et ch. XI, str. 83, v. 1-2, p. 480;
“gli egri e i languenti” du chant XI devient “gli egri e i feriti” au chant XIX).

3 g parte prende sol del grave arnese, / monta a cavallo e tacito esce e presto” (ibid.,
str. 114, v. 5-6, p. 285). Au terme de la dernie¢re nuit de sa convalescence agitée, et
durant laquelle a peine incline-t-il son front pour dormir, Argant ne sent méme pas la
charge des armes nouvelles que le roi lui a fait apporter pour reprendre le duel: “Senza
molto mirarle egli le prende / né dal gran peso ¢ la persona onusta” (ibid., ch. VII,
str. 52, v. 1-2, p. 308).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 19

découvre un détachement de croisés®, puis la vision anticipée du
cadavre d’Argant, que recouvre le corps de Tancréde”, et enfin le
spectacle d’ Argant mort et de Tancréde inanimé™.

Cette présence récurrente de la blessure et de la langueur dans
I’ensemble des combats de Tancréde s’accorde ou se combine aux
interférences entre atteinte sentimentale et atteinte physique, aux
relations entre le champ des blessures métaphoriques de 1I’amour et
celui des blessures réelles de la guerre. Cependant, le fait que I’amour
de Tancrede ait pour cadre les lieux mémes de 1’épopée invite le
poete a adapter avec circonspection le grand théme pétrarquiste du

3¢ G.L., ch. XII, str. 70, v. 7-71, p- 513. On rapprochera 1’exploitation stylistique de
la douleur d’Hugon, dans le Renaud, de ’expression donnée au spectacle de Tancréde
“a c6té de” ou “sur” Clorinde: “e cosi stassi fuor de’ sensi uscito, / sovra ‘1 morto
giacendo il tramortito” (Rin., ch. VII, str. 5, v. 7-8, p. 139); “Gia simile a I’estinto il
vivo langue / al colore, al silenzio, a gli atti, al sangue” et “e con la donna il cavalier
ne porta, / in s¢ mal vivo e morto in lei ch’¢ morta” (G.L., ch. XII, str. 70, v. 7-8 et
str. 71, v. 7-8, p. 513). “Estinto”, “vivo”, “mal vivo”, développent ici leurs résonances
romanesques et pathétiques, avant de contribuer 2 peindre le tableau du grand combat
épique: “Ristagna il sangue in ghorghi, e corre in rivi / pieni di corpi estinti € di mal
vivi” (ibid., ch. XVIII, str. 105, v. 7-8, p. 760).

7 L’image pathétique de Clorinde et Tancréde tombés I’un sur I’autre est corrigée par
I’image épique de deux corps virils dans I’imprécation d’Argant, qu’introduit la vox
poetae: “Oh vani giuramenti! ecco contrari / seguir tosto gli effetti a 1’alta speme, / e
cader questi in tenzon pari estinto / sotto colui ch’ei fa gia preso e vinto” (G.L., ch.
XII, str. 105, v. 5-8, p. 526, ot I'on notera que la préposition “sotto” occupe la méme
place dans la strophe que “sovra™ dans la strophe 70).

Par ailleurs, dans la mesure ot “vinto” clt la strophe et le chant en anticipant le
cours des choses, le mot pourrait entrer, en fonction de I’annonce symbolique de la
victoire collective qui s’inscrit dans le triomphe de Tancréde sur Argant, dans
I’organisation de la correspondance entre le dernier vers du chant XIII , od “vincer”
annonce le revirement de fortune que Dieu permet, et le “vince” qui se rapporte a
Godefroi et ouvre, comme on le sait, la derni¢re strophe du po¢me.

38 G.L., ch. XX, str. 102-104, pp. 804-805. Cette sceéne s’organise en fonction du
décalage, et non plus de la simultanéité, puisque non seulement les deux guerriers
gisent A une certaine distance 1'un de 1’autre, mais Vaftrin est seul lorsqu’il découvre
Tancréde isolé, aupreés duquel le rejoint Herminie qui s’était attardée a regarder Argant.



20 DANIELLE BOILLET

danger spirituel de I’amour profane au contexte narratif de la guerre
sainte®.

Dans cette perspective, la manifestation verbale d’un conflit intime,
qu’exprime le discours de la plainte ou du débat de conscience, se
trouve repoussée jusqu’au moment ol la mort de Clorinde va a la fois
enfermer I’explosion de ces tensions dans un sentiment de culpabilité
injustifié, et apporter une solution édifiante aux données scandaleuses
de cet amour, en faisant de Tancréde I’instrument involontaire mais
nécessaire du salut de la guerriére®. En outre, aprés cet acmé qui
révéle 1’““accidia” briévement dévoilée dans le chant I*, la faiblesse

% L'amour de Tancrdde pour Clorinde ne peut apparaitre comme le scandaleux

agrandissement des données du Chansonnier de Pétrarque, ol correspondrait, au
vendredi saint de la rencontre de Laure dans une église d’Occident (s. II du
Chansonnier) le pélérinage au lieu méme de la mort du Sauveur. Aussi bien
P’adaptation du code lyrique est-elle le mode méme de I’édulcoration de la réalité
historique, grice a la nécessaire ormementation poétique des faits (sur ce point, voir la
lettre souvent citée, dans laquelle le Tasse défend la présence des histoires d’amours
et des récits merveilleux dans le poeéme épique: “Ne minor occasion mi viene offerta
da gli istorici di vagar ne gli amori; perch’ & scritto che Tancredi, che fu per altro
cavaliero di somma bontd e di gran valore, fu nondimeno molto incontinente ed
oltramodo vago de gli abbracciamenti de le saracine [...]. Ora, ch’io accresca et adorni
questi amori, e c’alcuno del tutto ve n’aggiunga, facilmente credo che mi debba esser
comportato da chi comporta la poesia [..] tanto pid stimo che mi debba esser
conceduto, quanto che, se diam fede a gli istorici, molti di que’ principi furono non
solo macchiati d’incontinenza, ma bruttati ancora di malizia e di ferita: e, s’invece de
I'ingiustizie, de le rapine, de le frodi e de’ tradimenti, descrivo gli amori e gli sdegni
loro (colpe men gravi); non giudico di rendere men onorata o men venerabile la
memoria di quella impresa, di quel ch’ella si sia per se stessa” (T. Tasso, Le lettere,
a cura di C. Guasti, Firenze, Le Monnier, 1852, vol. I, pp. 145-146).

0 «Tancredi avverte, almeno in un primo tempo, come Fato quella che & invece, nel
disegno dell’autore, Provvidenza. Uno degli aspetti della grandezza artistica di Tasso
risiede nella sua capacita di dar voce anche a sentimenti e figure che ideologicamente
sarebbero riprovevoli”, in A. Di Benedetto, “Un esempio di poesia tassiana (il canto
XII della ‘Gerusalemme Liberata’)”, Studi tassiani, 1992-1993, n. 40-41, p. 241.
Hie regard de Dieu qui sonde les mes révele la tendance peccamineuse qui s’incarne
en Tancréde: “vede Tancredi aver la vita a sdegno, / tanto un suo vano amor 1’ange e
martira” (G.L., ch. I, str. 9, v. 34, p. 47).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 21

sentimentale du croisé n’aura d’autre cadre que celui de la forét de
Saron au chant XIII, ol les passions diverses du corps ecclésial que
constitue I’armée des croisés peuvent encore déployer leur force
pertubatrice.

Auparavant, et pour I’essentiel, ce conflit a trouvé son expression
détournée dans la tentation de I’écart, puis du départ, a laquelle a
cédé Tancréde au chant III, puis au chant VI: proposer a Clorinde de
régler leur duel a I’écart de 1a mélée (chant III), puis s’élancer a son
secours (chant VI), revient a chercher a établir un pacte privé, a
trouver le terrain du réglement d’une guerre personnelle, qui scelle
’enclavement de I’histoire individuelle dans I’histoire collective des
croisés*2. En revanche, la faute d’autrui, que représente, au chant V,
la colére homicide de Renaud, puis, au chant VII, le reniement de
Raimbaud, qui s’est fait le champion d’ Armide, sont I’occasion pour
Tancréde d’affirmer son souci de I’entreprise commune comme de
professer sa foi. Pour calmer I’indignation de Renaud, que Godefroi
veut placer sous bonne garde aprés la mort de Gernand, Tancréde
rappelle que lui-méme a repoussé la tentation de tourner ses armes
contre les troupes de Baudoin, qui I’avait privé du fruit de sa

*2 Non seulement I’anonymat que garde Herminie, dans les termes du message qu’elle
fait porter a Tancréde, enclenche la méprise et donc le départ du croisé sur les traces
de la fausse Clorinde, mais il permet de renverser les termes de la rencontre du chant
III. Herminie offre une paix que Clorinde avait repoussée en attaquant Tancréde et
qu’il avait tenté d’arracher alors a la guerriére en s’offrant aux coups de son épée (ch.
IT1, str. 25-28). Au chant III, la blessure avait été le moyen envisagé par Tancréde pour
pactiser avec son ennemie intraitable; au chant VI, la guérison des blessures effectives
de Tancréde est la caution du pacte qu’Herminie lui fait annoncer. Dans la mesure oil
Tancreéde croit que cette proposition émane de Clorinde, une chaine idéale s’établit
entre celle qui a sentimentalement blessé et celle qui maintenant soignerait réellement.
Au “poi che tu pace / meco non vuoi”, qui justifie le plaintif aveu de Tancréde (G.L.,
ch. I, str. 27, v. 3-4, p. 138) répond de fagon illusoire le message qu’Herminie confie
a son écuyer: “Vattene al campo, e fa’ ch’alcun ti mene / e t’introduca ove Tancredi
giace, / a cui dirai che donna a lui ne viene / che gli apporta salute e chiede pace”
(G.L., ch. VI, str. 99, v. 3-6, p. 279).



22 DANIELLE BOILLET

victoire®’. Surtout, sa noble réponse & Raimbaud le renégat, au chant
VII, est I’occasion pour 1’amant de Clorinde de rappeler son glorieux
passé de croisé. La déviance morale effective, qu’expliquent les
blessures du cceur et que manifeste I’égarement de Tancréde hors de
I’espace épique, est objectivement compensée par I'impeccable
discours d’une foi agissante:

Di santo sdegno il pio guerrier si tinse
nel volto, e gli rispose: - Empio fellone,
quel Tancredi son io che ‘1 ferro cinse
per Cristo sempre, e fui di lui campione;
e in sua virtute i1 suoi rubelli vinse,
come vuo’ che tu vegga al paragone,
ché da I'ira del Ciel ministra eletta

& questa destra a far in te vendetta*.

Le conflit entre ’honneur et I’amour se développe en revanche
plus nettement. Dés le chant I, le récit de la premiére rencontre entre
Clorinde et Tancréde exprime la menace que I’amour fait peser sur
la gloire du croisé: I’ombre morale de la folie amoureuse voile si bien
ses hauts faits qu’au terme de ce récit, 1’altération pétrarquiste de sa
personne ne le désigne plus que comme la victime d’Amour (ch. I,
str. 45 - 49). Si la victoire d’ Amour s’inscrit dans les traits mémes de

3 «Anch’io fui provocato, e pur non venni / co’ fedeli in contesa e mi contenni” (G.L.,
ch. V, str. 47, v. 7-8, p. 222, affirmation illustrée dans la strophe suivante).

# G.L, ch. VII, str. 34, pp- 300-301. Le passé glorieux de Tancréde préserve en
quelque sorte le présent: ce feu d’une sainte colere efface les implications sacriléges
des ombres de la faute, de la paleur cendrée des amants (ch. I, str. 45, 49). Ce passage
est en substance inchangé dans la Jérusalem conquise, mais I’expression “champion
du Christ” est supprimée (G.C., 1. VIII, str. 27, v. 4, vol. II, p. 195), comme elle est
supprimée dans la bouche d’Argant au moment de la reprise du duel: le fils de Ducalto
n’apostrophe plus son adversaire et seul le cor du héraut vient annoncer que le délai
est écoulé (ibid., str. 49, p. 201). La répartie qui flétrit ultérieurement 1’absence de
Tancréde est maintenue, mais I’injure est atténuée par la substitution de “s’egli
langue” (ibid., str. 70, v. 1, p. 206) a “s’egli teme” (G.L., ch. VII, str. 74, v. 1,
p- 317).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 23

Tancréde, Honneur fait cependant valoir pleinement ses droits par la
suite: au chant VI, la vue de Clorinde ne détourne qu’un instant
I’attention du croisé au moment de se battre en duel contre Argant,
devenu dés lors d’ailleurs son ennemi personnel®’; au chant VII, la
crainte du déshonneur le dispute a la tristesse d’€tre éloigné de
Clorinde, lorsque I’amour, qui I’a entrainé sur les traces d’Herminie
revétue de ’armure de la guerriére, le conduit dans la prison
d’ Armide et lui fait manquer le rendez-vous d’Argant*. Le souci de
sa gloire hante Tancréde, alors méme que, pass€ le duel du chant VI,
ses combats manquent de public: seule Armide regarde son duel
contre Raimbaud (ch. VII); nul spectateur n’assiste au duel contre
Clorinde (ch. XII), non plus bien sfir que contre son simulacre (ch.
XIID); le théatre ot s’achéve son duel contre Argant est débarrassé de
toute présence par Tancréde lui-méme, qui semble chercher un espace
de solitude*’. Surtout, le duel au cours duquel Tancréde tue Clorinde
cristallise sur la personne du croisé le motif topique de 1’injure, dont
la violence d’Argant assure plus particuliérement le traitement. Les

%5 «sj scote allor Tancredi, e dal suo tardo / pensier, quasi da un sonno, al fin si desta;
/ e grida ei ben: — La pugna & mia; rimanti! — / Ma troppo Ottone & gia trascorso
inanti” (G.L., ch. VI, str. 30, v. 5-8, pp. 251-252).

% 1 ’alternance entre ces deux préoccupations renouvelle ainsi le jeu des balancements
pétrarquistes, et enferme en deux strophes (ch. VII, str. 48-49) I’expression du conflit
entre Honneur et Amour, qui avait trouvé dans le long débat intérieur d’Herminie le
lieu d’une adaptation des “chansons” dans lesquelles Pétrarque développe la guerre de
la raison et du cceur (ch. VI, str. 71-77).

7 La conclusion de ce duel chevaleresque trouve la confirmation de son intégration
épique dans la valeur symbolique de son dénouement. Du point de vue de 1’épopée, le
premier duel entre Argant et Tancréde ne démontre pas seulement la vaillance des
croisés, mais figure, par son issue suspendue, la suspension de I’issue de la guerre,
durant le temps ou les épreuves rencontrées par les croisés retardent leur victoire. De
fagon similaire, si le second duel d’ Argant et de Tancréde n’entre pas dans la catégorie
épique des duels qui décident du sort de toute une collectivité, son dénouement figure
la ruine imminente du royaume impie (cf. supra n. 37), & la faveur méme de la
situation qui fait d’ Argant et de Tancréde, qui n’ont plus de public, le public du vaste
spectacle qui se déroule non loin d’eux et qui se prolonge évidemment au dela de leur
propre combat (ch. XIX, str. 8-10).



24 DANIELLE BOILLET

termes sont mis en place au chant VII, ou Tancréde est le principal,
mais non le seul destinataire des injures d’Argant (str. 73-74 et 85),
avant d’étre exploités d’une maniere qui refléte I’effort d’intégration
des deux relations duelles de Tancréde — avec Clorinde d’une part et
avec Argant d’autre part —, dans un triangle a la configuration épique.
Lorsque la mort de Clorinde permet de donner une justification
collective au prolongement de la querelle personnelle entre Tancréde
et Argant, puisque le réglement de leur duel différé entre dorénavant
dans la catégorie épique de la vengeance du compagnon d’armes, fils,
frére ou ami*®, ’insulte qu’Argant avait attachée A 1’ensemble des
croisés, lors de ’assaut contre Jérusalem au chant XI, trouve une
variante singuliére lorsqu’elle s’applique au seul Tancréde au chant
XIX*: d’une part, la premiére insulte qu’Argant avait adressée a
Tancréde, taxé d’étre de ceux qui cherchent le secours de la nuit, a
pris une résonance nouvelle aprés le duel du croisé contre Clo-
rinde®; d’autre part, Tancréde seul, aprés ce duel, porte le poids de
I'insulte qui attache une macule féminine au courage des chrétiens,

8 M. C. Cabani note que “in conformita con la ‘Dolonea’ omerica, quella fra Argante
e Clorinda ¢ una fratellanza bellica: Argante & ‘consorte ne 1I’arme’ della giovine
guerriera e fra i due non esiste una precedente consuetudine” (in Gli amici amanti.
Coppie eroiche e sortite notturne nell’epica italiana, Napoli, Liguori, 1995, p. 48).
Plus particuliérement, la portée collective de 1’annonce de la mort de Clorinde dans
Jérusalem, comme du deuil de la cité, donne sa valeur épique au serment d’ Argant qui
jure de venger la guerri¢re (G.L., ch. XII, str. 100-105).

4 La narration du premier assaut infructueux des croisés contre Jérusalem avait en effet
suggéré au Tasse I’imitation du motif de I'injure tel qu’il se présente chez Virgile: le
retranchement des Troyens dans leur camp donne & Numanus 1’occasion de flétrir la
vile mollesse d’ennemis habitués a chercher comme des femmes la protection de
remparts ou de palissades; les conditions de la chute d’ Antioche tombée grice a la ruse
est ’occasion d’insulter le courage des croisés aussi laches que des femmes. Au “O
uere Phrygiae, neque enim Phryges” de I’Enéide (1. IX, v. 617), correpond le “o
Franchi no, ma Franche” qui conclut une strophe dans laquelle le Tasse a condensé
I’ample développement du vaniteux Numanus (G.L., ch. IX, str. 61, v. 8, p. 469).

% “Venga Tancredi omai che par si fero, / se ne la sua virtd tanto si fida; / o vuol,

giacendo in piume, aspettar forse / la notte ch’altre volte a lui soccorse?” (G.L., ch.
VII, str. 73, v. 7-8, p. 317).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 25

et qui se charge dans son cas d’un contenu effectif, dans la céleébre
apostrophe qu’Argant lance alors au “tueur de femmes™'. A ce
moment seulement, la sédation des passions permet que la quéte
aristocratique de la gloire conquise dans les combats singuliers trouve
sa dimension religieuse: en méme temps qu’est restauré 1’amour de
soi chrétiennement entendu, est effacée la fausse infamie, ou plutét
la gloire insolite, qu’a procuré a Tancréde la mort de Clorinde.

Plus largement, c’est a travers un jeu de correspondances entre ces
combats que la combinaison des sens propre et figuré dessine le
parcours moral et spirituel du protagoniste. Nous soulignerons ainsi
la corrélation qui relie non seulement les duels contre Clorinde, dans
les chants III et XII, et les duels contre Argant, dans les chants VI et
XIX, amplement commentés par la critique, mais aussi les duels au
cours desquels Tancrede est diversement confronté 4 la magie —
contre Raimbaud au chant VII et contre les simulacres de la forét de
Saron au chant XIII —, et les combats ou I’absence, aussi bien que la
présence de Tancreéde crée différemment, mais non moins fondamen-
talement, aux chants VII et XX, I’espace ou se déploient les proues-
ses du vieux comte de Toulouse.

Aux chants III, VI et XII, I’exploitation littérale de la blessure et
de la langueur amoureuses sature plus particulierement, en fonction
de la souffrance sentimentale que Tancréde inspire ou ressent, le
motif de I’amant(e) ennemi(e). Au chant I1I, dans un prélude a la fois
mélodramatique et madrigalesque au développement tragique du chant
XII, en fonction du topos lyrique qui incline I’amant & donner un
maximum d’évidence pitoyable a sa souffrance morale, Tancréde prie
Clorinde de blesser son corps comme elle a blessé son coeur et se
présente devant elle dans I’attitude du guerrier sans défense, bras

SLG.L, ch. XIX, str. 3, v. 8, p. 762 et str. 5, v. 3, p. 763. La conclusion du duel
préfigure 12 encore I’action de grace que Godefroi rend a Dieu, dans la derniére strophe
du po¢me: “Ripon Tancredi il ferro, e poi devoto / ringrazia Dio del trionfal onore”
(G.L., ch. XIX, str. 27, v. 1-2, p. 772).



26 DANIELLE BOILLET

baissés (str. 27-28)*% ce discours ne touche pas Clorinde, mais
aménage les circonstances qui permettent qu’elle soit physiquement
blessée, par un croisé qui I’aurait sans doute gravement frappée si
Tancréde ne 1’avait sans transition mise en garde contre cet agresseur,
au terme de sa déclaration d’amour. Au chant XII, I’atteinte
physique coincide avec I’atteinte morale de 1’amant de Clorinde, qui
cette fois, on le sait, est non plus superficiellement blessée par un
inconnu, mais mortellement transpercée par celui qui I’aime:
Tancréde qui triomphe de celle qui est son ennemie, y compris selon
la terminologie lyrique, est a la fois vainqueur et vaincu, et vivant
porte les mémes signes de la mort que la morte Clorinde; il fait ainsi
pour la deuxieéme fois I’expérience réelle de I’état psychique de la
vive mort dans lequel la dureté de I’aimée plonge I’amant, puisque
la poursuite de Clorinde alias Herminie, au chant VII, I’avait conduit
dans le “tombeau des vivants” qu’était la prison d’Armide®. Entre
les deux termes que constituent les chants III et XII, au chant VI,
I’'inquiétude d’Herminie substitue a la réalité unique d’un Tancreéde
blessé lors de son premier duel contre Argant, I’opposition imaginaire
entre, d’un c6té, un Tancréde dont la langueur est intensifiée par les
effets conjugués de 1’angoisse de la jeune fille et de la rumeur™, et
de I'autre c6té, un Tancréde florissant, dont elle oublie I’état réel
lorsqu’elle pense & ses propres sentiments et le croit indemne des
blessures de I’amour qu’elle-méme ressent. La topique élégiaque de
la consolation qu’apporte a la cendre d’une amante les regrets de
celui qui I’a ignorée “répare” la langueur de Tancréde en lui

52 Aussi bien cet amour est-il doublement guerrier, puisqu’il est né au milieu des
combats et a littéralement triomphé sous les armes de Clorinde (G.L., ch. I, str. 46-47).
53 Nous nous permettons de renvoyer, pour une analyse de ce passage, i notre article
“Clorinde, de la 'Jérusalem délivrée’ 2 la 'Jérusalem conquise™, in Revue des Etudes
italiennes, 1996, n° 1-2, pp. 7-53.

* G.L., ch. VII, str. 47-49.

35 Les termes s’additionnent pour construire ’image de la force peut-étre mortellement

abattue: “si ch’ella avisa che vicino a morte / giaccia oppresso languendo il guerrier
forte” (G.L., ch. VI, str. 66, v. 7-8, p. 266).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 27

substituant le spectacle de la langueur et de la mort fantasmatiques
d’Herminie. La situation qu’invente Herminie est celle qui, matériel-
lement du moins, se réalisera lors du duel entre Tancréde et Clorinde,
en trouvant toutefois un dépassement religieux qu’Herminie,
représentante de douces valeurs profanes dans le poéme, ne peut
envisager:

O vero a me da la la sua destra il fianco
sendo percosso, e riaperto il core,

pur risanata in cotal guisa almanco
colpo di ferro avria piaga d’ Amore;

ed or la mente in pace e ‘1 corpo stanco
riposariansi, € forse il vincitore

degnato avrebbe il mio cenere e I’ossa
d’alcun onor di lagrime e di fossa.

Le duel mortel entre Clorinde et Tancréde peut étre également
inséré dans un autre ensemble, formé par les chants VII, XII et XIII.
Dans la premiére partie du poéme (ch. I-XIII), lorsque les entreprises
du Malin exploitent les ferments de la discorde, les tendances a la
dispersion et les germes de la lassitude qui minent ’armée des
croisés, I’affaiblissement des forces physiques et morales de Tancréde
est une donnée fondamentale de la confrontation du protagoniste aux
maléfices de la magie. Le topos romanesque de la supériorité de la
magie sur la vaillance se complique, en effet, en fonction des
variations mémes de la force physique du protagoniste: au chant VII
comme au chant XIII, Tancréde convalescent domine sa faiblesse
physique, mais est cependant vaincu; au chant XII, Tancréde, en
possession de toutes ses forces au début du duel contre Clorinde
termine 3 demi-mort un combat dont il sort vainqueur. Cette victoire
obtenue au moment ou les forces du protagoniste s’épuisent, se situe
dans un espace ou agit la Providence dont il ne reconnait pas la main
(ch. XII); la défaite qu’il subit au moment ou il recouvre ses forces

3¢ G.L., ch. VI, str. 85, pp. 273-274.



28 DANIELLE BOILLET

se situe dans un espace ou Dieu permet qu’agisse la magie diabolique
(ch. VII et XIII).

Au chant VII, le combat contre Raimbaud s’ouvre sur I'image de
la lassitude — qu’exprime 1’allusion au coursier recru, que quitte
Tancréde, et aux blessures que porte le preux —, et se poursuit sur
celle de la force qu’enflamme la colére, traditionnellement manifeste
dans les éclairs du regard et le grincement des dents®. Vainqueur
par les armes, Tancréde n’en est pas moins vaincu: 1’obscurité dans
laquelle Armide a plongé le théitre du duel en voyant fuir son
champion devant Tancréde, rend hésitants les pas de celui-ci qui
tombe dans la prison du chiteau enchanté. Si I’amour n’est pas la
cause immédiate de sa défaite, il en est cependant la cause premiére:
il est significatif que la longue errance du croisé en quéte de Clorinde
(ch. VII, str. 23-27) ait pour pendant, au terme du duel contre
Raimbaud, le bref parcours qui le meéne dans sa geGle, comme
d’eux-mémes les poissons se prennent aux piéges des nasses, ou
comme d’eux-mémes entrent dans leur cage les captifs d’ Amour chez
Pétrarque. Au reste, Tancréde accuse Amour a peine est-il pris, avant
de pétrarquiser en se lamentant sur la perte de son Soleil métaphori-
que (ch. VII, str. 48-49). Au chant XIII, allant plus loin que n’est allé
I'impavide Alcaste, avangant d’un pied ferme dans la forét de Saron
et taillant avec force le cyprés, Tancréde montre bien que son corps
ne trahit pas son courage: la force et la hardiesse ne peuvent vaincre
par eux-mémes le diable, qui présente a Tancréde, non pas des

37 Cette premiére connotation de la faiblesse est effacée par I’organisation méme du
combat. Tancreéde, qui voit son adversaire 2 pied, quitte ce cheval affaibli par la course:
“né su ‘l debil cavallo assiso resta / gid veggendo il nemico a pié venire” (G.L., ch.
VII, str. 37, v. 3-4, p. 302). Cette courtoisie topique se répétera a 1’occasion du duel
contre Clorinde, qui est & pied (ch. XII, str. 53).

Par la suite, non seulement la résolution de Tancréde vainc sa lassitude — “questi,
se ben ha i membri infermi e lassi, / va risoluto” (ibid., str. 38, v. 3-4, p. 302) —, mais
le feu de sa colére est si grand, aprés le coup que Raimbaud lui asséne, qu’il suffit a
effrayer celui-ci. L’effroi s’ajoute a 1’effroi: Raimbaud est mis en fuite, non pas par
la riposte de Tancreéde qu’il esquive, mais par le spectacle des effets de cette riposte
qui fait voler au ciel les éclats du pilier qu’il frappe (str. 39-44).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 29

guerriers ou des monstres redoutables, mais des ennemis désarmés,
le simulacre d’une amante armée de ses seuls gémissements et celui
de guerriers gisants. Le dépassement d’une langueur physique est
infructueux s’il ne s’accorde pas au dépassement des faiblesses
morales: le fait que Tancréde a le cceur tout occupé par les valeurs
mondaines de I’Amour et de I’'Honneur qu’exaltent le roman
chevaleresque (ch. VII); le fait qu’il voit, dans sa victoire contre
Clorinde, le signe ignominieux de son crime contre une amante
révérée (ch. XII); le fait qu’il ne peut accepter la réalité de la mort
corporelle de I’aimée et renoncer a sa passion idolatre (ch. XIII)
privent de signification comme d’effet ces redressements successifs
d’un corps blessé.

En revanche, la succession de la faiblesse a la force, lors du duel
contre Argant, au chant XIX, puis celle de la vigueur a la langueur,
lors du dernier assaut contre Jérusalem, au chant XX, expriment en
termes physiques le progrés spirituel du protagoniste. Son duel contre
Argant laisse Tancréde a demi-mort, et I'immobilise non loin du
cadavre de son adversaire, mais cette faiblesse ne porte pas atteinte
a une solidité morale que démontre, nous 1’avons dit, aussi bien sa
réponse aux injures d’ Argant que son action de grice apres sa victoire
(ch. XIX, str. 27). Les quelques pas qu’il fait seul vers Jérusalem,
avant de s’évanouir, puis I’aide de ses compagnons qui le transportent
dans la ville sainte, aprés que les premiers soins d’Herminie 1’ont
ranimé, tracent la derniére étape d’un pélérinage qui corrige les faux
pas qu'ont été son errance labyrinthique hors du camp (ch. VII,
str. 23-27), son imprudente entrée dans la prison d’ Armide (ch. VII,
str. 45-47), sa mélancolique visite au tombeau de Clorinde (ch. XII,
str. 95), sa marche assurée, mais vaine jusqu’au cceur de la forét dont
il a dii se retirer (ch. XIII, str. 37, 46-47). Le topos épique de la piété
envers la dépouille d’un ennemi trouve son dépassement religieux
dans la vénération du tombeau du Christ, et I’ensevelissement
d’Argant est l'ultime station de Tancréde avant d’entrer dans
I’enceinte de la cité; la mélancolie nécrophile de cet homme des
tombeaux a sa place dans une économie chrétienne qui substitue, a
la vision paienne d’un signe de la ruine des cités terrestres, que serait



30 DANIELLE BOILLET

le biicher d’Hector, la vision d’un signe du triomphe de la Vie
éternelle, qu’est le tombeau du Christ®,

Au délire qui marque sa convalescence difficile aprés le duel ot il
a tué Clorinde, s’oppose, palinodie de ses divagations insanes, la
succession que définissent son évanouissement, puis son réveil, puis
son redressement qui permet de le transporter assis jusqu’a Jérusalem,
puis le sommeil paisible qui accompagne son repos, une fois dans la
ville sainte®. Moralement guéri, physiquement conscient, Tancréde
va dépasser sa faiblesse pour accomplir le demier exploit que
représente le secours apporté au comte Raymond, pleinement intégré
dans le temps et le lieu ot s’accomplit 1a conquéte.

Mais auparavant sourd avec Herminie la résurgence d’un discours
lyrique et d’une situation romanesque, lorsque cette princesse
découvre Tancréde a demi mort aprés son duel contre Argant. Sa
plainte, les soins qu’elle prodigue au guerrier, peuvent apparaitre a la
fois comme une concession a la matiére amoureuse, au moment ol
le poéme tend vers sa conclusion épique, et comme une censure du
développement romanesque de la blessure sentimentale. D’une part,
Herminie est en quelque sorte enrdlée au service de 1’heureuse fin de
la conquéte, puisqu’elle contribue objectivement & préserver les
croisés de la ruse des impies — en dévoilant la conjuration contre
Godefroi — et de leur force — en soignant Tancréde. Mais d’autre part,
ses soins, le dialogue qu’elle ébauche avec Tancréde, qui couronnent
le projet qui l’avait entrainée & quitter Jérusalem au chant VI,
construisent une variation sur le récit des soins qu’apporte Angélique

3% Le deuxiéme vers et le dernier vers du poéme mentionnent, on le sait, le Saint
Sépulcre. Sur ce point, et plus largement, voir les fortes remarques de F. Chiappelli,
qui écrit: “il Sepolcro ¢ sempre presente come fine collettivo, non come oggetto
delineabile; ha un valore magnetico direzionale, non materiale e gravitativo”; 2 partir
de 13, I’erreur morale, et I’errance des croisés, peuvent étre ainsi entendues: “I’errore
consiste nello sviluppo di una linea individuale verso un oggetto percepibile con i
sensi; linea percio divergente dal fascio dinamico associativo verso un Sepolcro il cui
significato trascende la mera descrittibilitd” (in Il conoscitore del caos, cit., pp.
174-175).

3% «E 1 prese un sonno cheto” (G.L., ch. XIX, str. 119, v. 2, p. 811).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 31

a Médor dans le Roland furieux (ch. XIX, str. 16, v. 4-25)%. La
plainte d’'Herminie, ses soins, le dialogue qui améne Tancréde, dans
cette frange de I’espace épique que sont les environs de Jérusalem, a
reposer dans le giron d’Herminie comme Renaud pouvait reposer
dans le giron d’Armide (premiére citation), trouvent leur immédiate
censure grice a 1’entourage viril que reconstitue le détachement qui

% Les données de ces deux passages sont en effet sensiblement identiques: une paienne
qui connait I’art de soigner les blessures rencontre par hasard un guerrier gravement
blessé; un lien s’établit (Angélique) ou est établi (Herminie) entre les blessures de
I’amour et les blessures de la guerre; le guerrier qui git est emporté hors du lieu de son
combat; avant de quitter ce lieu, il exige que les honneurs fun¢bres soient rendus a la
dépouille de celui pour qui (Dardinel) ou contre qui (Argant) il a combatty; la
vraisemblance et la bienséance impliquent que Vafrin assiste Herminie, comme un
berger a assisté Angélique. Nous verrions volontiers un jeu de I’imitation discrétement
signalée dans les ressources mises en oeuvre par ces deux bonnes magiciennes, qui font
I'une et I'autre un usage efficace de leur mémoire: Angélique n’a pas besoin de
consulter des livres pour savoir quelles herbes elle doit utiliser (O.F., ch. XIX, str.
21-22); Herminie ne dispose pas d’herbes, mais recourt 3 des incantations non moins
efficaces (G.L., ch. XIX, str. 113). Le mot “dittamo”, habituel dans I’énoncé de toute
pharmacopée, est dans les deux cas employé dans une dittologie qui nous parait sceller
le lien entre les deux passages: “e senza molto rivoltar di carte, / [...] / si dispose
operar con succo d’erbe, / ch’a pill matura vita lo riserbe. // E ricordossi che passando
avea / veduta un’erba in una piaggia amena; / fosse dittamo, o fosse panacea, / 0 non
so qual, di tal effetto piena, / che stagna il sangue, e de la piaga rea / leva ogni spasmo
e perigliosa pena” (L. Arniosto, Orlando furioso, a cura di E. Bigi, Milano, Rusconi,
1952, 2 vol,, ch. XIX, str. 21, v. 5-22, v. 6, vol. I, pp. 810-811); “Dittamo e croco non
avea, ma note / per uso tal sapea potenti e maghe” (G.L., ch. XIX, str. 113, v. 3-4, p.
809). Cet effet d’opposition relaie un premier effet qu’introduit la comparaison entre
ces vers du Roland furieux et ceux qui narrent le départ d’Herminie au chant VI de la
Jérusalem délivrée: “E rivocando alla memoria I’arte / ch’in India impard gia di
chirugia / (che par che questo studio in quella parte / nobile e degno e di gran laude
sia; / e senza molto rivoltar di carte, / che 1 patre ai figli ereditario il dia), / si
dispose [...]” (O.F., ch. XIX, str. 21, v. 1-7, vol. I, p. 810); “E pero ch’ella da la
madre apprese / qual pil secreta sia virtli de I’erbe, / e con quai carmi ne le membra
offese / sani ogni piaga e ‘1 duol si disacerbe / (arte che per usanza in quel paese /
ne le figlie de i re par che si serbe), / vorria di sua man propria a le ferute / del suo

caro signor recar salute” (G.L., ch. VI, str. 67, p. 267).
?



32 DANIELLE BOILLET

accompagnait Tancréde avant son duel contre Argant et qui le rejoint
alors (seconde citation):

Ed al suo capo il grembo indi suppone®’;

De le stesse lor braccia essi han contesta
quasi una sede ov’ei s’appoggi e sieda®,

Le groupe élimine le couple, Herminie est séparée de Tancrede (ch.
XIX, str. 117, v. 7-8). Le tarissement de la veine lyrico-romanesque
passe par la disparition littérale d’Herminie, revenue au lieu que
I’épopée lui avait assigné (ch. II). Elle qui avait révé de séjourner a
nouveau dans le camp chrétien (ch. VI, str. 104-105), se voit fournir
un logement (seconde citation) qui se trouve a la distance, a la fois
matériellement proche et idéologiquement infranchissable, qui avait
séparé la dépouille de Clorinde de Tancréde blessé, ramenés au camp
par le détachement de croisés qui les avait découverts gisants
(premiere citation):

Cosl portato, € I’'uno e 1’altro appresso;

ma in differente stanza al fine & messo‘”;

cola portato egli fu posto
sovra le piume, e ‘] prese un sonno cheto.
Vafrino a la donzella, e non discosto,

ritrova albergo assai chiuso e secreto®.

Herminie est engloutie dans ce lieu “secret et clos”, préfiguration
peut-€tre du cloitre qui aurait pu I’accueillir, tandis que se prépare le
redressement de Tancréde. Le narrateur s’attachant & Vafrin, passe,

81 G.L., ch. XIX, str. 114, v. 8, p. 809.
62 G.L., ch. XIX, str. 116, v. 3-4, p. 810.
% G.L., ch. XII, str. 73, v. 7-8, p. 514.
% G.L., ch. XIX, str. 119, v. 1-4, p. 811.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 33

si I’on peut dire, d’un lit & un autre lit, de celui ol git Tancréde a
celui ol repose Raymond, blessé lui aussi:

Quinci s’invia dov’e Goffredo, e tosto
entra, ché non gli ¢ fatto alcun divieto,
se ben allor de la futura impresa

in bilance i consigli appende e pesa.

Del letto, ove la stanca egra persona
posa Raimondo, il duce ¢ su la sponda,
e d’ogn’intorno nobile corona

de’ pill potenti e pill saggi il circonda®.

A ce point de l’action ou le triangle amoureux qu’ont formé
Tancréde, Clorinde et Herminie s’est définitivement effacé, a partir
du lieu épique que constitue le conseil que tient Godefroi, I’abolition
de la distance entre Tancréde et le comte de Toulouse, tous deux
couchés et non loin I’'un de ’autre, va permettre la pleine réinsertion
épique de Tancréde: selon une mise en perspective religieuse
différente, mais complémentaire, du rapport entre la force et la
faiblesse, le secours miraculeux apporté par I’ange au vieux comte au
chant VII, trouve un pendant dans le secours que lui apporte ici
Tancréde, dont la force morale manifeste ses ressources héroiques.

Au chant VII, en effet, en fonction du caractére imparfait des
prouesses des croisés dans la premiere partie du poeme, la victoire du
vieux comte Raymond, qui déploie, grace a I’aide miraculeuse qu’a
imploré sa foi, la force du jeune David devant le nouveau Goliath
qu’est Argant, est une victoire tronquée. Sur la reprise de I’épisode
biblique se greffe I’imitation de Virgile: Raymond le plus faible et
pourtant le vainqueur devient bient6t le blessé, atteint par la fléche
d’Oradin, en fonction de la fusion de suggestions des livres X et XII
de I’Enéide. Si la blessure de ce faible, a qui la force a été miracu-
leusement rendue, ne suggere alors aucune mention de sa langueur,

8 G.L., ch. XIX, str. 119, v. 5-120, v. 4, pp. 811-812.



34 DANIELLE BOILLET

la bréve évocation de la défense qui s’organise autour de lui, isole
I’un des guerriers qui le protégent, et qui se trouve ainsi exposé aux
coups d’Argant, qui le “terrasse” et le laisse “souffrant et languissant
au milieu des morts”®. Or, ces éléments qui associent la langueur
d’un vieillard blessé et celle d’un jeune homme blessé trouvent leur
développement ample et articulé au chant XX, ou I’assistance que
porte Tancréde au comte marque [’aboutissement du parcours
religieux et guerrier du jeune héros. Dans ce chant, Tancréde blessé
et reposant sur sa couche, d’ou il regarde le combat, ne voit, dans
toute la mélée, que Raymond un autre blessé, qu’il va sauver:

Dal letto il fianco infermo egli solleva,
vien su la vetta e volge gli occhi in giro;
vede, giacendo il conte, altri ritrarsi,
altri del tutto gia fugati e sparsi®’.

Dans cette correspondance mani€riste entre le jeune homme et le
vieillard, pareillement languissants et dont les forces renaissent
pareillement, mais a des moments différents, se dissout toute
connotation métaphorique de la blessure. L’alliance de ces deux
blessés réduit ainsi, dans ce domaine de I’épopée, la plurivalence
sémantique et la complexité romanesque du duel entre Tancreéde et
Clorinde:

E co ‘I grave suo scudo [...]

tien da le spade e tien da le saette,

tien da tutte arme il buon Raimondo ascosto,
e co ‘1 ferro 1 nemici intorno sgombra

si che giace securo e quasi a I’ombra.

 G.L., VII, str. 108, v. 1-2, p. 331.
%7 G.L., ch. XX, str. 83, v. 5-8, pp. 851-852.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 35

Respirando risorge in tempo poco

sotto il fido riparo 1l vecchio accolto,

e si sente avampar di doppio foco,

di sdegno il core e di vergogna il volto;
e drizza gli occhi accesi a ciascun loco
per riveder quel fero onde fu colto®,

Ce protagoniste des combats singuliers permet au comte de Toulouse
d’affirmer sa grandeur héroique face a la multitude des ennemis:

Ben fa Raimondo or sua vendetta, e sconta
pur di sua man con cento morti un’onta®.

La consécration épique de Tancréde est marquée bien sir par
I’éviction des résonances sentimentales du sens figuré de la blessure,
mais non par I’effacement d’une complaisance dans la représentation
de la langueur. L’image épique se substitue bien a ’image romanes-
que, mais demeure homologique de sa langueur amoureuse. Cette
fois, la force morale d’un cceur en paix contribue, malgré la faiblesse
physique que le blessé surmonte, a la déroute des armées de Satan,
dont il n’avait pu triompher aprés son combat cependant victorieux
contre le champion d’ Armide (ch. VII), dont il n’avait pu triompher
face aux sortiléges d’Ismene dans la forét de Saron (ch. XIII). La
faiblesse physique du juste, que pouvait évoquer le psalmiste, trouve
son écho dans la dimension religieuse qu’intégre la représentation
épique d’un protagoniste triomphant de sa faiblesse: le courage et la
volonté héroiques pemettent de dépasser la langueur; mais la foi
seule, affermie par la priere et la pénitence, rend victorieuse la force
recouvrée.

Danielle Boillet
Université de Paris 111

68 G.L., ch. XX, str. 86, v. 1, 4-8, pp. 852-853.
% G.L, ch. XX, str. 88, v. 7-8, pp. 853-854.






	Tancrède chevalier gisant de "La Jérusalem délivrée" du Tasse

