
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 33 (1998)

Artikel: Tancrède chevalier gisant de "La Jérusalem délivrée" du Tasse

Autor: Boillet, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-265348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-265348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TANCRÈDE CHEVALIER GISANT
DE LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE DU TASSE

Si dans la Jérusalem délivrée, quelques-uns des protagonistes du

poème connaissent à un moment ou à un autre la condition de blessé,
leur état ne donne lieu généralement qu'à une exploitation occasionnelle

des connotations physiques, morales et spirituelles de la

langueur.
Avec Argant comme avec Godefroi, la souffrance exclut pratiquement

la langueur. L'atteinte corporelle souligne, chez le premier, une
force qui se rompt mais ne plie pas, chez le second, une force qui se

plie l'instant d'un bref fourvoiement, pour mieux se redresser. Au
chant VII, la convalescence d'Argant, blessé après son premier duel
contre Tancrède, met en valeur la violence de sa nature. Dolent
encore, l'impatience du combat, et non pas la souffrance l'agite, et
cette impatience prépare le terrible lever de cette comète funeste

qu'est le païen, dans l'aube enténébrée1. Au chant XI, lors du
premier assaut contre Jérusalem, la blessure que Godefroi lui inflige,

"Argante audace / le molli piume di calcar non gode; / tanto è nel crudo petto odio
di pace, / cupidigia di sangue, amor di lode, / che, de le piaghe sue non sano ancora,
/ brama che '1 sesto dì porti l'aurora" (T. Tasso, Gerusalemme liberata, a cura di F.

Chiappelli, Roma, Rusconi, 1982, ch. VII, str. 50, v. 3-8, pp. 307-308). Nos citations,
extraites de cette édition, seront indiquées par l'abréviation G.L.

Pour la Jérusalem conquise, nous nous référons à T. Tasso, Gerusalemme conquistata,

a cura di L. Bonfigli, Bari, Laterza, 1934, 2 vol., édition indiquée sous la forme

abrégée G.C.. Nous n'avons pu encore exploiter ce texte comme nous le souhaiterions,
alors même que nous n'entendons pas introduire dans nos analyses une sorte de barrage
de retenue artificielle, qui fixerait le flot de la poésie épique du Tasse, et trahirait le
caractère "évolutif et ouvert" de l'œuvre, pour reprendre les adjectifs qu'emploie
C. Bologna (Tradizione testuale e fortuna dei classici, in Letteratura italiana. Teatro,
musica, tradizione dei classici, Torino, Einaudi, 1986, voi. VI de la collection, p. 699).



6 DANIELLE BOILLET

et qui répète, en un bref effet de symétrie privé de toute dimension

religieuse, l'atteinte que vient de subir le chef des croisés lui-même,
fait valoir sa farouche insensibilité2. Enfin, au chant XIX, Argant,
que Tancrède vainc en duel, menace dans la mort même, dans une
ultime fusion entre la violence du verbe injurieux et celle d'un
demier sursaut agressif:

Moriva Argante, e tal moria qual visse:

minacciava morendo e non languia.
Superbi, formidabili e feroci

gli ultimi moti fur, l'ultime voci3.

L'étroite imitation de Virgile laisse à penser que Godefroi, au
chant XI, demeure debout malgré sa blessure, comme Enée est
demeuré debout4 - et cette attitude va de pair avec la diligence et la

vigilance qu'il démontre durant cette épreuve. Aussi bien l'expression
de cette verticalité, que rend l'adjectivation, dans l'image de Godefroi
appuyé sur la longue hampe d'une grande lance, est-elle répercutée
tout au long de ce passage, qu'ouvre et conclut le même verbe

Au soin difficile de la blessure de Godefroi, que soulignent, d'un point de vue
matériel, l'effort impuissant du blessé pour arracher la flèche (G.L, ch. XI, str. 68, v.
6-7, p. 473), puis l'ordre qu'il donne pour être soigné sans ménagements (ibid., str. 69,

v. 1-4, p. 473) et l'impuissance d'Erotime le médecin (ibid., str. 71, v. 3-72, v. 4, p.
474), s'oppose le bref raccourci, centré autour de l'idée de l'arrachement aisé du fer
de la lance - "si svelle" -, dans lequel Argant est presqu'en un même instant le blessé,
le médecin et de nouveau l'attaquant: "Ma si svelle il circasso (e '1 duol non sente)

/ da l'arme il ferro affisso e da le vene, / e 'n Goffredo il ritorce: - A te - dicendo /
- rimando il tronco, e l'armi tue ti rendo" (ibid., str. 79, v. 4-8, p. 478).
3

G. L, ch. XIX, str. 26, v. 5-8, p. 772.

Le "Stabat acerba fremens ingentem nixus in hastam / Aeneas" (Virgile, Enéide,

Livres IX-XII, texte établi et traduit par J. Perret, Paris, "Les Belles Lettres", 1987,1.

XII, v. 398-399, pp. 139-140) détermine l'image de Godefroi sous sa tente: "Così dice;
e premendo il lungo cerro / d'una gran lancia, offre la gamba al ferro" (G.L, ch. XI,
str. 69, v. 7-8, p. 473). Pour le travail d'imitation de l'Enéide, nous renvoyons aux
notes de F. Chiappelli dans son édition (pp. 472-476 n.).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 7

"ascendere": la blessure du chef des croisés n'arrête pas sa montée5;

si le départ de Godefroi provoque le creux de la fortune des croisés

et génère un double courant collectif où la vigueur des uns s'oppose
à la langueur des autres6, son retour marque la reprise d'un assaut

que ne pourrait plus arrêter l'ennemi et que seule interrompt la
tombée de la nuit7. Godefroi domine l'épreuve de l'atteinte corporelle

comme il rectifie promptement l'erreur qui l'a conduit à vouloir
s'élancer tel un simple croisé à l'assaut des remparts8.

Si quitter la mêlée signifie redescendre, cette "descente" du héros est corrigée par la

"montée" à cheval: "E si partía, ciò detto; / ed ascendendo in un leggier cavallo, /
giunger non può che non sia visto al vallo" (G.L, ch. XI, str. 56, v. 6-8, p. 467).

Dans la Jérusalem conquise, la tension est davantage soulignée entre la blessure et

l'avancée du blessé, entre le but de son entreprise et l'obstacle à sa réalisation: la
refonte d'une première dittologie - "la gamba, offesa troppo ed impedita" - amène

l'introduction de la dittologie "ascende e sale", qui remplace "monta", et, située en fin
de vers, doit être reliée à une autre dittologie introduite en fin de strophe, "piaga...

pungente ed aspra" (G.L, ch. XI, str. 55 et G.C., 1. XTV, str. 76, voi. II, p. 39).

A travers l'antithèse vigueur / langueur, le Tasse souligne l'opposition entre la

réaction des musulmans et celle des croisés (G.L, ch. XI, str. 57, pp. 467-468). En

outre, la blessure infligée à Godefroi par une femme - Clorinde - provoque le

redressement choral du groupe des femmes qui apparaissent aux créneaux (ibid., str.

58, p. 468).

"e sovra la confusa alta ruina / ascende, e move ornai guerra vicina" (G.L, ch. XI,
str. 81, v. 7-8, p. 479). Dans la Jérusalem conquise, la substitution du participe à la

forme active, prolonge l'image du héros s'élançant (G.C., 1. XIV, str. 105, v. 7-8, vol.

II, p. 46).

Sur la "tentation" de Godefroi, voir, plus particulièrement, F. Chiappelli, Il
conoscitore del caos. Una "vis abdita" nel linguaggio tassesco, Roma, Bulzoni, pp.
89-137; G. Mazzacurati, "Dall'eroe errante al funzionario di Dio", in Cheiron, VI,
1986; A. Godard, "Du 'Capitano' au 'Cavalier sovrano', Godefroi de Bouillon dans

la 'Jérusalem conquise'", in Réécritures 3: commentaires, parodies, variations dans

la littérature italienne de la Renaissance, Paris, C.I.R.R.I., 1987, pp. 219-220; R.

Bruscagli, "L'errore di Goffredo (G.L. XI)", in Studi tassiani, 1992-1993.

Dans la Jérusalem conquise tout particulièrement, se conjuguent de façon édifiante
les antonomases qui désignent d'ordinaire Godefroi et le stylème "capitan piagato", que
dicte l'événement accidentel. Nous soulignerons la succession "fortissimo eroe" (str.

76, v. 1, ex str. 55), "capitan piagato" (str. 90, v. 3, ex str. 68) et "cavalier soprano"
(str. 93, v. 2) qui remplace le simple "il capitano" (ex str. 71, v. 2).



8 DANIELLE BOILLET

Avec Soliman, non seulement le motif de la langueur physique est

davantage développé, mais il contribue à ancrer la trajectoire du
héros, aux deux termes que représentent son entrée secrète dans

Jérusalem, après l'échec de l'attaque lancée contre les chrétiens

(ch. LX-X), et son ultime offensive, lorsque tombe avec la tour de

David le dernier bastion de la résistance musulmane (ch. XX). A la
fin du chant IX et au début du chant X, l'évocation de la langueur et
de la souffrance physiques se développe de façon continue, entre le
soir qui marque la défaite de Soliman et l'aube où Ismene l'invite à

monter sur le char volant qui les conduit à Jérusalem. Langueur et
souffrance introduisent tout d'abord la représentation du désarroi
moral du général tenté par le suicide9; puis l'évocation de son
humiliation qu'exprime la dégradation des signes de la puissance et
du pouvoir10, avant de contribuer de façon plus insistante à la
narration du changement de cap qui lui fait quitter la route de Gaza,
où se trouve l'armée d'Egypte, pour aller à Jérusalem. La lassitude
et la douleur se font ainsi d'autant plus sentir que le tourment de

l'esprit est vif: durant sa marche diurne vers Gaza, la soif de

revanche qui anime Soliman lui fait oublier ses blessures11; mais la
halte nocturne rompt cette relation d'opposition entre un relatif
apaisement moral et la souffrance physique; l'immobilité exacerbe à

la fois l'agitation de l'esprit et la fièvre du corps, puis concède à

l'esprit comme au corps un "court et languissant repos", interrompu
par l'apparition d'Ismène12; après que celui-ci a convaincu Soliman
de le suivre, le calme revient dans l'esprit du guerrier comme dans

son corps, dont le mage guérit les blessures. Un vieillard enrôle ainsi

pour la défense de Jérusalem celui que l'apparition d'Alecto sous la

9
G.L, ch. IX, str. 97-98, pp. 409-410.

10
G.L, ch. X, str. 1, p. 411.

"Né perché senta inacerbir le doglie / de le sue piaghe, e grave il corpo ed egro, /
vien però che si posi e l'arme spoglie, / ma travagliando il dì ne passa integro" (G.L,
ch. X, str. 5, v. 1-4, p. 413).
12

G.L, ch. X, str. 5-6, pp. 413 - 414.



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 9

forme d'un autre vieillard avait entraîné dans la désastreuse attaque
du camp chrétien13:

Mentre ei ragiona ancor, gli occhi e la voce
de l'uomo antico il fero Turco ammira,
e dal volto e da l'animo feroce
tutto depone ornai l'orgoglio e l'ira.
- Padre, - risponde - io già pronto e veloce

sono a seguirti: ove tu vuoi mi gira.
A me sempre miglior parrà il consiglio
ove ha più di fatica e di periglio. -

Loda il vecchio i suoi detti; e perché l'aura
notturna avea le piaghe incrudelite,
un suo licor v' instilla, onde ristaura
le forze e salda il sangue e le ferite14.

Au chant XX, la dernière des grandes comparaisons dont la facture

épique se déroule sur toute une strophe, emprunte au champ de la

langueur pour rapprocher l'état d'esprit de Soliman de celui du
malade paralysé dans son cauchemar15. Dans la stupeur et dans

l'horreur d'un mouvement impossible, la comparaison soutient la
construction poétique de la mort du héros, qui anticipe dans la chute
d'Adraste sa propre ruine:

Come vede talor torbidi sogni
ne' brevi sonni suoi l'egro o l'insano,
pargli ch'ai corso avidamente agogni

13
G.L, ch. IX, str. 8, pp. 372-373.

14
G.L, ch. X, str. 13-14, v. 4, pp. 416-417.

Cette figure portante de la narration épique est ensuite mobilisée une dernière fois

au profit de la matière guerrière, dans une comparaison ramassée sur quatre vers qui
évoquent la mort de Tissapheme (str. 114, v. 3-6), puis sert uniquement à la conclusion
de l'histoire d'Armide, dont quatre comparaisons topiques décrivent les émotions dans

les limites de deux à six vers (str. 118, v. 1-6, 128, v. 5-6, 129, v. 3-6, 136, v. 3-6).



10 DANIELLE BOILLET

stender le membra, e che s'affanni invano,
che ne' maggiori sforzi a' suoi bisogni
non corrisponde il pie stanco e la mano,
scioglier talor la lingua e parlar vòle,

ma non seguon la voce o le parole;

così allora il Soldán vorria rapire

pur se stesso a l'assalto e se ne sforza,

ma non conosce in sé le solite ire,
né sé conosce a la scemata forza16.

La conjugaison entre mouvement et immobilité, entre agitation
fébrile et erreur du jugement, la présence d'un vieillard qui montre
la voie au fort, physiquement et moralement accablé, sont autant
d'éléments du chant X qui trouveront leur amplification, mais aussi

leur intégration spirituelle, dans la grande crise de Tancrède au chant

XII, où la figure tutélaire de Pierre l'Ermite s'oppose à la figure
démoniaque d'Ismène. A l'intérieur du chant XX, l'ample comparaison

qui évoque la stupeur de Soliman au moment où celui-ci
succombe, répond à la représentation littérale de la langueur, dont a

triomphé en revanche Tancrède qui s'est relevé de la couche où il
gisait pour apporter son soutien à la progression des assaillants

(str. 83-88).
Plus largement, les personnages qui composent accessoirement les

images d'une prostration plus ou moins fugace, se situent entre les

termes radicalement opposés que constituent Renaud et Tancrède.
Sans considérer dans son ensemble la question des relations antithétiques

ou complémentaires qui lient davantage tel protagoniste à tel

16
G.L, ch. XX, str. 105-106, v. 4, pp. 860-861. Mais il faudrait citer l'ensemble des

strophes 104-108, et en particulier la strophe 107, dans laquelle s'articule la relation
entre les notions d'infériorité et de grandeur. L'éclairage même de l'irrésolution de

Soliman scelle la relation du poème avec l'épopée antique.



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 11

autre17 et dans les limites du thème que nous avons choisi, nous
soulignerons, tant du point de vue de l'implication amoureuse que du

point de vue de l'activité guerrière, la bipolarité que constitue
l'invulnérabilté de Renaud et la vulnérabilté de Tancrède.

Beau comme Mars, Renaud a l'invulnérabilité du dieu guerrier et
les chaînes avec lesquelles Armide l'attache ne blessent pas son

corps. Les langueurs amoureuses de Renaud sont celles du plaisir
satisfait. Nulle relation ne s'établit entre une souffrance morale et une
atteinte corporelle, et la seule blessure de Renaud est celle de l'éclat
des armes qui frappe son regard (ch. XVI, str. 23); si Tancrède a

naguère arraché les pansements de ses plaies (ch. XII, str. 83),
Renaud ne déchire que l'étoffe d'une pompe honteuse (ch. XVI,
str. 34). Alors que la voluptas dolendi de Tancrède s'accorde au motif
funèbre de l'élégie amoureuse que développe Herminie rêvant de

mourir de la main de son amant (ch. VI, str. 85), la plainte d'Armide
abandonnée par Renaud est celle d'une amante prête à offrir au

guerrier le rempart d'un corps dont la beauté cependant désarmerait
l'ennemi, dans une adaptation de la topique du sacrifice de soi où
l'invulnérabilité physique de l'un se surimpose à l'invulnérabilité
physique de l'autre:

Sarò qual più vorrai scudiero o scudo:

non fia ch'in tua difesa io mi risparmi.
Per questo sen, per questo collo ignudo,
pria che giungano a te, passeran l'armi.
Barbaro forse non sarà sì crudo
che ti voglia ferir, per non piagarmi,
condonando il piacer de la vendetta

a questa, qual si sia, beltà negletta18.

Voir surtout, à propos de Tancrède, le chapitre "Interrelazione programmatica e

complementarità interiore dei personaggi: il composto Argante - Tancredi", in F.

Chiappelli, // conoscitore del caos, cit., pp. 65-76.
18

G.L, ch. XVI, str. 50, pp. 658-659. L'expression de ce fantasme prépare un jeu de

renvois entre ces strophes et celles du combat de Renaud dans la forêt de Saron, que
nous citons ci-après. Au chant XVI, Renaud est l'amant qu'Armide protège contre un



12 DANIELLE BOILLET

Lorsque sa plainte devient imprécation, ses souhaits sont aussi vides

d'effet qu'était vide de la dépouille réelle du croisé son armure, dans

la mise en scène macabre à laquelle Armide avait procédé pour faire
croire à la mort du jeune homme (eh. VII, str. 53-56):

Nova Furia, co' serpi e con la face

tanto t'agiterò quanto t'amai.
E s'è destin ch'esca del mar, che schivi
gli scogli e l'onde e che a la pugna arrivi,

là tra '1 sangue e le morti egro giacente
mi pagherai le pene, empio guerriero.
Per nome Armida chiamerai sovente

ne gli ultimi singulti: udir ciò spero19.

L'histoire de Tancrède et de Clorinde s'achève sur un duel mortel
où les plaies du vainqueur semblent aussi mortelles que celles du

vaincu, l'histoire de Renaud et d'Armide s'achève sur deux blessures

évitées, puisque Renaud retient Armide près de se suicider (ch. XX,
str. 123-130), après avoir lui-même échappé aux flèches qu'elle lui
destinait (ch. XX, str. 61-68).

Le déroulement du combat contre la forêt enchantée de Saron,

qu'entreprennent Tancrède puis Renaud, montre bien la spécificité de

ces deux histoires d'amour20. Le combat de Renaud met en évidence
l'absence de coïncidence entre les champs métaphorique et réel de la
blessure. Si, dans ces maléfices, Clorinde habite l'arbre dont les

ennemi indéfini; au chant XVIII, Renaud est l'ennemi contre lequel Armide tente de

protéger le myrte (ch. XVIII, str. 34-35). Surtout, au geste imaginaire qu'évoque le
discours de la plainte succède le geste effectif d'Armide, mais accompli par son
simulacre, dans le cadre d'un sortilège dont la comparaison avec le monde du théâtre

souligne encore l'aspect fictif.
19

G.L, ch. XVI, str. 59, v. 5-60, v. 4, p. 663.
20 Sur le monde des maléfices de la forêt de Saron, et, plus largement, sur le thème de

la forêt dans la Jérusalem, voir E. Raimondi, Poesia come retorica, Firenze, Olschki,
1985, pp. 96-114.



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 13

inscriptions arrête Tancrède, Armide est séparée du myrte emblématique,

dont elle est provient, puis qu'elle entoure de ses bras pour le
protéger, mais avec lequel elle ne fait pas corps (ch. XVDI, str. 29-
35)21; si Tancrède frappe et fait saigner l'arbre dont l'écorce est

l'apparence magique de la feinte métamorphose végétale de Clorinde,
l'apparence d'Armide laisse la place à un géant lorsque Renaud lève

son épée (str. 35). Mais, en revanche, si, dans le monde de la magie
même, les blessures métaphoriques de l'amour ne saignent pas
lorsqu'il s'agit de Renaud, son combat contre des simulacres

reproduit le rapport héroïque entre le un et l'innombrable: de cent
arbres naissent cent nymphes, dont la ronde semble se substituer,
dans cette fausse renaissance du paradis amoureux, au cercle des

ennemis que vainc d'ordinaire le jeune héros (str. 28); de ces cent
nymphes naissent cent cyclopes, qui assistent le géant aux cent bras

qu'est devenue la fausse Armide (str. 35-36).
La répétition du geste meurtrier de Tancrède contre le simulacre de

Clorinde, dans la forêt de Saron22, répond à une économie bien
différente. Le pluriel auquel est affronté Tancrède n'est pas celui des

armes d'innombrables ennemis23, et les effets de surprise qui
naissent de la métamorphose végétale s'accordent à une gestion
adoucie du macabre des scènes guerrières. Comme dans l'épopée,

21
"Vassene al mirto; allor colei s'abbraccia / al caro tronco, e s'interpone e grida: /

- Ah non sarà mai ver che tu mi faccia / oltraggio tal che 1'arbor mio recida! / Deponi
il ferro, o dispietato, o il caccia / pria ne le vene a l'infelice Armida: / per questo sen,

per questo cor la spada / solo al bel mirto mio trovar può strada" (G.L, ch. XVIII,
str. 34, p. 729).
22 Pour un développement plus particulier de l'interprétation psychanalytique du geste
de Tancrède qui, se méprenant une seconde fois, frappe le cyprès maléfique d'où sort
aussitôt la voix de Clorinde, voir G. Scianatico, L'arme pietose. Studio sulla
Gerusalemme Liberata, Venezia, Marsilio, 1990, pp. 126-131.
23 "Va fuor di sé: presente aver gli è aviso / l'offesa donna sua che plori e gema, / né

può soffrir di rimirar quel sangue, / né quei gemiti udir d'egro che langue" (G.L, ch.

XIII, str. 45, v. 5-8, pp. 547-548).



14 DANIELLE BOILLET

comme dans le roman chevaleresque, du Renaud2* à la Jérusalem
conquise25, membres et têtes tranchées permettent que prennent vie
fantasmatiquement des morceaux de guerriers, et en particulier des

troncs mutilés; or, il nous semble significatif qu'au terme d'une

première série de combats entre les deux camps, série dans laquelle
Tancrède a joué un rôle de premier plan, mais n'a cependant pas

La dimension du pathétique de la mort au combat est davantage considérée par G.

Getto que celle de l'horrible, dans son examen du Rinaldo (cf. Preludio poetico: il
"Rinaldo", in Malinconia del Tasso, Napoli, Liguori, 1986, pp. 108-110). Cette

dimension même est contestée par F. Forti (in "L'opera prima del Tasso", publiée dans

Fra le carte dei poeti, Milano-Napoli, Ricciardi, 1965, pp. 121-123), qui n'intègre pas

cependant, dans son analyse de la mort du jeune Hugon, le prolongement que
représente l'évocation de la douleur paternelle; la plainte du vieil homme est précédée
de la représentation de la mutilation avec une insistance qui dessine une première
inflexion macabre du pathétique: "Come egli scorge il tronco corpo amato, / che par
ch'in mezzo un rio di sangue giaccia, / cader tosto si lascia e su '1 piagato / busto

s'affige e '1 prende infra le braccia, / lo cinge e stringe e nel suo manco lato, / ove
è ferito più, posa la faccia; / e così stassi fuor de' sensi uscito, / sovra '1 morto
giacendo il tramortito" (T. Tasso, Rinaldo, in Opere, a cura di B. T. Sozzi, Torino,
U.T.E.T., 1974, ch. VII, str. 5, p. 139, vol. II, édition que nous citerons ultérieurement

sous la forme abrégée Rhu). Sur la réécriture de la mort de Lausus et de Mézence,
dans l'épisode des fils de Latin au chant IX, voir les remarques, à partir desquelles
la réflexion pourrait être prolongée, de F. Chiappelli, en note à son édition (G.L, pp.
381-386, n.) et de G. Petrocchi in "Torquato: padri e figli", in Lettere italiane, 1988,

pp. 43-45 (l'article est repris in Saggi sul Rinascimento italiano, Firenze, Le Monnier,
1990, pp. 65-74). Plus largement, le traitement du macabre dans le roman chevaleresque

et dans le poème épique nous paraît mériter d'être considéré d'une manière à la
fois plus globale et plus approfondie.

Un seul exemple, fourni par l'amplification du récit des combats du chant IX de la
Jérusalem libérée, dans le 1. X de la Jérusalem conquise: "Joran, che forze e membra
ha di gigante, / col foco apriva ardente strada a l'empie / turbe, scuotendo il pin
fumante / che di sparse faville il ciel riempie; / ma '1 pino e '1 capo altero e

minacciante / tronca Aristolfo, e ne l'immonde tempie / la fiamma è appresa in quel
sanguigno luogo, / ond' egli fece a se medesmo il rogo" (G.C., 1. X, str. 95, voi. I, p.
271, dont le récit du combat des Centaures, au livre XII des Métamorphoses, est l'une
des sources).



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 15

jonché le sol des cadavres de ses exploits26, la fin du premier temps
du poème, que marque le creux de la fortune des croisés27, s'achève,
du point de vue de la narration guerrière, sur la blessure infligée à un
tronc végétal. Le tronc macabre que suscite l'épée de Tancrède est
celui de la métamorphose et la rime équivoquée qui conclut le
discours fictif de Clorinde réitère cette présence spectrale d'un tronc
détourné de son acception guerrière, mais dont les gémissements
créent la stupéfaction que crée le mouvement convulsif des corps, sur
le champ de bataille:

Allor, quasi di tomba, uscir ne sente

un indistinto gemito dolente,

che poi distinto in voci: - Ahi! troppo - disse

m'hai tu, Tancredi, offeso; or tanto basti.

Tu dal corpo che meco e per me visse,
felice albergo, già mi discacciasti:

perché il misero tronco, a cui m'affisse
il mio duro destino, anco mi guasti?

Dopo la morte gli aversari tuoi,
crudel, ne' lor sepolcri offender vuoi?

Clorinda fui: né sol qui spirto umano
albergo in questa pianta rozza e dura,
ma ciascun altro ancor, franco o pagano,
che lassi i membri a pie de l'alte mura,

Ainsi, Tancrède est absent lors de l'attaque lancée par Soliman, attaque qui prête
à l'exploitation topique de scènes de massacre, et son intervention dans la mêlée, au

chant XI, ne s'accompagne pas de l'illustration sanglante de ses exploits, conformément

d'ailleurs à l'évocation moins précise de la fureur des combats dans ce chant

(G.L, ch. XI, str. 67 et 77, pp. 471-472 et 477).
27

Nous ne revenons pas ici sur cette bipartition du poème, que le Tasse a lui-même
éclairée dans sa correspondance en en situant au chant XIII le clivage, et que la

critique a largement commentée, en particulier dans le sillage de la réflexion conduite

par E. Raimondi ("Il dramma nel racconto. Topologia di un poema", in Poesia come

retorica, cit., pp. 71-96).



16 DANIELLE BOILLET

astretto è qui da novo incanto e strano,

non so s'io dica in corpo o in sepoltura.
Son di sensi animati i rami e i tronchi,

e micidial sei tu, se legno tronche.

*
* *

Si donc l'intérêt que polarise Renaud est celui que suscitent des

combats où le vainqueur se couvre du sang d'un ennemi innombrable,
l'intérêt que polarise Tancrède est celui que suscitent des combats qui
sont avant tout ceux de l'un contre l'un, et où le vainqueur se couvre
de son propre sang. Mais dire qu'à un Renaud indemne et florissant
s'oppose un Tancrède souffrant et languissant, invite à préciser
qu'une même courbe de la blessure et de la langueur se répète trois
fois pour le prince de Hauteville. Tancrède, qu'on a vu fondre comme
la foudre sur le détachement conduit par Clorinde, au chant m29,

puis s'avancer avec une impressionnante prestance quand Godefroi le

désigne pour relever le défi d'Argant, au chant VI30, gît au terme de

son premier duel contre Argant et combat avec le handicap de ses

blessures contre Raimbaud au chant Vu. De retour au camp après que
Renaud l'a délivré de la prison d'Armide, il relève, apparemment
guéri, la fortune des croisés au chant XI, mais bientôt gît de nouveau,
on le sait, au terme du duel contre Clorinde, et là encore c'est un
blessé qui s'aventure dans la forêt de Saron au chant XHI. Enfin, s'il
apparaît au début du chant XIX comme le plus redoutable d'entre

90
G.L, ch. Xm, str. 41, v. 7-43, pp. 546-547. Le mot avait déjà retenu l'attention du

jeune Tasse, qui l'exploite dans une rime équivoquée du Renaud (ch. VI, str. 37, v. 1,

3,5).
29

Le roi de Jérusalem remarque sa fière allure: "Porta sì salda la gran lancia, e in

guisa / vien feroce e leggiadro il giovenetto, / che veggendolo d'alto il re s'avisa / che

sia guerriero infra gli scelti eletto" (G.L, ch. Ili, str. 17, v. 1-4, p. 132).
30

G.L, ch. VI, str. 24-25, p. 249.



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 17

ceux qui cherchent à frapper Argant31, il gît une troisième fois, au

terme de son second duel contre le païen, et participe blessé aux
ultimes moments de la conquête. Du point de vue de l'enjeu poétique

que constitue l'abondance et la variété de la matière guerrière, la
durée des combats de Tancrède, l'illustration particulière qu'elle
permet du rapport entre l'efficacité de l'art du duel et celle de la
force et de la fureur est l'occasion d'exploiter les ressources narratives

de duels que ne stupéfient pas par l'immédiateté et l'ampleur de

la victoire, mais par retirement de leur déroulement, par les effets de

suspension et les revirements, que mettent en valeur un style orné32.

Il est significatif, de ce point de vue, qu'à l'issue du premier duel
entre Tancrède et Argant, c'est-à-dire au début du poème encore, le
Tasse souligne, à travers la mention des réactions de ceux qui ont
assisté au combat et commentent son issue, que ce type de narration
a parfaitement rempli le contrat épique33. En outre, l'issue de ces

Tancrède a recouvré toutes ses forces physiques au moment de l'ultime combat

contre Argant: "Ma sovra ogn'altro feritore infesto / sovragiunge Tancredi e lui
percote" (G.L, ch. XIX, str. 2, v. 1 - 2, p. 761).

G. Petrocchi note que, dans les duels entre Argant et Tancrède, "solo esteriormente

attrae e riempie la scena il grandioso di Argante, ma l'equilibrio delle parti è ben

serbato dal Tasso in funzione di una pari attenzione dovuta alla maggiore destrezza,

agilità, prontezza, insomma 'classe' agonistica di Tancredi" (in ¡fantasmi di Tancredi.

Saggi su Tasso e sul Rinascimento, Caltanissetta, Sciascia, 1972, p. 75).

Les réactions de la foule des spectateurs des deux camps, qui sont le relais de celles

du lecteur, sont ainsi indiquées deux fois, avant et après l'interruption du combat; ces

réactions démontrent que le contrat aristotélicien est rempli sans sacrifier pour autant
le goût du public contemporain pour des duels qui sont autant de beaux cas offerts à

la discussion: "Questo popolo e quello incerto pende / da sì novo spettacolo ed atroce,
/ e fra tema e speranza il fin n'attende, / mirando or ciò che giova, or ciò che nóce"

(G.L, ch. VI, str. 49, v. 1 - 4, p. 259); "Lasciò la pugna orribile nel core / de' saracini

e de' fedeli impressa / un 'alta meraviglia ed un orrore I che per lunga stagione in lor
non cessa. / Sol de l'ardir si parla e del valore / che l'un guerriero e l'altro ha mostro
in essa, / ma qual si debbia di lor due preporre, / vario e discorde il vulgo in sé

discorre; // e sta sospeso in aspettando quale / avrà la fera Ute avenimento, / e se' 1

furore a la virtù prevale / o se cede l'audacia a l'ardimento" (ibid, str. 54-55, v. 4, pp.
261-262). .J...



18 DANIELLE BOILLET

duels, suspendue ou paradoxale lorsque le vainqueur, en-dehors même
de sa prostration morale, est semblable au vaincu et physiquement
abattu, permet, grâce à l'isolement statique des protagonistes gisants,
de traiter de façon variée et surprenante le motif topique de
l'enchevêtrement des corps, morts ou blessés qui composent anonymement
l'arrière-fonds des grandes batailles, dans le feu de la mêlée ou après
les combats34. La représentation de la langueur du blessé soigné au

camp s'organise dans un discret effet d'opposition à l'issue du

premier duel entre Tancrède et Argant: le motif du changement
d'armes est adapté de manière à opposer l'équipement léger de
Tancrède quittant la couche où il gît pour se lancer à la poursuite de

Clorinde, au poids de l'armure d'Argant quittant la couche où l'agitait
la colère plus que ses blessures, pour se rendre au rendez-vous fixé
pour la reprise du duel35. La représentation d'un corps vivant près
d'un cadavre donne lieu, on le sait au triptyque que constituent le
spectacle de Tancrède inanimé près du cadavre de Clorinde, et que

La mise en place du rapport entre l'efficacité de la prudence et du calcul, d'une

part, et celle de la témérité et de l'impétuosité, d'autre part, l'organisation générale de

la narration et l'effet de suspense même que produit son interruption, invitent à

rapprocher ce premier duel entre Tancrède et Argant du duel entre Renaud et Mambrin,
autrement dit entre "il cauto paladin" et "l'irato re", dans lequel lejeune Tasse avait
accueilli la grande tradition des duels du poème chevaleresque (Rin., ch. XII, str.

49-68, pp. 280-285).

Ainsi, au premier jour de la grande bataille: "Ogni cosa di strage era già pieno, /
vedeansi in mucchi e in monti i corpi avolti / là i feriti su i morti, e qui giacieno /
sotto morti insepolti egri sepolti" (G.L, ch. XIX, str. 30, v. 1-4, p. 774). Le soir, le
soin des blessés occupera chacun, comme après l'interruption du premier assaut

(respectivement ibid., ch. XIX, str. 51, v. 7-8, p. 783 et ch. XI, str. 83, v. 1-2, p. 480;

"gli egri e i languenti" du chant XI devient "gli egri e i feriti" au chant XIX).
35 "E parte prende sol del grave arnese, / monta a cavallo e tacito esce e presto" (ibid.,
su*. 114, v. 5-6, p. 285). Au terme de la dernière nuit de sa convalescence agitée, et
durant laquelle à peine incline-t-il son front pour dormir, Argant ne sent même pas la
charge des armes nouvelles que le roi lui a fait apporter pour reprendre le duel: "Senza
molto mirarle egli le prende / né dal gran peso è la persona onusta" (ibid., ch. VII,
sur. 52, v. 1-2, p. 308).



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 19

découvre un détachement de croisés36, puis la vision anticipée du
cadavre d'Argant, que recouvre le corps de Tancrède37, et enfin le

spectacle d'Argant mort et de Tancrède inanimé38.

Cette présence récurrente de la blessure et de la langueur dans

l'ensemble des combats de Tancrède s'accorde ou se combine aux
interférences entre atteinte sentimentale et atteinte physique, aux
relations entre le champ des blessures métaphoriques de l'amour et
celui des blessures réelles de la guerre. Cependant, le fait que l'amour
de Tancrède ait pour cadre les lieux mêmes de l'épopée invite le

poète à adapter avec circonspection le grand thème pétrarquiste du

36
G.L, ch. XII, str. 70, v. 7-71, p. 513. On rapprochera l'exploitation styUstique de

la douleur d'Hugon, dans le Renaud, de l'expression donnée au spectacle de Tancrède

"à côté de" ou "sur" Clorinde: "e così stassi fuor de' sensi uscito, / sovra '1 morto
giacendo il tramortito" (Rin., ch. VII, str. 5, v. 7-8, p. 139); "Già simile a l'estinto il
vivo langue / al colore, al silenzio, a gli atti, al sangue" et "e con la donna il cavalier

ne porta, / in sé mal vivo e morto in lei ch'è morta" (G.L, ch. XII, str. 70, v. 7-8 et

str. 71, v. 7-8, p. 513). "Estinto", "vivo", "mal vivo", développent ici leurs résonances

romanesques et pathétiques, avant de contribuer à peindre le tableau du grand combat

épique: "Ristagna il sangue in ghorghi, e corre in rivi / pieni di corpi estinti e di mal

vivi" (ibid., ch. XVIII, str. 105, v. 7-8, p. 760).
37

L'image pathétique de Clorinde et Tancrède tombés l'un sur l'autre est corrigée par

l'image épique de deux corps virils dans l'imprécation d'Argant, qu'introduit la vox

poetae: "Oh vani giuramenti! ecco contrari / seguir tosto gli effetti a l'alta speme, / e

cader questi in tenzón pari estinto / sotto colui ch'ei fa già preso e vinto" (G.L, ch.

XII, str. 105, v. 5-8, p. 526, où l'on notera que la préposition "sotto" occupe la même

place dans la strophe que "sovra" dans la strophe 70).
Par ailleurs, dans la mesure où "vinto" clôt la strophe et le chant en anticipant le

cours des choses, le mot pourrait entrer, en fonction de l'annonce symboUque de la
victoire collective qui s'inscrit dans le triomphe de Tancrède sur Argant, dans

l'organisation de la correspondance entre le dernier vers du chant XIII où "vincer"
annonce le revirement de fortune que Dieu permet, et le "vince" qui se rapporte à

Godefroi et ouvre, comme on le sait, la dernière strophe du poème.
38

G.L, ch. XX, str. 102-104, pp. 804-805. Cette scène s'organise en fonction du

décalage, et non plus de la simultanéité, puisque non seulement les deux guerriers

gisent à une certaine distance l'un de l'autre, mais Vafrin est seul lorsqu'il découvre
Tancrède isolé, auprès duquel le rejoint Herminie qui s'était attardée à regarder Argant.



20 DANIELLE BOILLET

danger spirituel de l'amour profane au contexte narratif de la guerre
sainte

Dans cette perspective, la manifestation verbale d'un conflit intime,
qu'exprime le discours de la plainte ou du débat de conscience, se

trouve repoussée jusqu'au moment où la mort de Clorinde va à la fois
enfermer l'explosion de ces tensions dans un sentiment de culpabilité
injustifié, et apporter une solution édifiante aux données scandaleuses

de cet amour, en faisant de Tancrède l'instrument involontaire mais

nécessaire du salut de la guerrière40. En outre, après cet acmé qui
révèle l'"accidia" brièvement dévoilée dans le chant I41, la faiblesse

L'amour de Tancrède pour Clorinde ne peut apparaître comme le scandaleux

agrandissement des données du Chansonnier de Pétrarque, où correspondrait, au

vendredi saint de la rencontre de Laure dans une église d'Occident (s. II du

Chansonnier) le pèlerinage au lieu même de la mort du Sauveur. Aussi bien

l'adaptation du code lyrique est-elle le mode même de l'édulcoration de la réalité

historique, grâce à la nécessaire ornementation poétique des faits (sur ce point, voir la
lettre souvent citée, dans laquelle le Tasse défend la présence des histoires d'amours
et des récits merveilleux dans le poème épique: "Ne minor occasion mi viene offerta
da gli istorici di vagar ne gli amori; perch' è scritto che Tancredi, che fu per altro
cavaliero di somma bontà e di gran valore, fu nondimeno molto incontinente ed

oltramodo vago de gli abbracciamenti de le saracine [...]. Ora, ch'io accresca et adorni

questi amori, e c'alcuno del tutto ve n'aggiunga, facilmente credo che mi debba esser

comportato da chi comporta la poesia [...] tanto più stimo che mi debba esser

conceduto, quanto che, se diam fede a gli istorici, molti di que' principi furono non
solo macchiati d'incontinenza, ma bruttati ancora di malizia e di ferità: e, s'invece de

l'ingiustizie, de le rapine, de le frodi e de' tradimenti, descrivo gli amori e gli sdegni
loro (colpe men gravi); non giudico di rendere men onorata o men venerabile la

memoria di quella impresa, di quel ch'eUa si sia per se stessa" (T. Tasso, Le lettere,

a cura di C. Guasti, Firenze, Le Monnier, 1852, vol. I, pp. 145-146).

"Tancredi avverte, almeno in un primo tempo, come Fato queUa che è invece, nel

disegno dell'autore, Provvidenza. Uno degli aspetti deUa grandezza artistica di Tasso

risiede nella sua capacità di dar voce anche a sentimenti e figure che ideologicamente
sarebbero riprovevoli", in A. Di Benedetto, "Un esempio di poesia tassiana (il canto

XII della 'Gerusalemme Liberata')", Studi tassiani, 1992-1993, n. 40-41, p. 241.

Le regard de Dieu qui sonde les âmes révèle la tendance peccamineuse qui s'incarne

en Tancrède: "vede Tancredi aver la vita a sdegno, / tanto un suo vano amor l'ange e

martira" (G.L, ch. I, str. 9, v. 3-4, p. 47).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DÉLIVRÉE 21

sentimentale du croisé n'aura d'autre cadre que celui de la forêt de

Saron au chant XIII, où les passions diverses du corps ecclésial que
constitue l'armée des croisés peuvent encore déployer leur force

pertubatrice.
Auparavant, et pour l'essentiel, ce conflit a trouvé son expression

détournée dans la tentation de l'écart, puis du départ, à laquelle a

cédé Tancrède au chant ni, puis au chant VI: proposer à Clorinde de

régler leur duel à l'écart de la mêlée (chant UI), puis s'élancer à son

secours (chant VI), revient à chercher à établir un pacte privé, à

trouver le terrain du règlement d'une guerre personnelle, qui scelle
l'enclavement de l'histoire individuelle dans l'histoire collective des
croisés42. En revanche, la faute d'autrui, que représente, au chant V,
la colère homicide de Renaud, puis, au chant Vu, le reniement de

Raimbaud, qui s'est fait le champion d'Armide, sont l'occasion pour
Tancrède d'affirmer son souci de l'entreprise commune comme de

professer sa foi. Pour calmer l'indignation de Renaud, que Godefroi
veut placer sous bonne garde après la mort de Gernand, Tancrède

rappelle que lui-même a repoussé la tentation de tourner ses armes
contre les troupes de Baudoin, qui l'avait privé du fruit de sa

Non seulement l'anonymat que garde Herminie, dans les termes du message qu'elle
fait porter à Tancrède, enclenche la méprise et donc le départ du croisé sur les traces
de la fausse Clorinde, mais il permet de renverser les termes de la rencontre du chant

III. Herminie offre une paix que Clorinde avait repoussée en attaquant Tancrède et

qu'il avait tenté d'arracher alors à la guerrière en s'offrant aux coups de son épée (ch.

III, str. 25-28). Au chant III, la blessure avait été le moyen envisagé par Tancrède pour
pactiser avec son ennemie intraitable; au chant VI, la guérison des blessures effectives
de Tancrède est la caution du pacte qu'Herminie lui fait annoncer. Dans la mesure où
Tancrède croit que cette proposition émane de Clorinde, une chaîne idéale s'établit
entre celle qui a sentimentalement blessé et celle qui maintenant soignerait réellement.
Au "poi che tu pace / meco non vuoi", qui justifie le plaintif aveu de Tancrède (G.L,
ch. III, str. 27, v. 3-4, p. 138) répond de façon illusoire le message qu'Herminie confie
à son écuyer: "Vattene al campo, e fa' ch'alcun ti mene / e t'introduca ove Tancredi

giace, / a cui dirai che donna a lui ne viene / che gli apporta salute e chiede pace"

(G.L, ch. VI, str. 99, v. 3-6, p. 279).



22 DANIELLE BOILLET

victoire43. Surtout, sa noble réponse à Raimbaud le renégat, au chant

VII, est l'occasion pour l'amant de Clorinde de rappeler son glorieux
passé de croisé. La déviance morale effective, qu'expliquent les

blessures du cœur et que manifeste l'égarement de Tancrède hors de

l'espace épique, est objectivement compensée par l'impeccable
discours d'une foi agissante:

Di santo sdegno il pio guerrier si tinse
nel volto, e gli rispose: - Empio fellone,
quel Tancredi son io che '1 ferro cinse

per Cristo sempre, e fui di lui campione;
e in sua virtute i suoi rubelli vinse,

come vuo' che tu vegga al paragone,
che da l'ira del Ciel ministra eletta
è questa destra a far in te vendetta44.

Le conflit entre l'honneur et l'amour se développe en revanche

plus nettement. Dès le chant I, le récit de la première rencontre entre
Clorinde et Tancrède exprime la menace que l'amour fait peser sur
la gloire du croisé: l'ombre morale de la folie amoureuse voile si bien

ses hauts faits qu'au terme de ce récit, l'altération pétrarquiste de sa

personne ne le désigne plus que comme la victime d'Amour (ch. I,
str. 45 - 49). Si la victoire d'Amour s'inscrit dans les traits mêmes de

43 "Anch'io fui provocato, e pur non venni / co' fedeli in contesa e mi contenni" (G.L,
ch. V, str. 47, v. 7-8, p. 222, affirmation illustrée dans la strophe suivante).

G.L, eh. VII, str. 34, pp. 300-301. Le passé glorieux de Tancrède préserve en

quelque sorte le présent: ce feu d'une sainte colère efface les implications sacrilèges
des ombres de la faute, de la pâleur cendrée des amants (ch. I, str. 45, 49). Ce passage
est en substance inchangé dans la Jérusalem conquise, mais l'expression "champion
du Christ" est supprimée (G.C., 1. VIII, str. 27, v. 4, vol. II, p. 195), comme eUe est

supprimée dans la bouche d'Argant au moment de la reprise du duel: le fils de Ducalto

n'apostrophe plus son adversaire et seul le cor du héraut vient annoncer que le délai
est écoulé (ibid., str. 49, p. 201). La répartie qui flétrit ultérieurement l'absence de

Tancrède est maintenue, mais l'injure est atténuée par la substitution de "s'egli
langue" (ibid., str. 70, v. 1, p. 206) à "s'egli teme" (G.L, eh. VII, str. 74, v. 1,

p. 317).



TANCREDE DANS LA JÉRUSALEM DELIVREE 23

Tancrède, Honneur fait cependant valoir pleinement ses droits par la
suite: au chant VI, la vue de Clorinde ne détourne qu'un instant
l'attention du croisé au moment de se battre en duel contre Argant,
devenu dès lors d'ailleurs son ennemi personnel45; au chant VII, la

crainte du déshonneur le dispute à la tristesse d'être éloigné de

Clorinde, lorsque l'amour, qui l'a entraîné sur les traces d'Herminie
revêtue de l'armure de la guerrière, le conduit dans la prison
d'Armide et lui fait manquer le rendez-vous d'Argant46. Le souci de

sa gloire hante Tancrède, alors même que, passé le duel du chant VI,
ses combats manquent de public: seule Armide regarde son duel
contre Raimbaud (eh. VII); nul spectateur n'assiste au duel contre
Clorinde (ch. XH), non plus bien sûr que contre son simulacre (ch.

XIII); le théâtre où s'achève son duel contre Argant est débarrassé de

toute présence par Tancrède lui-même, qui semble chercher un espace
de solitude47. Surtout, le duel au cours duquel Tancrède tue Clorinde
cristallise sur la personne du croisé le motif topique de l'injure, dont
la violence d'Argant assure plus particulièrement le traitement. Les

"Si scote allor Tancredi, e dal suo tardo / pensier, quasi da un sonno, al fin si desta;

/ e grida ei ben: - La pugna è mia; rimanti! - / Ma troppo Ottone è già trascorso

inanti" (G.L, ch. VI, str. 30, v. 5-8, pp. 251-252).

L'alternance entre ces deux préoccupations renouvelle ainsi le jeu des balancements

pétrarquistes, et enferme en deux strophes (ch. Vu, str. 48-49) l'expression du conflit
entre Honneur et Amour, qui avait trouvé dans le long débat intérieur d'Herminie le
lieu d'une adaptation des "chansons" dans lesquelles Pétrarque développe la guerre de

la raison et du cœur (ch. VI, str. 71-77).

La conclusion de ce duel chevaleresque trouve la confirmation de son intégration
épique dans la valeur symbolique de son dénouement. Du point de vue de l'épopée, le

premier duel entre Argant et Tancrède ne démontre pas seulement la vaillance des

croisés, mais figure, par son issue suspendue, la suspension de l'issue de la guerre,
durant le temps où les épreuves rencontrées par les croisés retardent leur victoire. De

façon similaire, si le second duel d'Argant et de Tancrède n'entre pas dans la catégorie

épique des duels qui décident du sort de toute une collectivité, son dénouement figure
la ruine imminente du royaume impie (cf. supra n. 37), à la faveur même de la
situation qui fait d'Argant et de Tancrède, qui n'ont plus de public, le public du vaste

spectacle qui se déroule non loin d'eux et qui se prolonge évidemment au delà de leur

propre combat (ch. XIX, str. 8-10).



24 DANIELLE BOILLET

termes sont mis en place au chant VII, où Tancrède est le principal,
mais non le seul destinataire des injures d'Argant (str. 73-74 et 85),
avant d'être exploités d'une manière qui reflète l'effort d'intégration
des deux relations duelles de Tancrède - avec Clorinde d'une part et

avec Argant d'autre part -, dans un triangle à la configuration épique.
Lorsque la mort de Clorinde permet de donner une justification
collective au prolongement de la querelle personnelle entre Tancrède
et Argant, puisque le règlement de leur duel différé entre dorénavant
dans la catégorie épique de la vengeance du compagnon d'armes, fils,
frère ou ami48, l'insulte qu'Argant avait attachée à l'ensemble des

croisés, lors de l'assaut contre Jérusalem au chant XI, trouve une
variante singulière lorsqu'elle s'applique au seul Tancrède au chant
XIX49: d'une part, la première insulte qu'Argant avait adressée à

Tancrède, taxé d'être de ceux qui cherchent le secours de la nuit, a

pris une résonance nouvelle après le duel du croisé contre
Clorinde50; d'autre part, Tancrède seul, après ce duel, porte le poids de

l'insulte qui attache une macule féminine au courage des chrétiens,

M. C. Cabani note que "in conformità con la 'Dolonea' omerica, quella fra Argante
e Clorinda è una fratellanza bellica: Argante è 'consorte ne l'arme' della giovine
guerriera e fra i due non esiste una precedente consuetudine" (in Gli amici amanti.

Coppie eroiche e sortite notturne nell'epica italiana, Napoli, Liguori, 1995, p. 48).
Plus particulièrement, la portée collective de l'annonce de la mort de Clorinde dans

Jérusalem, comme du deuil de la cité, donne sa valeur épique au serment d'Argant qui
jure de venger la guerrière (G.L, ch. XU, str. 100-105).

La narration du premier assaut infructueux des croisés contre Jérusalem avait en effet
suggéré au Tasse l'imitation du motif de l'injure tel qu'il se présente chez Virgile: le
retranchement des Troyens dans leur camp donne à Numanus l'occasion de flétrir la
vile mollesse d'ennemis habitués à chercher comme des femmes la protection de

remparts ou de palissades; les conditions de la chute d'Antioche tombée grâce à la ruse
est l'occasion d'insulter le courage des croisés aussi lâches que des femmes. Au "O
uere Phrygiae, neque enim Phryges" de l'Enéide (1. IX, v. 617), correpond le "o
Franchi no, ma Franche" qui conclut une strophe dans laqueUe le Tasse a condensé

l'ample développement du vaniteux Numanus (G.L, ch. IX, str. 61, v. 8, p. 469).

"Venga Tancredi ornai che par sì fero, / se ne la sua virtù tanto si fida; / o vuol,
giacendo in piume, aspettar forse / la notte ch'altre volte a lui soccorse?" (G.L, ch.

VII, str. 73, v. 7-8, p. 317).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 25

et qui se charge dans son cas d'un contenu effectif, dans la célèbre

apostrophe qu'Argant lance alors au "tueur de femmes"51. A ce

moment seulement, la sedation des passions permet que la quête
aristocratique de la gloire conquise dans les combats singuliers trouve
sa dimension religieuse: en même temps qu'est restauré l'amour de

soi chrétiennement entendu, est effacée la fausse infamie, ou plutôt
la gloire insolite, qu'a procuré à Tancrède la mort de Clorinde.

Plus largement, c'est à travers un jeu de correspondances entre ces

combats que la combinaison des sens propre et figuré dessine le

parcours moral et spirituel du protagoniste. Nous soulignerons ainsi
la corrélation qui relie non seulement les duels contre Clorinde, dans

les chants III et XII, et les duels contre Argant, dans les chants VI et

XIX, amplement commentés par la critique, mais aussi les duels au

cours desquels Tancrède est diversement confronté à la magie -
contre Raimbaud au chant Vu et contre les simulacres de la forêt de
Saron au chant XIII -, et les combats où l'absence, aussi bien que la

présence de Tancrède crée différemment, mais non moins fondamentalement,

aux chants Vu et XX, l'espace où se déploient les prouesses

du vieux comte de Toulouse.
Aux chants IH, VI et XH, l'exploitation littérale de la blessure et

de la langueur amoureuses sature plus particulièrement, en fonction
de la souffrance sentimentale que Tancrède inspire ou ressent, le
motif de l'amant(e) ennemi(e). Au chant III, dans un prélude à la fois
mélodramatique et madrigalesque au développement tragique du chant
XH, en fonction du topos lyrique qui incline l'amant à donner un
maximum d'évidence pitoyable à sa souffrance morale, Tancrède prie
Clorinde de blesser son corps comme elle a blessé son cœur et se

présente devant elle dans l'attitude du guerrier sans défense, bras

51
G.L, ch. XIX, str. 3, v. 8, p. 762 et str. 5, v. 3, p. 763. La conclusion du duel

préfigure là encore l'action de grâce que Godefroi rend à Dieu, dans la dernière strophe
du poème: "Ripon Tancredi il ferro, e poi devoto / ringrazia Dio del trionfai onore"

(G.L, ch. XIX, str. 27, v. 1-2, p. 772).



26 DANIELLE BOILLET

baissés (str. 27-28)52: ce discours ne touche pas Clorinde, mais

aménage les circonstances qui permettent qu'elle soit physiquement
blessée, par un croisé qui l'aurait sans doute gravement frappée si

Tancrède ne l'avait sans transition mise en garde contre cet agresseur,
au terme de sa déclaration d'amour53. Au chant XII, l'atteinte
physique coïncide avec l'atteinte morale de l'amant de Clorinde, qui
cette fois, on le sait, est non plus superficiellement blessée par un
inconnu, mais mortellement transpercée par celui qui l'aime:
Tancrède qui triomphe de celle qui est son ennemie, y compris selon

la terminologie lyrique, est à la fois vainqueur et vaincu, et vivant

porte les mêmes signes de la mort que la morte Clorinde; il fait ainsi

pour la deuxième fois l'expérience réelle de l'état psychique de la

vive mort dans lequel la dureté de l'aimée plonge l'amant, puisque
la poursuite de Clorinde alias Herminie, au chant VII, l'avait conduit
dans le "tombeau des vivants" qu'était la prison d'Armide54. Entre
les deux termes que constituent les chants IH et XII, au chant VI,
l'inquiétude d'Herminie substitue à la réalité unique d'un Tancrède
blessé lors de son premier duel contre Argant, l'opposition imaginaire
entre, d'un côté, un Tancrède dont la langueur est intensifiée par les

effets conjugués de l'angoisse de la jeune fille et de la rumeur55, et
de l'autre côté, un Tancrède florissant, dont elle oublie l'état réel

lorsqu'elle pense à ses propres sentiments et le croit indemne des

blessures de l'amour qu'elle-même ressent. La topique élégiaque de

la consolation qu'apporte à la cendre d'une amante les regrets de

celui qui l'a ignorée "répare" la langueur de Tancrède en lui

52 Aussi bien cet amour est-il doublement guerrier, puisqu'il est né au milieu des

combats et a Uttéralement triomphé sous les armes de Clorinde (G.L, ch. I, str. 46-47).

Nous nous permettons de renvoyer, pour une analyse de ce passage, à notre article

"Clorinde, de la 'Jérusalem délivrée1 à la 'Jérusalem conquise"', in Revue des Etudes

italiennes, 1996, n" 1-2, pp. 7-53.
54

G.L, eh. VII, str. 47-49.

Les termes s'additionnent pour construire l'image de la force peut-être mortellement
abattue: "sì ch'ella avisa che vicino a morte / giaccia oppresso languendo il guerrier
forte" (G.L, ch. VI, str. 66, v. 7-8, p. 266).



TANCREDE DANS LA JERUSALEM DELIVREE 27

substituant le spectacle de la langueur et de la mort fantasmatiques
d'Herminie. La situation qu'invente Herminie est celle qui, matériellement

du moins, se réalisera lors du duel entre Tancrède et Clorinde,
en trouvant toutefois un dépassement religieux qu'Herminie,
représentante de douces valeurs profanes dans le poème, ne peut
envisager:

O vero a me da la la sua destra il fianco
sendo percosso, e riaperto il core,

pur risanata in cotal guisa almanco

colpo di ferro avria piaga d'Amore;
ed or la mente in pace e '1 corpo stanco

riposariansi, e forse il vincitore
degnato avrebbe il mio cenere e l'ossa
d'alcun onor di lagrime e di fossa56.

Le duel mortel entre Clorinde et Tancrède peut être également
inséré dans un autre ensemble, formé par les chants Vu, XH et XIII.
Dans la première partie du poème (ch. I-XIH), lorsque les entreprises
du Malin exploitent les ferments de la discorde, les tendances à la
dispersion et les germes de la lassitude qui minent l'armée des

croisés, l'affaiblissement des forces physiques et morales de Tancrède
est une donnée fondamentale de la confrontation du protagoniste aux
maléfices de la magie. Le topos romanesque de la supériorité de la
magie sur la vaillance se complique, en effet, en fonction des

variations mêmes de la force physique du protagoniste: au chant VII
comme au chant XIII, Tancrède convalescent domine sa faiblesse

physique, mais est cependant vaincu; au chant XII, Tancrède, en
possession de toutes ses forces au début du duel contre Clorinde
termine à demi-mort un combat dont il sort vainqueur. Cette victoire
obtenue au moment où les forces du protagoniste s'épuisent, se situe
dans un espace où agit la Providence dont il ne reconnaît pas la main
(ch. XII); la défaite qu'il subit au moment où il recouvre ses forces

56
G.L, ch. VI, str. 85, pp. 273-274.



28 DANIELLE BOILLET

se situe dans un espace où Dieu permet qu'agisse la magie diabolique
(eh. VII et Xin).

Au chant VII, le combat contre Raimbaud s'ouvre sur l'image de

la lassitude - qu'exprime l'allusion au coursier recru, que quitte
Tancrède, et aux blessures que porte le preux -, et se poursuit sur
celle de la force qu'enflamme la colère, traditionnellement manifeste
dans les éclairs du regard et le grincement des dents57. Vainqueur

par les armes, Tancrède n'en est pas moins vaincu: l'obscurité dans

laquelle Armide a plongé le théâtre du duel en voyant fuir son

champion devant Tancrède, rend hésitants les pas de celui-ci qui
tombe dans la prison du château enchanté. Si l'amour n'est pas la
cause immédiate de sa défaite, il en est cependant la cause première:
il est significatif que la longue errance du croisé en quête de Clorinde
(ch. Vu, str. 23-27) ait pour pendant, au terme du duel contre
Raimbaud, le bref parcours qui le mène dans sa geôle, comme
d'eux-mêmes les poissons se prennent aux pièges des nasses, ou
comme d'eux-mêmes entrent dans leur cage les captifs d'Amour chez

Pétrarque. Au reste, Tancrède accuse Amour à peine est-il pris, avant
de pétrarquiser en se lamentant sur la perte de son Soleil métaphorique

(eh. VII, str. 48-49). Au chant Xm, allant plus loin que n'est allé

l'impavide Aleaste, avançant d'un pied ferme dans la forêt de Saron

et taillant avec force le cyprès, Tancrède montre bien que son corps
ne trahit pas son courage: la force et la hardiesse ne peuvent vaincre

par eux-mêmes le diable, qui présente à Tancrède, non pas des

Cette première connotation de la faiblesse est effacée par l'organisation même du

combat. Tancrède, qui voit son adversaire à pied, quitte ce cheval affaibli par la course:
"né su '1 debil cavallo assiso resta / già veggendo il nemico a piè venire" (G.L, ch.

VII, str. 37, v. 3-4, p. 302). Cette courtoisie topique se répétera à l'occasion du duel

contre Clorinde, qui est à pied (ch. XII, str. 53).
Par la suite, non seulement la résolution de Tancrède vainc sa lassitude - "questi,

se ben ha i membri infermi e lassi, / va risoluto" (ibid, str. 38, v. 3-4, p. 302) -, mais
le feu de sa colère est si grand, après le coup que Raimbaud lui assène, qu'il suffit à

effrayer celui-ci. L'effroi s'ajoute à l'effroi: Raimbaud est mis en fuite, non pas par
la riposte de Tancrède qu'il esquive, mais par le spectacle des effets de cette riposte
qui fait voler au ciel les éclats du pilier qu'il frappe (str. 39-44).



TANCREDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 29

guerriers ou des monstres redoutables, mais des ennemis désarmés,
le simulacre d'une amante armée de ses seuls gémissements et celui
de guerriers gisants. Le dépassement d'une langueur physique est
infructueux s'il ne s'accorde pas au dépassement des faiblesses
morales: le fait que Tancrède a le cœur tout occupé par les valeurs
mondaines de l'Amour et de l'Honneur qu'exaltent le roman
chevaleresque (eh. VII); le fait qu'il voit, dans sa victoire contre
Clorinde, le signe ignominieux de son crime contre une amante
révérée (ch. XII); le fait qu'il ne peut accepter la réalité de la mort
corporelle de l'aimée et renoncer à sa passion idolâtre (eh. XHI)
privent de signification comme d'effet ces redressements successifs

d'un corps blessé.

En revanche, la succession de la faiblesse à la force, lors du duel

contre Argant, au chant XIX, puis celle de la vigueur à la langueur,
lors du demier assaut contre Jérusalem, au chant XX, expriment en
termes physiques le progrès spirituel du protagoniste. Son duel contre
Argant laisse Tancrède à demi-mort, et l'immobilise non loin du
cadavre de son adversaire, mais cette faiblesse ne porte pas atteinte
à une solidité morale que démontre, nous l'avons dit, aussi bien sa

réponse aux injures d'Argant que son action de grâce après sa victoire
(ch. XK, str. 27). Les quelques pas qu'il fait seul vers Jérusalem,
avant de s'évanouir, puis l'aide de ses compagnons qui le transportent
dans la ville sainte, après que les premiers soins d'Herminie l'ont
ranimé, tracent la dernière étape d'un pèlerinage qui corrige les faux

pas qu'ont été son errance labyrinthique hors du camp (ch. Vu,
str. 23-27), son imprudente entrée dans la prison d'Armide (eh. Vu,
str. 45-47), sa mélancolique visite au tombeau de Clorinde (ch. XII,
str. 95), sa marche assurée, mais vaine jusqu'au cœur de la forêt dont
il a dû se retirer (ch. XIII, str. 37, 46-47). Le topos épique de la piété
envers la dépouille d'un ennemi trouve son dépassement religieux
dans la vénération du tombeau du Christ, et l'ensevelissement

d'Argant est l'ultime station de Tancrède avant d'entrer dans

l'enceinte de la cité; la mélancolie nécrophile de cet homme des

tombeaux a sa place dans une économie chrétienne qui substitue, à

la vision païenne d'un signe de la ruine des cités terrestres, que serait



30 DANIELLE BOILLET

le bûcher d'Hector, la vision d'un signe du triomphe de la Vie
étemelle, qu'est le tombeau du Christ58.

Au délire qui marque sa convalescence difficile après le duel où il
a tué Clorinde, s'oppose, palinodie de ses divagations insanes, la
succession que définissent son évanouissement, puis son réveil, puis
son redressement qui permet de le transporter assis jusqu'à Jérusalem,

puis le sommeil paisible qui accompagne son repos, une fois dans la
ville sainte59. Moralement guéri, physiquement conscient, Tancrède

va dépasser sa faiblesse pour accomplir le demier exploit que
représente le secours apporté au comte Raymond, pleinement intégré
dans le temps et le lieu où s'accomplit la conquête.

Mais auparavant sourd avec Herminie la résurgence d'un discours

lyrique et d'une situation romanesque, lorsque cette princesse
découvre Tancrède à demi mort après son duel contre Argant. Sa

plainte, les soins qu'elle prodigue au guerrier, peuvent apparaître à la
fois comme une concession à la matière amoureuse, au moment où
le poème tend vers sa conclusion épique, et comme une censure du

développement romanesque de la blessure sentimentale. D'une part,
Herminie est en quelque sorte enrôlée au service de l'heureuse fin de
la conquête, puisqu'elle contribue objectivement à préserver les
croisés de la ruse des impies - en dévoilant la conjuration contre
Godefroi - et de leur force - en soignant Tancrède. Mais d'autre part,
ses soins, le dialogue qu'elle ébauche avec Tancrède, qui couronnent
le projet qui l'avait entraînée à quitter Jérusalem au chant VI,
construisent une variation sur le récit des soins qu'apporte Angélique

58 Le deuxième vers et le dernier vers du poème mentionnent, on le sait, le Saint

Sépulcre. Sur ce point, et plus largement, voir les fortes remarques de F. ChiappeUi,
qui écrit: "il Sepolcro è sempre presente come fine collettivo, non come oggetto
delineabile; ha un valore magnetico direzionale, non materiale e gravitativo"; à partir
de là, l'erreur morale, et l'errance des croisés, peuvent être ainsi entendues: "l'errore
consiste nello sviluppo di una linea individuale verso un oggetto percepibile con i
sensi; linea perciò divergente dal fascio dinamico associativo verso un Sepolcro il cui

significato trascende la mera descrittibilità" (in 27 conoscitore del caos, cit., pp.
174-175).
59 "E '1 prese un sonno cheto" (G.L, ch. XIX, str. 119, v. 2, p. 811).



TANCRÈDE DANS LA JÉRUSALEM DÉLIVRÉE 31

à Médor dans le Roland furieux (ch. XIX, str. 16, v. 4-25)60. La
plainte d'Herminie, ses soins, le dialogue qui amène Tancrède, dans

cette frange de l'espace épique que sont les environs de Jérusalem, à

reposer dans le giron d'Herminie comme Renaud pouvait reposer
dans le giron d'Armide (première citation), trouvent leur immédiate

censure grâce à l'entourage viril que reconstitue le détachement qui

Les données de ces deux passages sont en effet sensiblement identiques: une païenne

qui connaît l'art de soigner les blessures rencontre par hasard un guerrier gravement
blessé; un lien s'établit (Angélique) ou est établi (Herminie) entre les blessures de

l'amour et les blessures de la guerre; le guerrier qui gît est emporté hors du lieu de son

combat; avant de quitter ce lieu, il exige que les honneurs funèbres soient rendus à la

dépouille de celui pour qui (Dardinel) ou contre qui (Argant) il a combattu; la
vraisemblance et la bienséance impliquent que Vafrin assiste Herminie, comme un
berger a assisté Angélique. Nous verrions volontiers un jeu de l'imitation discrètement

signalée dans les ressources mises en oeuvre par ces deux bonnes magiciennes, qui font
l'une et l'autre un usage efficace de leur mémoire: Angélique n'a pas besoin de

consulter des livres pour savoir quelles herbes elle doit utiliser (O.F., ch. XIX, str.

21-22); Herminie ne dispose pas d'herbes, mais recourt à des incantations non moins
efficaces (G.L, ch. XIX, str. 113). Le mot "dittamo", habituel dans l'énoncé de toute

pharmacopée, est dans les deux cas employé dans une dittologie qui nous paraît sceller
le lien entre les deux passages: "e senza molto rivoltar di carte, / [...] / si dispose

operar con succo d'erbe, / ch'a più matura vita lo riserbe. // E ricordossi che passando

avea / veduta un'erba in una piaggia amena; /fosse dittamo, o fosse panacea, I o non
so qual, di tal effetto piena, / che stagna il sangue, e de la piaga rea / leva ogni spasmo
e perigliosa pena" (L. Ariosto, Orlando furioso, a cura di E. Bigi, Milano, Rusconi,
1952, 2 vol., ch. XIX, str. 21, v. 5-22, v. 6, vol. I, pp. 810-811); "Dittamo e croco non

avea, ma note / per uso tal sapea potenti e maghe" (G.L, ch. XIX, str. 113, v. 3-4, p.
809). Cet effet d'opposition relaie un premier effet qu'introduit la comparaison entre
ces vers du Roland furieux et ceux qui narrent le départ d'Herminie au chant VI de la
Jérusalem délivrée: "E rivocando alla memoria l'arte / ch'in India imparò già di

chirugia / (che par che questo studio in quella parte / nobile e degno e di gran laude

sia; / e senza molto rivoltar di carte, / che 1 patre ai figli ereditario il dia), I si

dispose [...]" (O.F., ch. XIX, str. 21, v. 1-7, voi. I, p. 810); "E però ch'ella da la
madre apprese I qual più secreta sia virtù de l'erbe, / e con quai carmi ne le membra
offese / sani ogni piaga e '1 duol si disacerbe / (arte che per usanza in quel paese /
ne le figlie de i re par che si serbe), / vorria di sua man propria a le ferute / del suo

caro signor recar salute" (G.L, ch. VI, str. 67, p. 267).



32 DANIELLE BOILLET

accompagnait Tancrède avant son duel contre Argant et qui le rejoint
alors (seconde citation):

Ed al suo capo il grembo indi suppone61;

De le stesse lor braccia essi han contesta

quasi una sede ov'ei s'appoggi e sieda62.

Le groupe élimine le couple, Herminie est séparée de Tancrède (ch.

XIX, str. 117, v. 7-8). Le tarissement de la veine lyrico-romanesque
passe par la disparition littérale d'Herminie, revenue au lieu que
l'épopée lui avait assigné (ch. H). Elle qui avait rêvé de séjourner à

nouveau dans le camp chrétien (ch. VI, str. 104-105), se voit fournir
un logement (seconde citation) qui se trouve à la distance, à la fois
matériellement proche et idéologiquement infranchissable, qui avait
séparé la dépouille de Clorinde de Tancrède blessé, ramenés au camp
par le détachement de croisés qui les avait découverts gisants
(première citation):

Così portato, è l'uno e l'altro appresso;
ma in differente stanza al fine è messo63;

colà portato egli fu posto
sovra le piume, e '1 prese un sonno cheto.

Vafrino a la donzella, e non discosto,

ritrova albergo assai chiuso e secreto64.

Herminie est engloutie dans ce lieu "secret et clos", préfiguration
peut-être du cloître qui aurait pu l'accueillir, tandis que se prépare le
redressement de Tancrède. Le narrateur s'attachant à Vafrin, passe,

61
G.L, ch. XIX, str. 114, v. 8, p. 809.

62
G.L, ch. XIX, str. 116, v. 3-4, p. 810.

63
G.L. ch. XII, str. 73, v. 7-8, p. 514.

64
G.L, ch. XIX, str. 119, v. 1-4, p. 811.



TANCREDE DANS LA fERUSALEM DELIVREE 33

si l'on peut dire, d'un lit à un autre lit, de celui où gît Tancrède à

celui où repose Raymond, blessé lui aussi:

Quinci s'invia dov'è Goffredo, e tosto

entra, che non gli è fatto alcun divieto,
se ben allor de la futura impresa
in bilance i consigli appende e pesa.

Del letto, ove la stanca egra persona
posa Raimondo, il duce è su la sponda,
e d'ogn'intorno nobile corona
de' più potenti e più saggi il circonda65.

A ce point de l'action où le triangle amoureux qu'ont formé
Tancrède, Clorinde et Herminie s'est définitivement effacé, à partir
du lieu épique que constitue le conseil que tient Godefroi, l'abolition
de la distance entre Tancrède et le comte de Toulouse, tous deux
couchés et non loin l'un de l'autre, va permettre la pleine réinsertion
épique de Tancrède: selon une mise en perspective religieuse
différente, mais complémentaire, du rapport entre la force et la
faiblesse, le secours miraculeux apporté par l'ange au vieux comte au
chant VU, trouve un pendant dans le secours que lui apporte ici
Tancrède, dont la force morale manifeste ses ressources héroïques.

Au chant VII, en effet, en fonction du caractère imparfait des

prouesses des croisés dans la première partie du poème, la victoire du
vieux comte Raymond, qui déploie, grâce à l'aide miraculeuse qu'a
imploré sa foi, la force du jeune David devant le nouveau Goliath
qu'est Argant, est une victoire tronquée. Sur la reprise de l'épisode
biblique se greffe l'imitation de Virgile: Raymond le plus faible et

pourtant le vainqueur devient bientôt le blessé, atteint par la flèche
d'Oradin, en fonction de la fusion de suggestions des livres X et XII
de l'Enéide. Si la blessure de ce faible, à qui la force a été
miraculeusement rendue, ne suggère alors aucune mention de sa langueur,

65
G.L, ch. XIX, str. 119, v. 5-120, v. 4, pp. 811-812.



34 DANIELLE BOILLET

la brève évocation de la défense qui s'organise autour de lui, isole
l'un des guerriers qui le protègent, et qui se trouve ainsi exposé aux

coups d'Argant, qui le "terrasse" et le laisse "souffrant et languissant
au milieu des morts"66. Or, ces éléments qui associent la langueur
d'un vieillard blessé et celle d'un jeune homme blessé trouvent leur

développement ample et articulé au chant XX, où l'assistance que
porte Tancrède au comte marque l'aboutissement du parcours
religieux et guerrier du jeune héros. Dans ce chant, Tancrède blessé

et reposant sur sa couche, d'où il regarde le combat, ne voit, dans

toute la mêlée, que Raymond un autre blessé, qu'il va sauver:

Dal letto il fianco infermo egli solleva,
vien su la vetta e volge gli occhi in giro;
vede, giacendo il conte, altri ritrarsi,
altri del tutto già fugati e sparsi67.

Dans cette correspondance maniériste entre le jeune homme et le
vieillard, pareillement languissants et dont les forces renaissent

pareillement, mais à des moments différents, se dissout toute
connotation métaphorique de la blessure. L'alliance de ces deux
blessés réduit ainsi, dans ce domaine de l'épopée, la plurivalence
sémantique et la complexité romanesque du duel entre Tancrède et
Clorinde:

E co '1 grave suo scudo [...]
tien da le spade e tien da le saette,
tien da tutte arme il buon Raimondo ascosto,
e co '1 ferro i nemici intorno sgombra
sì che giace secura e quasi a l'ombra.

G.L, VII, str. 108, v. 1-2, p. 331.

G.L, ch. XX, str. 83, v. 5-8, pp. 851-852.



TANCREDE DANS LA fERUSALEM DELIVREE 35

Respirando risorge in tempo poco
sotto il fido riparo il vecchio accolto,
e si sente avampar di doppio foco,
di sdegno il core e di vergogna il volto;
e drizza gli occhi accesi a ciascun loco

per riveder quel fero onde fu colto68.

Ce protagoniste des combats singuliers permet au comte de Toulouse
d'affirmer sa grandeur héroïque face à la multitude des ennemis:

Ben fa Raimondo or sua vendetta, e sconta

pur di sua man con cento morti un'onta69.

La consécration épique de Tancrède est marquée bien sûr par
l'éviction des résonances sentimentales du sens figuré de la blessure,
mais non par l'effacement d'une complaisance dans la représentation
de la langueur. L'image épique se substitue bien à l'image romanesque,

mais demeure homologique de sa langueur amoureuse. Cette

fois, la force morale d'un cœur en paix contribue, malgré la faiblesse

physique que le blessé surmonte, à la déroute des armées de Satan,

dont il n'avait pu triompher après son combat cependant victorieux
contre le champion d'Armide (eh. VII), dont il n'avait pu triompher
face aux sortilèges d'Ismène dans la forêt de Saron (ch. XIII). La
faiblesse physique du juste, que pouvait évoquer le psalmiste, trouve
son écho dans la dimension religieuse qu'intègre la représentation
épique d'un protagoniste triomphant de sa faiblesse: le courage et la
volonté héroïques pemettent de dépasser la langueur; mais la foi
seule, affermie par la prière et la pénitence, rend victorieuse la force
recouvrée.

Danielle Boillet
Université de Paris III

68
G.L, ch. XX, str. 86, v. 1, 4-8, pp. 852-853.

69
G.L, ch. XX, str. 88, v. 7-8, pp. 853-854.




	Tancrède chevalier gisant de "La Jérusalem délivrée" du Tasse

