Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 33 (1998)

Artikel: L'influence de la pléiade sur la poésie réformée : les "imitations
chrétiennes" de Simon Goulart

Autor: Aubert-Gillet, Stéphanie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-265353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-265353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’INFLUENCE DE LA PLEI@E
SUR LA POESIE REFORMEE:
LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART.

Existe-t-il un langage poétique protestant ?

La poésie protestante du XVI® siécle s’illustre et se distingue de la
poésie profane par ses thémes essentiellement religieux. L’amour,
I’éloge de la dame et les plaintes de 1’amant font place a 1’amour
divin, a la louange de Dieu et aux égarements du fidele. Cependant,
outre cette différence purement thématique, les réformés ont maintes
fois affirmé utiliser un langage poétique nouveau et inédit. Suivant
I’exemple de Marot qui, lors de sa traduction des Psaumes de David
s’était montré soucieux de respecter le style de sa source et avait
renoncé aux prouesses de la rhétorique et aux recherches de vocabu-
laire, plusieurs pogétes protestants ont ainsi revendiqué un style proche
du langage quotidien, empreint de simplicité et marqué par le
dépouillement. Théodore de Béze, désireux de se distinguer de ceux
qui “cuidant enrichir [notre] langue, I’accoutrent a la grecque et a la
romaine”, affirmera n’avoir utilisé dans son Abraham Sacrifiant “ni
termes, ni maniére de parler trop éloignés du commun™'. De méme,
Agrippa d’ Aubigné, quelques années plus tard, définira le style de ses
Tragiques comme un “chemin neuf’ d’oli “les inutiles fleurs™
seraient bannies.

Les poétes protestants se réclament ainsi d’une poétique radicale-
ment différente de celle de la Pléiade. Les quelques textes que 1’on

! Théodore de Béze, Préface de Abraham Sacrifiant, Mugron, éd. J. Feijoo, 1990, p. 7.

2 Agrippa d’Aubigné, Les Tragiques, Paris, Société des Textes Frangais Modemes,
1990, Livre I, v. 19 et 32.



134 STEPHANIE AUBERT-GILLET

regroupe sous [’appellation de “polémique protestante contre
Ronsard’” soulignent cette volonté de s’affranchir de la poésie
profane et amoureuse et ébauchent, en méme temps, un semblant de
définition de la poétique réformée. On reproche ainsi & Ronsard sa
rime “sans art, sans ordre ou liaison™ et ses vers “brouillez’™; on
I’attaque pour avoir “forgé de grands mots”, “larges d’un demi-
pied”®. De ces condamnations se dégage un idéal littéraire proche de
celui exprimé dans les Psaumes de Marot: le langage poétique
réformé doit étre marqué par la clarté (1’ordre) et par la simplicité
(rejet des “grands mots”).

Il s’agit a présent de déterminer si ce modéle théorique a réelle-
ment été appliqué dans la poésie réformée. Ronsard n’avait-il par
riposté en déclarant:

[...]); car de ma plénitude

Vous étes tous remplis: je suis seul votre étude.
Vous étes issus de la grandeur de moi,

Vous étes mes sujets, et je suis votre loi’.

Les adversaires du Prince des poétes, tout en dénigrant son art,
semblent utiliser un langage et un style qui lui est emprunté. Nous
nous trouvons face a un paradoxe: malgré la volonté affichée de
prendre une certaine distance avec la poésie profane et de mettre en
ceuvre un style nouveau, la poésie protestante reste fortement
influencée par la Pléiade. Cette derniére fournit, indépendamment de
la question religieuse, les images, les expressions, les structures
indispensables aux poétes réformés désireux d’exprimer leur foi. De

iy acques Pineaux, La Polémique protestante contre Ronsard, Paris, Société des Textes
Frangais Modernes, Paris, 1973.

* A.de Riveaudeau, “Remonstrance a la Royne”, p. 115, v. 211, in J. Pineaux, op. cit.
3 F. Chrestien, “Seconde Response”, p. 335, v. 63, in J. Pineaux, op. cit.
® Ibid., p. 335, v. 56-57.

z P. de Ronsard, “Réponse aux injures”, in Discours des miséres de ce temps, Paris,
Livre de Poche, 1993, p. 170, v. 1035 ss.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 135

ce fait, méme si ces derniers, pour reprendre les termes d’A.-M.
Schmidt®, “rejettent les mots trop pompeux, les strophes trop
complexes”, ils ne considérent pas moins la Pléiade, méme si cela
reste inconscient, comme un modéle en matiére de lyrisme.

Dans le but de déterminer I’importance des emprunts faits a la
poésie profane et la maniére dont la poésie protestante réutilise cette
matiére a ses propres fins, nous examinerons la Suite des Imitations
Chrétiennes de Simon Goulart de Senlis (1543-1628)°. Longtemps
pasteur du temple de Saint-Gervais a Genéve, successeur de Théodore
de Béze a la charge de Saint-Pierre, Simon Goulart fut un écrivain
fécond, porté tant sur les débats d’ordre théologique que sur les
ouvrages a caractére humaniste. Il s’essaya également a la poésie et
composa les Imitations Chrétiennes'. Celles-ci se divisent en deux
parties distinctes: la premiere présente une douzaine d’odes tandis que
la seconde, sur laquelle nous travaillerons a présent, réunit deux livres
de cent sonnets.

Goulart, qui définit sa position poétique dans son sonnet liminaire,
souligne I’ originalité de son ceuvre. 1l se place, de 1a méme manicre
que ses prédecesseurs et co-religionnaires, en rupture avec la poésie
traditionnelle et refuse de suivre tant le poéte de cour chantant “de
I’amour folle & fainte un plaisir execrable”, que le pamphlétaire
“brouillant I’honneur des bons” ou le flatteur “courant chez les grands
se loger”. Par cette prise de distance avec la poésie amoureuse,
satirique et dithyrambique, Goulart se désigne comme le chantre
sincére et désintéressé de Dieu qui seul mérite louange. Cependant,
si les thémes et les visées du poéte protestant se définissent aisément

8 A. M. Schmidt, “Calvinisme et poésie au XVI° siecle”, Bulletin de la Société de
I’Histoire du Protestantisme Frangais (B.S.H.P.F.), 1935, pp. 211 ss.

® Pour toutes indications biographiques se référer a: Leonard Chester Jones, Simon
Goulart, sa vie et son ceuvre, Paris, 1916 ainsi qu’a I’article de Jean-Francois Gilmont,
“Simon Goulart, L’épigone”, in Du Bartas 1590-1990, Mont-de-Marsan, Edition
Interuniversitaire, 1992, pp. 243-261.

9 Simon Goulart, Les Imitations Chrétiennes, in Poemes Chrestiens de B. Montméja,
[s. 1. et s. i.], 1574 (BPU Ge, Réserve, Hf 4989).



136 STEPHANIE AUBERT-GILLET

dés I'ouverture du recueil, la mise en ceuvre de ce programme
poétique n’est pas explicitement exprimée. Contrairement a un
Aubigné ou i un Béze qui se réclament d’un “stylle inconnu™!,
conscients que le caractére inédit de leur ceuvre nécessite une forme
d’expression nouvelle, Goulart ne se prononce pas sur la forme de
son écriture. Seule la présence du verbe ‘“‘chanter” (v. 1 et 11) qui
désigne a la fois I’art, décrié, du poéte amoureux et celui, valorisé, du
poéte religieux, suppose une certaine communauté de style entre ces
deux utilisations apparemment contradictoires de 1’art poétique. Les
deux pocétes utilisent la méme expression pour désigner deux réalités
différentes: I’éloge de la dame et la louange a Dieu se retrouvent dans
un méme chant. La présence répétée du verbe “chanter” nous permet
alors d’établir une correspondance, au niveau de la forme, entre 1’art
de la Pléiade et celui de Goulart.

Du Bellay: le modéle.

Les Imitations Chrétiennes tissent en effet un large réseau de
correspondances avec la poésie profane: on trouve dans ce recueil
quelques expressions ronsardiennes, quelques vers inspirés de
Peletiers du Mans ou de Pontus de Thyard. Cependant, c’est & Du
Bellay, dont il est fait explicitement référence dans le Second Livre
ol une série de sonnets est regroupée sous l’appellation “Sur les
pourtraits des antiquitez Romaines”, que Goulart doit le plus: nous
trouvons dans son ceuvre, en plus de nombreuses figures stylistiques
isolées, quatre sonnets (I, XXIV, XXV, XC et II, XV) se réclamant
de maniere explicite des Antiquités de Rome, des Regrets ou encore
de I’Olive. Nous observerons jusqu’a quel point il y a imitation du
modele profane et tenterons de déterminer de quelle fagon Goulart
reprend ces propos dans une perspective religieuse. Ce travail nous
permettra de mieux comprendre la démarche, & premicre vue
contradictoire, de ce poéte réformé qui, désireux de se démarquer des

. Agrippa d’Aubigné, Les Tragiques, op. cit., Livre II, p. 6, v. 22.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 137

poetes profanes, ne se lasse cependant pas de leur emprunter et leurs
mots et leurs images.

Nous procéderons en suivant I'ordre du recueil des Imitations
Chrétiennes. Le sonnet XXIV du Livre I est le premier sonnet a se
réclamer de Du Bellay. Il s’inspire du sonnet LVII de I’Olive’? qui,
selon un schéma commun de la poésie amoureuse”, célebre la
beauté “inestimable” de la bien-aimée.

L’Olive LVII Imitations Chrétiennes I, XXIV
Qui a nombré, quand I’astre, qui plus luit,
Ja le milieu du bas cercle environne,

Tous ces beaux feux, qui font une
[couronne

Celuy qui a, saoulant sa fantasie,
Voulu conter ce grand nombre de feux,
Qui de la nuict couronnent les cheveux,

Aux noirs cheveux de la plus clere nuit:
Et qui a sceu combien de fleurs produit
Le verd printemps, combien de fruictz

[’autonne,

Et les thesors, que 1'Inde riche donne

La terre estant de fort somne saisie:
Cil qui conoit les hommes de I’ Asie
Voire tous ceux qui sont dessous les cieux:

Qui peut conter les flots impetueux,

Au marinier, qu’avarice conduit: Ou le sablon que la mer rassasie:

Qui a conté les etincelles vives Qui a conté les fueilles des forests,

D’Aetne ou Vesuve, et les flotz qui en mer L’herbe au printemps, le beau blé des
[guerets,

Les fruits d’ Autonne, & et la gresle perlee:

Ne pouroit pas du Seigneur raconter

Les grand’s bontez, que I’on voit
[surmonter

Tout ce qu’enclost 1a machine estoillee.

Hurtent le front des ecumeuses rives:
Celuy encor’ d’une, qui tout excelle,
Peult les vertuz et beautez estimer,

Et les tormens que j’ay pour I’amour
[d’elle.

L’imitation ne se limite pas, comme cela se fait plus souvent, aux
quatrains. Ici, la structure et les arguments sont repris de maniére
quasi identique et seule la conclusion se présente comme vraiment

12 Joachim Du Bellay, L'Olive, Genéve, Droz, Textes littéraires frangais, 1974, p. 111.

B Les notes de I’édition Textes littéraires Francais de L’Olive rapprochent cette

construction de celle de certaines odes anacréontiques de Catulle et de quelques
poémes de Pétrarque.



138 STEPHANIE AUBERT-GILLET

originale. Les deux sonnets nous font part d’une série d’éléments qui
ne peuvent se dénombrer afin de mettre en valeur, I’'un I’amour de la
dame, 'autre le pouvoir du Seigneur. Nous remarquons une simili-
tude au niveau de la disposition formelle de ces sonnets: tous deux
sont en décasyllabes. Goulart, dont la plus grande partie de I’ceuvre
est écrite en alexandrins, a choisi ici de faire correspondre la forme
du sonnet XXIV avec celle de son modéle.

La structure des deux sonnets est également trés proche: 1’anaphore
de “qui” ou de “celuy qui” se retrouve a la téte de chaque strophe
suivi d’'un verbe de dénombrement revétant une forme fixe chez
Goulart (répétition du verbe ‘““conter”) et variant chez Du Bellay qui
fait preuve d’une plus grande invention lexicale (“a nombré”, “a sceu
combien”, “a conté”). Examinons a présent la nature des images
évoquées. Les premiers quatrains présentent la méme métaphore des
étoiles, représentées par des feux couronnant la nuit (les termes
“couronne” / “couronnent” se trouvent du reste dans les deux cas au
troisiéme vers). Le contenu identique révéle cependant une plus
grande sobriété d’expression de la part de Goulart qui renonce a
I’antithése “noirs cheveux de la plus clere nuit” pour se contenter du
seul substantif.

De méme, nous remarquons, a ’examen du sonnet XXIV, un
réaménagement des figures selon un impératif logique. Les images de
Du Bellay, disposées en couple antithétique (les richesses simples et
gratuites de la nature et celles provoquant I’avidité de 1’Inde, les feux
du volcan et les flots de la mer) sont regroupées selon une cohérence
thématique: le second quatrain traitera des pays lointains et de la mer,
tandis que le premier tercet, des signes distinctifs des quatre saisons,
complétant une série que Du Bellay n’avait pas achevée.

Mais la véritable différence intervient, ainsi que nous 1’avions déja
annoncé, dans le dernier tercet. En effet, alors que Du Bellay déclare
que celui qui serait capable de compter tous ces €léments insaisissa-
bles pourra “estimer les vertuz et les beautez” de sa dame, Goulart au
contraire, indique que le dénombrement de tous les éléments de la
nature ne “pouroit pas” rendre I'idée de la bonté de Dieu. Par Ia,
’auteur des Imitations Chrétiennes entend bien marquer la supériorité



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 139

du créateur sur la créature et réaffirmer que la femme chantée ne peut
rivaliser avec Dieu. La dame, méme exceptionnelle, se décrit par un
langage encore humain, alors que le Tout-Puissant se place hors de
I’entendement de I’homme. Ainsi, il parait important, pour pleinement
saisir la portée du sonnet XXIV, de le comparer a son modele. Un
examen hors du contexte aurait sans doute pu mettre a jour la méme
ligne directrice mais n’aurait pu déceler le discours métapoétique qui
le sous-tend. Goulart, en reprenant ces expressions hyperboliques du
discours amoureux, démontre leur futilité face a la grandeur de Dieu.

Le sonnet XXV du Premier Livre des Imitations Chrétiennes s’ins-
pire d’un poéme dédié au dieu Zéphyr et tiré de I’Olive (LXXXVI).
L’ceuvre originale présente une dimension religieuse paienne tres
marquée qui s’exprime par 1’édification d’un “autel” de verdure en
I’honneur du dieu des vents et par les adjectifs “sacré” et “sainct”
associés a son image et 4 son nom. Du Bellay met en scéne une
religion animiste ou les dieux des éléments favorisent I’amour des
humains:

L’ Olive LXXXVI Imitations Chrétiennes I, XXV

Prés d’un boccage, au milieu d’un beau Parmi les champs, au milieu d’un verd pré,

[pré,
Ot d’un ruisseau la frescheur toujours Pres des ruisseaux ol le frais tousjours
[dure, [dure,
Je te feray un autel de verdure Es bois touffus sous la gaye verdure,
De mile fleurs tout autour diapré. Dans mon jardin de cent fleurs diapré:
LA je pendray en un tableau sacré En tous endroits; a ton renom sacré
A ton sainct nom, une riche peincture, Offrir je veux, non pas une peinture,
Ou je feray de vers une ceinture, Ains ame & corps de moy ta creature:
De mile vers, s’ilz te viennent 2 gré. Pour te louér, s’il te venoit 2 gré.

Goulart n’a emprunté a ce poeme que les deux premiers quatrains,
donnant sa propre conclusion & un ensemble déja établi. Les
changements sont minimes, mais peuvent cependant nous renseigner
sur les conceptions littéraire et religieuse de ’auteur des Imitations
Chrétiennes. Le vocabulaire apparait, chez ce dernier, plus restreint:
les mots “boccage”, “frescheur” sont remplacés par des substantifs



140 STEPHANIE AUBERT-GILLET

plus usuels, a savoir “bois” et “frais”. Cette restriction dénote la
volonté de ne pas user de termes trop compliqués, de ne pas se perdre
dans I’évocation de mots loin du commun. Sur un plan théologique,
nous remarquons bien évidemment la disparition de la référence a
“l’autel” paien et la substitution du pluriel au singulier ( “prés d’un
boccage”/ “parmi les champs”, “ol un ruisseau” / “pres des ruis-
seaux”, “La”/ “en tous endroits”, je souligne). Cette dernicre
remarque prend toute son importance. Alors que I’autel paien s’éléve
dans un endroit précis, les signes de déférence de ’homme a Dieu
s’exercent indifféremment du lieu. Goulart rappelle ainsi les principes
réformés qui pronent, contrairement a la foi catholique pour laquelle
la sanctification du lieu compte beaucoup, la possibilité pour tous
d’accéder & Dieu “en tout temps & tout lieu™".

Observons a présent les vers du deuxi€éme quatrain qui amorcent
le changement de perspective entre les deux sonnets. De la méme
maniére que pour le sonnet XXIV, Goulart utilise la négation pour se
démarquer de son modeéle profane: & la volonté de peindre “un
tableau sacré” exprimée par Du Bellay, il réplique par celle d’offrir
“non pas une peinture / Ains ame & corps de moy ta creature”. Seule
la création de Dieu lui-méme est digne de le louer®, alors que les
ouvrages humains — peinture, poésie — ne faisant qu’imiter un modéele
plus parfait, ne conviennent pas a cette haute tdche. Goulart semble
formuler une critique envers une conception de I’art qui, s’exaltant
sur sa propre beauté, en oublierait Dieu. Pour lui, et ainsi que
I’annonce la suite du sonnet XXV, I’homme a été créé pour “voir,
dire, ouir du Seigneur les merveilles”. La poésie ne peut étre, de ce
fait, que I’expression de la louange divine et non pas du génie
humain.

Y Imitations Chrétiennes, Livre 1, XC.

15 «Or ce que dit Sainct Augustin est vray, que nul ne peut chanter choses dignes de
Dieu, sinon qu’il I’ait receu d’iceluy”. Jean Calvin, “Epitre figurant en téte des éditions
du Psautier Huguenot”, in Clément Marot, Cinquante pseaumes de David mis en
Sfrangoys selon la vérité hébraique, Paris, Champion, 1995, p. 316.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 141

Le sonnet que nous allons & présent examiner prend comme
modéle le sonnet 88 des Regrets's. Il établit avec ce dernier une
sorte de dialogue: Goulart semble, en effet, répondre, a travers le
sonnet XC du Premier Livre, a la question formulée dans le premier
quatrain du sonnet de Du Bellay. Face a I’interrogation sans fin de
I’athée, le croyant, grace a sa foi, obtient la réponse attendue:

Regrets 88 Imitations Chrétiennes, I, XC

Qui choisira pour moi la racine d’Ulysse? Pour ne tomber dans les pattes du vice,
Et qui me gardera de tomber au danger Pour eschaper du monde le danger,
Qu’une Circe en pourceau ne me puisse  Pour ne me voir d’homme en pourceau

[changer, [changer,
Pour étre 3 tout jamais fait esclave du Je ne veux pas la racine d’Ulysse:
[vice? 43

Contre 1’effort de la poison damnable
De ma Circé. Donne moy donc, o Dieu,
Ceste racine, en tout temps & tout lieu.

En effet, les interrogations du sonnet 88 portant sur la question de
I’identité du sauveur (“qui choisira?’/“qui me gardera?’) n’ont pas
lieu d’étre dans la conception religieuse de Goulart. De Dieu seul
peut venir le salut et le chrétien, mi par une foi véritable, ne peut en
douter. C’est ainsi que, si nous trouvons les mémes arguments et bien
souvent une méme disposition des mots et de la rime dans les deux
poémes (“tomber au danger”/“eschaper du monde le danger”, ‘“en
pourceau ne me puisse changer’”/ne me voir d’homme en pourceau
changer”, “a tout jamais fait esclave du vice”/“ne tomber dans les
pattes du vice”), la structure en est différente: Du Bellay s’interroge,
doute, tandis que Goulart croit. La comparaison entre les quatrains de
chacun de ces poémes fait ressortir I’inquiétude du poéte profane et
la confiance du po€te croyant. Goulart introduit également une
critique de I'utilisation de la mythologie. La racine d’Ulysse,
invoquée comme une instance de salut par Du Bellay, est refusée, au

18 Joachim Du Bellay, Les Regrets, Paris, Gallimard, “Poésie”, 1967, p. 127.



142 STEPHANIE AUBERT-GILLET

moyen de la négation, par 1’auteur des Imitations Chrétiennes. Ce
n’est pas le héros de I'Odyssée qui apportera réconfort a celui qui se
trouve en danger - la plainte de Du Bellay restant désespérément sans
réponse'’ — mais bien, ainsi que le note Goulart dans son dernier
tercet, Dieu lui-méme. L’image de la racine se voit investie d’un sens
religieux: n’étant plus le simple antidote a la magie de 1’enchanteres-
se, elle se fait la métaphore de la foi du chrétien face a la tentation
des plaisirs pécheurs.

Le dernier poéme a étre inspiré de Du Bellay se trouve dans le
Second Livre et nous dévoile immédiatement ses sources. Inséré dans
une série intitulée “Sur les pourtraits des antiquitez Romaines”, le
sonnet XV reprend de nombreux €léments du sonnet 3 des Antiquités
de Rome'®. Goulart semble avoir construit toute I’argumentation de
son poéme a partir des quatre derniers vers de ce demier, reprenant
a son compte I’image du Tibre qui demeure éternel face a la fugacité
des grandioses monuments:

Les Antiquités de Rome 3 Les Imitations Chrétiennes II, XV
Nouveau venu, qui cherches Rome en Tout ce que Rome tient de sa gloire
[Rome [premiere,
Et rien de Rome en Rome n’apergois, C’est le Tybre coulant. Ses palais arrangez,
Ces vieux palais, ces vieux arcs que Ses Theatres, tombeaux, ont esté saccagez
[tu vois,
Et ces vieux murs, c’est ce que Rome Par le feu devorant & 1’espee meurtriere.
[on nomme.
Vois quel orgueil, quelle ruine: et comme Le temps qui mange tout, laisse un peu
[de matiere
Celle qui mit le monde sous ses lois, Rude, vieille & rompue, & des piliers
[rongez

i Chaque strophe de ce sonnet pose une interrogation (“qui?”’) sans que jamais une
réponse ne soit donnée sur 1’identité exacte du sauveur.

'8 Joachim du Bellay, Les Antiquités de Rome, Paris, Gallimard, “Poésie”, 1967, p. 28.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 143

Pour dompter tout, se dompta De sa maligne dent: brief par luy sont
[quelquefois", [changez
Et devint proie au temps, qui tout Les beaux traits qu’avoit Rome en sa
[consomme. [grandeur entiere
Rome de Rome est le seul monument Ce capitole grand qui tant ferme sembloit,
Et Rome Rome a vaincu seulement. Et sous qui I"univers fleschissoit &
[trembloit:
Le Tibre seul, qui vers la mer s’enfuit, Presques tout ruiné, chet tous les jours en
[poudre,
Reste de Rome. O mondaine inconstance! O Dieu, quels changemens! ce qui semble
[rien,
Ce qui est ferme, est par le temps détruit, Ce qui coule & s’enfuit, brise du temps
[la foudre,
Et ce qui fuit, au temps fait résistance. Et toute grandeur tombe en ce val terrien.

Les deux poctes expriment une méme idée: malgré sa grandeur,
Rome et ses orgueilleux édifices n’ont pas résisté a 1’action du temps,
présenté sous les traits d’une béte dévorante (“temps qui tout
consomme” / “temps qui mange tout”). Cette ville mythique qui
régnait autrefois en maitresse sur le monde civilisé (“celle qui mit le
monde sous ses lois” / “sous qui I’univers fleschissoit & trembloit”)
n’est plus que ruine. Goulart et Du Bellay se plaisent a évoquer cette
déchéance, décrivant avec une certaine minutie les vestiges de ce
triomphe passé.

Cependant, malgré une démarche trés proche, les deux poétes
poursuivent des buts différents. L’auteur des Antiquités semble
essentiellement nous faire part d’une réflexion sur la fortune et ses
renversements, s’adressant a la “mondaine inconstance” qui plonge
I’homme heureux dans le malheur et celui doté de richesses dans la
pauvreté. Il dénonce également, a travers ses allusions aux “vieux
palais”, aux “vieux arcs”, aux “vieux murs”, la vanité et I’orgueil des
hommes. Goulart, quant a lui, construit, a partir des lignes directrices
de Du Bellay, une véritable parabole opposant, dans une perspective
évangélique, “ce qui ne semble rien” a la “grandeur” destinée a étre

19 Cette expression se retrouve dans les Imitations Chrétiennes II, XVI: “Rome dompta
le monde, & soy mesme donta”.



144 STEPHANIE AUBERT-GILLET

détruite par le temps. Goulart refuse quant a lui la notion de fortune
et invoque A sa place la puissance de Dieu® (“O Dieu, quels
changemens!”). La création divine, dans son humilité, parait éternelle
contrairement aux pompeux €édifices érigés par mains humaines qui,
malgré leur apparente grandeur, ne sauraient résister a 1’action du
temps. La ruine de Rome est ainsi pergue comme la répétition du
chitiment divin contre Babel, comme la punition de I’orgueil des
hommes.

L’examen de ces quelques sonnets de Goulart inspirés de Du
Bellay nous prouve, par I’exactitude avec laquelle les termes, les
expressions, les rimes correspondent entre elles, qu’il est impossible
de nier une parfaite connaissance de la part du réformateur des
ceuvres profanes du catholique Du Bellay. Malgré une doctrine
littéraire pronant 1’abandon des “inutiles fleurs”?' de la poésie
amoureuse, le pocte protestant ne cesse de s’inspirer de ses orne-
ments. Goulart semble ainsi utiliser les poémes de Du Bellay comme
une sorte d’esquisse, comme des objets de méditation d’ou il faudrait,
a partir d’une matiére en apparence futile, faire ressortir un sens
religieux potentiel. Il reprend alors I’idée initiale et cherche a en tirer
une conclusion nouvelle, plus en accord avec ses croyances. L’exer-
cice de réécriture devient exercice spirituel. Le poéte protestant fait
du poéme profane un poéme chrétien, transformant les indices d’une
vaine idolatrie en I’expression de la plus pure louange a Dieu.

20 Goulart définit en effet ainsi la fortune: “Fortune. [...] Mais [ce mot] estant mal
pris, comme plusieurs 1’entendent trés mal, les esprits se laissent peu & peu aller A des
opinions profanes: dont I’une des principales est, que tout ce qui se fait en terre est
conduit par Fortune, c’est  dire par un cours temeraire et non reiglé. [...] L’Escriture
sainte abolit la fortune.” Guillaume de Salluste Du Bartas, La Sepmaine ou la Création
du monde, Paris, Claude Rigaud, 1611, p. 312.

21 A. &’ Aubigné, Les Tragiques, op. cit., Livre I, v. 33, p. 42.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 145

La poésie comme outil:

L’imitation apparait chez Goulart comme un principe créateur. De
méme que Ronsard et Du Bellay s’étaient inspirés des auteurs de
I’ Antiquité et de Pétrarque pour composer leurs ceuvres, Goulart se
plait 2 emprunter des vers a la poésie profane pour exprimer sa
propre conception de Dieu. Les mots, les vers, les images ne sont que
des outils. Neutres, ils peuvent selon qui les utilise, exprimer le faux
comme le vrai, chantant tant la concupiscence pécheresse que 1’amour
divin. Conscient de la duplicité des mots, Goulart dira, & propos de
quelques vers de la Sepmaine empruntés i Virgile™:

Cecy est adjousté pour closture aux vers precedens, par une licence
assez bien seante aux Poétes, combien qu’aucuns trouvent que la
sainteté de ce poéme cy requeroit que 1'auteur se retint en cet endroit,
et en quelques autres. Quant a moy je ne suis pas du tout si severe:
pourveu que les choses soyent prises par le bon costé, et que I’on
regarde a I’intention et au but principal du Poéte, lequel s’est icy un
peu egayé pour resjouyr le lecteur, et monstrer combien peut I’outil de
la poésie, quand il est és mains d’un bon ouvrier.

Le caractére religieux d’un ouvrage poétique ne doit pas, selon
Goulart, empécher une certaine recherche linguistique, une certaine
beauté littéraire. Les ornements de la poésie amoureuse peuvent €tre
repris a la condition qu’ils soient replacés dans une perspective plus
juste. D’expressions de I’amour profane, ils deviennent ainsi les
marques de la dévotion de I’homme envers le créateur. Les beautés
des fleurs de la rhétorique ne sont pas condamnées pour elles-mémes.
“Prises par le bon costé”, elles constituent un moyen de faire partager
la foi.

Ce changement de perspective se refléte dans la modification du
jugement de I’auteur sur le luth. Considéré comme I’instrument de la
vaine flatterie dans le sonnet d’ouverture, le luth prend dans la

22 Guillaume de Salluste Du Bartas, La Sepmaine, op. cit., p. 248, v. 1015-1018.



146 STEPHANIE AUBERT-GILLET

seconde partie des Imitations Chrétiennes une dimension nouvelle.
Dans les quelques poémes réunis sous le titre “En faveur du luth™?,
cet instrument est présenté comme le moyen de communication entre
le ciel et la terre, a la fois préfiguration du chant cé€leste et instrument
de la louange de la créature au créateur.

Imitations Chrétiennes, 11, XVII.

Amphyon par son luth eut jadis tant de grace,
Qu’il esleva les murs d’une grande cité.

Par le mesme intrument, Pluton fut incité,

A donner Euridice au grand harpeur de Thrace.
David (c¢’est verité) sonnant devant la face

De Saul forcené, son esprit irrité

Appaisoit tout soudain: brief la dexterité

Du sainct luth, surmontoit le malheur en la place.
O luth tombé du ciel! o divin instrument

Qui bastis les citez, qui dontes le tourment

Du monde & de I’enfer, heureux est qui te touche!
Tresheureux, qui par toy son orgueil amollit:
Charmes ses voluptez, sa rude ame polit,

Pour louér Dieu, de cceur, des doigts, & de la bouche.

Le luth, passant des mains paiennes d’Amphyon® et d’Orphée a
celles, sacrées de David, reste identique. Ses accents résonnent
toujours avec les mémes grices, indépendamment du but qu’il sert:
son chant érige les cités, rend la vie & I’amour perdu et calme
I’homme abandonné de Dieu. De ce fait, méme si Goulart réaffirme,
dans le dernier vers du sonnet, la sujétion du “divin instrument” a
Dieu, la nature du luth reste ambigu€. D’essence neutre, tout comme
I’art poétique dont il est le symbole, il ne doit pas étre jugé pour

23 Sonnets XVII A XX du Livre II.

24 Fils de Zeus et d’ Antiope. Musicien, il requt d’Hermés une lyre et attira, grice aux
accents de son instrument, les pierres qui devaient servir a I’édification de la muraille
de Thébes.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 147

lui-méme mais sur la base des intentions du musicien qui en use.
Ainsi, Goulart, reprenant les images profanes de la Pléiade, ne juge
pas la matiere pour elle-méme: les beautés et les graces de la poésie
amoureuse ne sont condamnables que dans la mesure ou elles louent
la Dame ou le Prince. Replacées dans un contexte religieux, elles
deviennent les 1égitimes porte-paroles de la dévotion. Ronsard, dans
une de ses réponses a ses détracteurs protestants, avait déja saisi cette
ambiguité inhérente a la poésie réformée:

Je m’estonne de ceux de la nouvelle foy,

Qui pour me hault-louer disent tousjours de moy,
Sy Ronsard ne cachoit son talent dedans terre,

Or parlant de 1’amour, or parlant de la guerre,

Et qu’il voulust du tout chanter de Jesuschrist,

I1 seroit tout parfaict: car il a bon esprit,

Mais Sathan I’a seduict, le pere des mensonges,
Qui ne luy faict chanter que fables et que songes...?

Si les poétes protestants critiquent la Pléiade, celle-ci reste, indépen-
damment de la question religieuse, une référence en matiére de
poétique. Ainsi Goulart, partagé entre son statut de pocte et celui de
pasteur, refusera de trancher, préférant méler dans un syncrétisme
heureux, les accents de 1’amour a ses priéres a Dieu.

Stéphanie Aubert-Gillet
Boursiere du FNRS

25 pierre de Ronsard, Discours a Louis des Masures, éd. de 1560, t. III, v. 363. Cité

dans M. Raymond, L’influence de Ronsard sur la poésie frangaise, Paris, Champion,
1927.






	L'influence de la pléiade sur la poésie réformée : les "imitations chrétiennes" de Simon Goulart

