
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 33 (1998)

Artikel: L'influence de la pléiade sur la poésie réformée : les "imitations
chrétiennes" de Simon Goulart

Autor: Aubert-Gillet, Stéphanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-265353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-265353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INFLUENCE DE LA PLEIADE
SUR LA POÉSIE RÉFORMÉE:

LES IMITATIONS CHRÉTIENNES DE SMON GOULART.

Existe-t-il un langage poétique protestant

La poésie protestante du XVT siècle s'illustre et se distingue de la
poésie profane par ses thèmes essentiellement religieux. L'amour,
l'éloge de la dame et les plaintes de l'amant font place à l'amour
divin, à la louange de Dieu et aux égarements du fidèle. Cependant,
outre cette différence purement thématique, les réformés ont maintes
fois affirmé utiliser un langage poétique nouveau et médit. Suivant

l'exemple de Marot qui, lors de sa traduction des Psaumes de David
s'était montré soucieux de respecter le style de sa source et avait
renoncé aux prouesses de la rhétorique et aux recherches de vocabulaire,

plusieurs poètes protestants ont ainsi revendiqué un style proche
du langage quotidien, empreint de simplicité et marqué par le

dépouillement. Théodore de Bèze, désireux de se distinguer de ceux
qui "cuidant enrichir [notre] langue, l'accoutrent à la grecque et à la
romaine", affirmera n'avoir utilisé dans son Abraham Sacrifiant "ni
termes, ni manière de parler trop éloignés du commun"1. De même,

Agrippa d'Aubigné, quelques années plus tard, définira le style de ses

Tragiques comme un "chemin neuf d'où "les inutiles fleurs"2
seraient bannies.

Les poètes protestants se réclament ainsi d'une poétique radicalement

différente de celle de la Pléiade. Les quelques textes que l'on

Théodore de Bèze, Préface de Abraham Sacrifiant, Mugrón, éd. J. Feijoo, 1990, p. 7.

Agrippa d'Aubigné, Les

1990, Livre I, v. 19 et 32.

2
Agrippa d'Aubigné, Les Tragiques, Paris, Société des Textes Français Modernes,



134 STEPHANIE AUBERT-GILLET

regroupe sous l'appellation de "polémique protestante contre
Ronsard"3 soulignent cette volonté de s'affranchir de la poésie
profane et amoureuse et ébauchent, en même temps, un semblant de
définition de la poétique réformée. On reproche ainsi à Ronsard sa

rime "sans art, sans ordre ou liaison"4 et ses vers "brouillez"5; on
l'attaque pour avoir "forgé de grands mots", "larges d'un demi-
pied"6. De ces condamnations se dégage un idéal littéraire proche de

celui exprimé dans les Psaumes de Marot: le langage poétique
réformé doit être marqué par la clarté (l'ordre) et par la simplicité
(rejet des "grands mots").

Il s'agit à présent de déterminer si ce modèle théorique a réellement

été appliqué dans la poésie réformée. Ronsard n'avait-il par
riposté en déclarant:

[...]; car de ma plénitude
Vous êtes tous remplis: je suis seul votre étude.

Vous êtes issus de la grandeur de moi,
Vous êtes mes sujets, et je suis votre loi7.

Les adversaires du Prince des poètes, tout en dénigrant son art,
semblent utiliser un langage et un style qui lui est emprunté. Nous
nous trouvons face à un paradoxe: malgré la volonté affichée de

prendre une certaine distance avec la poésie profane et de mettre en
œuvre un style nouveau, la poésie protestante reste fortement
influencée par la Pléiade. Cette dernière fournit, indépendamment de

la question religieuse, les images, les expressions, les structures
indispensables aux poètes réformés désireux d'exprimer leur foi. De

Jacques Pineaux, La Polémique protestante contre Ronsard, Paris, Société des Textes

Français Modernes, Paris, 1973.

A. de Riveaudeau, "Remonstrance à la Royne", p. 115, v. 211, in J. Pineaux, op. cit.

F. Chrestien, "Seconde Response", p. 335, v. 63, in J. Pineaux, op. cit.
6

Ibid., p. 335, v. 56-57.

P. de Ronsard, "Réponse aux injures", in Discours des misères de ce temps, Paris,
Livre de Poche, 1993, p. 170, v. 1035 ss.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 135

ce fait, même si ces demiers, pour reprendre les termes d'A.-M.
Schmidt8, "rejettent les mots trop pompeux, les strophes trop
complexes", ils ne considèrent pas moins la Pléiade, même si cela

reste inconscient, comme un modèle en matière de lyrisme.
Dans le but de déterminer l'importance des emprunts faits à la

poésie profane et la manière dont la poésie protestante réutilise cette
matière à ses propres fins, nous examinerons la Suite des Imitations
Chrétiennes de Simon Goulart de Senlis (1543-1628)9. Longtemps
pasteur du temple de Saint-Gervais à Genève, successeur de Théodore
de Bèze à la charge de Saint-Pierre, Simon Goulart fut un écrivain
fécond, porté tant sur les débats d'ordre théologique que sur les

ouvrages à caractère humaniste. Il s'essaya également à la poésie et

composa les Imitations Chrétiennes10. Celles-ci se divisent en deux

parties distinctes: la première présente une douzaine d'odes tandis que
la seconde, sur laquelle nous travaillerons à présent, réunit deux livres
de cent sonnets.

Goulart, qui définit sa position poétique dans son sonnet liminaire,
souligne l'originalité de son œuvre. Il se place, de la même manière

que ses prédécesseurs et co-religionnaires, en rupture avec la poésie
traditionnelle et refuse de suivre tant le poète de cour chantant "de
l'amour folle & fainte un plaisir execrable", que le pamphlétaire
"brouillant l'honneur des bons" ou le flatteur "courant chez les grands
se loger". Par cette prise de distance avec la poésie amoureuse,
satirique et dithyrambique, Goulart se désigne comme le chantre
sincère et désintéressé de Dieu qui seul mérite louange. Cependant,
si les thèmes et les visées du poète protestant se définissent aisément

A. M. Schmidt, "Calvinisme et poésie au XVIe siècle", Bulletin de la Société de

l'Histoire du Protestantisme Français (B.S.H.P.F.), 1935, pp. 211 ss.
Q

Pour toutes indications biographiques se référer à: Leonard Chester Jones, Simon

Goulart, sa vie et son œuvre, Paris, 1916 ainsi qu'à l'article de Jean-François Gilmont,
"Simon Goulart, L'épigone", in Du Barias 1590-1990, Mont-de-Marsan, Edition
Interuniversitaire, 1992, pp. 243-261.

Simon Goulart, Les Imitations Chrétiennes, in Poèmes Chrestiens de B. Montméja,
[s. 1. et s. i.], 1574 (BPU Ge, Réserve, Hf 4989).



136 STEPHANIE AUBERT-GILLET

dès l'ouverture du recueil, la mise en œuvre de ce programme
poétique n'est pas explicitement exprimée. Contrairement à un
Aubigné ou à un Bèze qui se réclament d'un "stylle inconnu"11,

conscients que le caractère médit de leur œuvre nécessite une forme

d'expression nouvelle, Goulart ne se prononce pas sur la forme de

son écriture. Seule la présence du verbe "chanter" (v. 1 et 11) qui
désigne à la fois l'art, décrié, du poète amoureux et celui, valorisé, du

poète religieux, suppose une certaine communauté de style entre ces
deux utilisations apparemment contradictoires de l'art poétique. Les
deux poètes utilisent la même expression pour désigner deux réalités
différentes: l'éloge de la dame et la louange à Dieu se retrouvent dans

un même chant. La présence répétée du verbe "chanter" nous permet
alors d'établir une correspondance, au niveau de la forme, entre l'art
de la Pléiade et celui de Goulart.

Du Bellay: le modèle.

Les Imitations Chrétiennes tissent en effet un large réseau de

correspondances avec la poésie profane: on trouve dans ce recueil
quelques expressions ronsardiennes, quelques vers inspirés de
Peletiers du Mans ou de Pontus de Thyard. Cependant, c'est à Du
Bellay, dont il est fait explicitement référence dans le Second Livre
où une série de sonnets est regroupée sous l'appellation "Sur les

pourtraits des antiquitez Romaines", que Goulart doit le plus: nous
trouvons dans son œuvre, en plus de nombreuses figures stylistiques
isolées, quatre sonnets (I, XXIV, XXV, XC et H, XV) se réclamant
de manière explicite des Antiquités de Rome, des Regrets ou encore
de l'Olive. Nous observerons jusqu'à quel point il y a imitation du
modèle profane et tenterons de déterminer de quelle façon Goulart
reprend ces propos dans une perspective religieuse. Ce travail nous
permettra de mieux comprendre la démarche, à première vue
contradictoire, de ce poète réformé qui, désireux de se démarquer des

Agrippa d'Aubigné, Les Tragiques, op. cit., Livre II, p. 6, v. 22.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 137

poètes profanes, ne se lasse cependant pas de leur emprunter et leurs

mots et leurs images.
Nous procéderons en suivant l'ordre du recueil des Imitations

Chrétiennes. Le sonnet XXIV du Livre I est le premier sonnet à se
Mréclamer de Du Bellay. Il s'inspire du sonnet LVII de l'Olive qui,

selon un schéma commun de la poésie
beauté "inestimable" de la bien-aimée.

amoureuse célèbre la

UOlive LVII Imitations Chrétiennes I, XXTV

Qui a nombré, quand l'astre, qui plus luit,
Ja le milieu du bas cercle environne,
Tous ces beaux feux, qui font une

[couronne
Aux noirs cheveux de la plus clere nuit:
Et qui a sceu combien de fleurs produit
Le verd printemps, combien de fruictz

[l'autonne,
Et les thesors, que l'Inde riche donne

Au marinier, qu'avarice conduit:

Qui a conté les étincelles vives
D'Aetne ou Vésuve, et les flotz qui en mer

Hurtent le front des ecumeuses rives:

Celuy encor' d'une, qui tout excelle,
Peult les vertuz et beautez estimer,

Et les tormens que j'ay pour l'amour

[d'elle.

Celuy qui a, saoulant sa fantasie,
Voulu conter ce grand nombre de feux,

Qui de la nuict couronnent les cheveux,

La terre estant de fort sortine saisie:

Cil qui conoit les hommes de l'Asie
Voire tous ceux qui sont dessous les cieux:

Qui peut conter les flots impétueux,
Ou le sablón que la mer rassasie:

Qui a conté les fueilles des forests,
L'herbe au printemps, le beau blé des

[guère ts,

Les fruits d'Autonne, & et la gresle perlée:
Ne pouroit pas du Seigneur raconter
Les grand's bontez, que l'on voit

[surmonter
Tout ce qu'enclost la machine estoillee.

L'imitation ne se limite pas, comme cela se fait plus souvent, aux
quatrains. Ici, la structure et les arguments sont repris de manière

quasi identique et seule la conclusion se présente comme vraiment

Joachim Du Bellay, L'Olive, Genève, Droz, Textes littéraires français, 1974, p. 111.
13

Les notes de l'édition Textes littéraires Français de L'Olive rapprochent cette

construction de celle de certaines odes anacréontiques de Catulle et de quelques
poèmes de Pétrarque.



138 STEPHANIE AUBERT-GILLET

originale. Les deux sonnets nous font part d'une série d'éléments qui
ne peuvent se dénombrer afin de mettre en valeur, l'un l'amour de la
dame, l'autre le pouvoir du Seigneur. Nous remarquons une similitude

au niveau de la disposition formelle de ces sonnets: tous deux
sont en décasyllabes. Goulart, dont la plus grande partie de l'œuvre
est écrite en alexandrins, a choisi ici de fane correspondre la forme
du sonnet XXIV avec celle de son modèle.

La structure des deux sonnets est également très proche: l'anaphore
de "qui" ou de "celuy qui" se retrouve à la tête de chaque strophe
suivi d'un verbe de dénombrement revêtant une forme fixe chez
Goulart (répétition du verbe "conter") et variant chez Du Bellay qui
fait preuve d'une plus grande invention lexicale ("a nombré", "a sceu

combien", "a conté"). Examinons à présent la nature des images
évoquées. Les premiers quatrains présentent la même métaphore des

étoiles, représentées par des feux couronnant la nuit (les termes
"couronne" / "couronnent" se trouvent du reste dans les deux cas au
troisième vers). Le contenu identique révèle cependant une plus
grande sobriété d'expression de la part de Goulart qui renonce à

l'antithèse "noirs cheveux de la plus clere nuit" pour se contenter du
seul substantif.

De même, nous remarquons, à l'examen du sonnet XXTV, un
réaménagement des figures selon un impératif logique. Les images de

Du Bellay, disposées en couple antithétique (les richesses simples et

gratuites de la nature et celles provoquant l'avidité de l'Inde, les feux
du volcan et les flots de la mer) sont regroupées selon une cohérence

thématique: le second quatrain traitera des pays lointains et de la mer,
tandis que le premier tercet, des signes distinctifs des quatre saisons,

complétant une série que Du Bellay n'avait pas achevée.

Mais la véritable différence intervient, ainsi que nous l'avions déjà
annoncé, dans le demier tercet. En effet, alors que Du Bellay déclare

que celui qui serait capable de compter tous ces éléments insaisissables

pourra "estimer les vertuz et les beautez" de sa dame, Goulart au
contraire, indique que le dénombrement de tous les éléments de la
nature ne "pouroit pas" rendre l'idée de la bonté de Dieu. Par là,
l'auteur des Imitations Chrétiennes entend bien marquer la supériorité



LES IMITATIONS CHRÉTIENNES DE SIMON GOULART 139

du créateur sur la créature et réaffirmer que la femme chantée ne peut
rivaliser avec Dieu. La dame, même exceptionnelle, se décrit par un
langage encore humain, alors que le Tout-Puissant se place hors de

l'entendement de l'homme. Ainsi, il paraît important, pour pleinement
saisir la portée du sonnet XXTV, de le comparer à son modèle. Un
examen hors du contexte aurait sans doute pu mettre à jour la même

ligne directrice mais n'aurait pu déceler le discours métapoétique qui
le sous-tend. Goulart, en reprenant ces expressions hyperboliques du
discours amoureux, démontre leur futilité face à la grandeur de Dieu.

Le sonnet XXV du Premier Livre des Imitations Chrétiennes s'inspire

d'un poème dédié au dieu Zéphyr et tiré de l'Olive (LXXXVI).
L'œuvre originale présente une dimension religieuse païenne très

marquée qui s'exprime par l'édification d'un "autel" de verdure en
l'honneur du dieu des vents et par les adjectifs "sacré" et "sainct"
associés à son image et à son nom. Du Bellay met en scène une

religion animiste où les dieux des éléments favorisent l'amour des

humains:

L' Olive LXXXVI Imitations Chrétiennes I, XXV

Près d'un boccage, au milieu d'un beau

[pré,
Où d'un ruisseau la frescheur toujours
[dure,
Je te feray un autel de verdure
De mile fleurs tout autour diapré.
Là je pendray en un tableau sacré

A ton sainct nom, une riche peincture,
Ou je feray de vers une ceinture,
De mile vers, s'ilz te viennent à gré.

Parmi les champs, au milieu d'un verd pré,

Pres des ruisseaux où le frais tousjours
[dure,
Es bois touffus sous la gaye verdure,
Dans mon jardin de cent fleurs diapré:
En tous endroits; à ton renom sacré

Offrir je veux, non pas une peinture,
Ains ame & corps de moy ta creature:
Pour te louer, s'il te venoit à gré.

Goulart n'a emprunté à ce poème que les deux premiers quatrains,
donnant sa propre conclusion à un ensemble déjà établi. Les
changements sont minimes, mais peuvent cependant nous renseigner
sur les conceptions littéraire et religieuse de l'auteur des Imitations
Chrétiennes. Le vocabulaire apparaît, chez ce dernier, plus restreint:
les mots "boccage", "frescheur" sont remplacés par des substantifs



140 STEPHANIE AUBERT-GILLET

plus usuels, à savoir "bois" et "frais". Cette restriction dénote la
volonté de ne pas user de termes trop compliqués, de ne pas se perdre
dans l'évocation de mots loin du commun. Sur un plan théologique,
nous remarquons bien évidemment la disparition de la référence à

"l'autel" païen et la substitution du pluriel au singulier "près d'un
boccage"/ "parmi les champs", "où un ruisseau" / "près des

ruisseaux", "Là"/ "en tous endroits", je souligne). Cette dernière

remarque prend toute son importance. Alors que l'autel païen s'élève
dans un endroit précis, les signes de déférence de l'homme à Dieu
s'exercent indifféremment du lieu. Goulart rappelle ainsi les principes
réformés qui prônent, contrairement à la foi catholique pour laquelle
la sanctification du lieu compte beaucoup, la possibilité pour tous
d'accéder à Dieu "en tout temps & tout lieu"14.

Observons à présent les vers du deuxième quatrain qui amorcent
le changement de perspective entre les deux sonnets. De la même
manière que pour le sonnet XXTV, Goulart utilise la négation pour se

démarquer de son modèle profane: à la volonté de peindre "un
tableau sacré" exprimée par Du Bellay, il réplique par celle d'offrir
"non pas une peinture / Ains ame & corps de moy ta creature". Seule
la création de Dieu lui-même est digne de le louer15, alors que les

ouvrages humains - peinture, poésie - ne faisant qu'imiter un modèle

plus parfait, ne conviennent pas à cette haute tâche. Goulart semble
formuler une critique envers une conception de l'art qui, s'exaltant
sur sa propre beauté, en oublierait Dieu. Pour lui, et ainsi que
l'annonce la suite du sonnet XXV, l'homme a été créé pour "voir,
dire, ouù du Seigneur les merveilles". La poésie ne peut être, de ce

fait, que l'expression de la louange divine et non pas du génie
humain.

Imitations Chrétiennes, Livre I, XC.

"Or ce que dit Sainct Augustin est vray, que nul ne peut chanter choses dignes de

Dieu, sinon qu'il l'ait receu d'iceluy". Jean Calvin, "Epître figurant en tête des éditions
du Psautier Huguenot", in Clément Marot, Cinquante pseaumes de David mis en

françoys selon la vérité hébraïque, Paris, Champion, 1995, p. 316.



LES IMITATIONS CHRETIENNES DE SIMON GOULART 141

Le sonnet que nous allons à présent examiner prend comme
modèle le sonnet 88 des Regrets16. Il établit avec ce demier une
sorte de dialogue: Goulart semble, en effet, répondre, à travers le
sonnet XC du Premier Livre, à la question formulée dans le premier
quatrain du sonnet de Du Bellay. Face à l'interrogation sans fin de

l'athée, le croyant, grâce à sa foi, obtient la réponse attendue:

Regrets 88 Imitations Chrétiennes, I, XC

Qui choisira pour moi la racine d'Ulysse? Pour ne tomber dans les pattes du vice,
Et qui me gardera de tomber au danger Pour eschaper du monde le danger,

Qu'une Circe en pourceau ne me puisse Pour ne me voir d'homme en pourceau
[changer, [changer,
Pour être à tout jamais fait esclave du Je ne veux pas la racine d'Ulysse:

[vice? [...]
Contre l'effort de la poison damnable
De ma Circé. Donne moy donc, o Dieu,
Ceste racine, en tout temps & tout lieu.

En effet, les interrogations du sonnet 88 portant sur la question de

l'identité du sauveur ("qui choisna?"/"qui me gardera?") n'ont pas
lieu d'être dans la conception religieuse de Goulart. De Dieu seul

peut venir le salut et le chrétien, mû par une foi véritable, ne peut en
douter. C'est ainsi que, si nous trouvons les mêmes arguments et bien
souvent une même disposition des mots et de la rime dans les deux
poèmes ("tomber au danger'V'eschaper du monde le danger", "en

pourceau ne me puisse changer'V'ne me voir d'homme en pourceau
changer", "à tout jamais fait esclave du vice'V'ne tomber dans les

pattes du vice"), la structure en est différente: Du Bellay s'interroge,
doute, tandis que Goulart croit. La comparaison entre les quatrains de
chacun de ces poèmes fait ressortir l'inquiétude du poète profane et
la confiance du poète croyant. Goulart introduit également une
critique de l'utilisation de la mythologie. La racine d'Ulysse,
invoquée comme une instance de salut par Du Bellay, est refusée, au

16
Joachim Du Bellay, Les Regrets, Paris, Gallimard, 'Toésie", 1967, p. 127.



142 STEPHANIE AUBERT-GILLET

moyen de la négation, par l'auteur des Imitations Chrétiennes. Ce
n'est pas le héros de l'Odyssée qui apportera réconfort à celui qui se

trouve en danger - la plainte de Du Bellay restant désespérément sans

réponse17 - mais bien, ainsi que le note Goulart dans son demier
tercet, Dieu lui-même. L'image de la racine se voit investie d'un sens

religieux: n'étant plus le simple antidote à la magie de l'enchanteresse,

elle se fait la métaphore de la foi du chrétien face à la tentation
des plaisirs pécheurs.

Le demier poème à être inspiré de Du Bellay se trouve dans le
Second Livre et nous dévoile immédiatement ses sources. Inséré dans

une série intitulée "Sur les pourtraits des antiquitez Romaines", le
sonnet XV reprend de nombreux éléments du sonnet 3 des Antiquités
de Rome18. Goulart semble avoir construit toute l'argumentation de

son poème à partir des quatre demiers vers de ce demier, reprenant
à son compte l'image du Tibre qui demeure étemel face à la fugacité
des grandioses monuments:

Les Antiquités de Rome 3 Les Imitations Chrétiennes II, XV

Nouveau venu, qui cherches Rome en

[Rome
Et rien de Rome en Rome n'aperçois,
Ces vieux palais, ces vieux arcs que

[tu vois,
Et ces vieux murs, c'est ce que Rome

[on nomme.
Vois quel orgueil, quelle ruine: et comme

Celle qui mit le monde sous ses lois,

Tout ce que Rome tient de sa gloire
[premiere,

C'est le Tybre coulant Ses palais arrangez,
Ses Theatres, tombeaux, ont esté saccagez

Par le feu dévorant & l'espee meurtrière.

Le temps qui mange tout, laisse un peu
[de matière

Rude, vieille & rompue, & des piliers
[rongez

17
Chaque strophe de ce sonnet pose une interrogation ("qui?") sans que jamais une

réponse ne soit donnée sur l'identité exacte du sauveur.
18

Joachim du Bellay, Les Antiquités de Rome, Paris, Gallimard, "Poésie", 1967, p. 28.



LES IMITATIONS CHRÉTIENNES DE SIMON GOULART 143

Pour dompter tout, se dompta De sa maligne dent: brief par luy sont

[quelquefois19, [changez
Et devint proie au temps, qui tout Les beaux traits qu'avoit Rome en sa

[consomme. [grandeur entière

Rome de Rome est le seul monument Ce capitole grand qui tant ferme sembloit,
Et Rome Rome a vaincu seulement. Et sous qui l'univers fleschissoit &

[trembloit:
Le Tibre seul, qui vers la mer s'enfuit, Presques tout ruiné, chet tous les jours en

[poudre,
Reste de Rome. O mondaine inconstance! O Dieu, quels changemens! ce qui semble

[rien,
Ce qui est ferme, est par le temps détruit, Ce qui coule & s'enfuit, brise du temps

[la foudre,
Et ce qui fuit, au temps fait résistance. Et toute grandeur tombe en ce val terrien.

Les deux poètes expriment une même idée: malgré sa grandeur,
Rome et ses orgueilleux édifices n'ont pas résisté à l'action du temps,
présenté sous les traits d'une bête dévorante ("temps qui tout
consomme" / "temps qui mange tout"). Cette ville mythique qui
régnait autrefois en maîtresse sur le monde civilisé ("celle qui mit le
monde sous ses lois" / "sous qui l'univers fleschissoit & trembloit")
n'est plus que raine. Goulart et Du Bellay se plaisent à évoquer cette
déchéance, décrivant avec une certaine minutie les vestiges de ce

triomphe passé.

Cependant, malgré une démarche très proche, les deux poètes

poursuivent des buts différents. L'auteur des Antiquités semble
essentiellement nous faire part d'une réflexion sur la fortune et ses

renversements, s'adressant à la "mondaine inconstance" qui plonge
l'homme heureux dans le malheur et celui doté de richesses dans la

pauvreté. Il dénonce également, à travers ses allusions aux "vieux
palais", aux "vieux arcs", aux "vieux murs", la vanité et l'orgueil des

hommes. Goulart, quant à lui, construit, à partir des lignes directrices
de Du Bellay, une véritable parabole opposant, dans une perspective
évangélique, "ce qui ne semble rien" à la "grandeur" destinée à être

Cette expression se retrouve dans les Imitations Chrétiennes U, XVI: "Rome dompta
le monde, & soy mesme donta".



144 STEPHANIE AUBERT-GILLET

détruite par le temps. Goulart refuse quant à lui la notion de fortune
et invoque à sa place la puissance de Dieu20 ("O Dieu, quels
changemens!"). La création divine, dans son humilité, paraît étemelle
contrairement aux pompeux édifices érigés par mains humaines qui,
malgré leur apparente grandeur, ne sauraient résister à l'action du

temps. La raine de Rome est ainsi perçue comme la répétition du

châtiment divin contre Babel, comme la punition de l'orgueil des

hommes.
L'examen de ces quelques sonnets de Goulart inspirés de Du

Bellay nous prouve, par l'exactitude avec laquelle les termes, les

expressions, les rimes correspondent entre elles, qu'il est impossible
de nier une parfaite connaissance de la part du réformateur des

œuvres profanes du catholique Du Bellay. Malgré une doctrine
littéraire prônant l'abandon des "inutiles fleurs"21 de la poésie
amoureuse, le poète protestant ne cesse de s'inspirer de ses
ornements. Goulart semble ainsi utiliser les poèmes de Du Bellay comme
une sorte d'esquisse, comme des objets de méditation d'où il faudrait,
à partir d'une matière en apparence futile, fane ressortir un sens

religieux potentiel. Il reprend alors l'idée initiale et cherche à en tirer
une conclusion nouvelle, plus en accord avec ses croyances. L'exercice

de réécriture devient exercice spirituel. Le poète protestant fait
du poème profane un poème chrétien, transformant les indices d'une
vaine idolâtrie en l'expression de la plus pure louange à Dieu.

20 Goulart définit en effet ainsi la fortune: "Fortune. [...] Mais [ce mot] estant mal

pris, comme plusieurs l'entendent très mal, les esprits se laissent peu à peu aller à des

opinions profanes: dont l'une des principales est, que tout ce qui se fait en terre est

conduit par Fortune, c'est à dire par un cours téméraire et non reiglé. [...] L'Escriture
sainte abolit la fortune." Guillaume de Salluste Du Bartas, La Sepmaine ou la Création
du monde, Paris, Claude Rigaud, 1611, p. 312.
21

A. d'Aubigné, Les Tragiques, op. cit., Livre I, v. 33, p. 42.



LES IMITATIONS CHRÉTIENNES DE SIMON GOULART 145

La poésie comme outil:

L'imitation apparaît chez Goulart comme un principe créateur. De
même que Ronsard et Du Bellay s'étaient inspirés des auteurs de

l'Antiquité et de Pétrarque pour composer leurs œuvres, Goulart se

plaît à emprunter des vers à la poésie profane pour exprimer sa

propre conception de Dieu. Les mots, les vers, les images ne sont que
des outils. Neutres, ils peuvent selon qui les utilise, exprimer le faux
comme le vrai, chantant tant la concupiscence pécheresse que l'amour
divin. Conscient de la duplicité des mots, Goulart dira, à propos de

quelques vers de la Sepmaine empruntés à Virgile22:

Cecy est adjousté pour closture aux vers precedens, par une licence

assez bien séante aux Poètes, combien qu'aucuns trouvent que la
sainteté de ce poëme cy requérait que l'auteur se retint en cet endroit,
et en quelques autres. Quant à moy je ne suis pas du tout si severe:

pourveu que les choses soyent prises par le bon costé, et que l'on
regarde à l'intention et au but principal du Poëte, lequel s'est icy un

peu égayé pour resjouyr le lecteur, et monstrer combien peut l'outil de

la poesie, quand il est és mains d'un bon ouvrier.

Le caractère religieux d'un ouvrage poétique ne doit pas, selon

Goulart, empêcher une certaine recherche linguistique, une certaine
beauté littéraire. Les ornements de la poésie amoureuse peuvent être

repris à la condition qu'ils soient replacés dans une perspective plus
juste. D'expressions de l'amour profane, ils deviennent ainsi les

marques de la dévotion de l'homme envers le créateur. Les beautés
des fleurs de la rhétorique ne sont pas condamnées pour elles-mêmes.
"Prises par le bon costé", elles constituent un moyen de fane partager
la foi.

Ce changement de perspective se reflète dans la modification du

jugement de l'auteur sur le luth. Considéré comme l'instrument de la
vaine flatterie dans le sonnet d'ouverture, le luth prend dans la

22 Guillaume de Salluste Du Bartas, La Sepmaine, op. cit., p. 248, v. 1015-1018.



146 STEPHANIE AUBERT-GILLET

seconde partie des Imitations Chrétiennes une dimension nouvelle.
Dans les quelques poèmes réunis sous le titre "En faveur du luth"23,

cet instrument est présenté comme le moyen de communication entre
le ciel et la terre, à la fois préfiguration du chant céleste et instrument
de la louange de la créature au créateur.

Imitations Chrétiennes, II, XVII.

Amphyon par son luth eut jadis tant de grace,
Qu'il esleva les murs d'une grande cité.
Par le mesme intrument, Pluton fut incité,
A donner Euridice au grand harpeur de Thrace.
David (c'est vérité) sonnant devant la face
De Saul forcené, son esprit irrité
Appaisoit tout soudain: brief la dextérité
Du sainct luth, surmontoit le malheur en la place.
O luth tombé du ciel! o divin instrument
Qui bastis les citez, qui dontes le tourment
Du monde & de l'enfer, heureux est qui te touche!

Tresheureux, qui par toy son orgueil amollit:
Charmes ses voluptez, sa rude ame polit,
Pour louer Dieu, de cœur, des doigts, & de la bouche.

Le luth, passant des mains païennes d'Amphyon24 et d'Orphée à

celles, sacrées de David, reste identique. Ses accents résonnent

toujours avec les mêmes grâces, indépendamment du but qu'il sert:

son chant érige les cités, rend la vie à l'amour perdu et calme
l'homme abandonné de Dieu. De ce fait, même si Goulart réaffirme,
dans le demier vers du sonnet, la sujétion du "divin instrument" à

Dieu, la nature du luth reste ambiguë. D'essence neutre, tout comme
l'art poétique dont il est le symbole, il ne doit pas être jugé pour

23
Sonnets XVII à XX du Livre II.

24 Fils de Zeus et d'Antiope. Musicien, il reçut d'Hermès une lyre et attira, grâce aux
accents de son instrument, les pierres qui devaient servir à l'édification de la muraille
de Thèbes.



LES IMITATIONS CHRÉTIENNES DE SIMON GOULART 147

lui-même mais sur la base des intentions du musicien qui en use.

Ainsi, Goulart, reprenant les images profanes de la Pléiade, ne juge
pas la matière pour elle-même: les beautés et les grâces de la poésie
amoureuse ne sont condamnables que dans la mesure où elles louent
la Dame ou le Prince. Replacées dans un contexte religieux, elles
deviennent les légitimes porte-paroles de la dévotion. Ronsard, dans

une de ses réponses à ses détracteurs protestants, avait déjà saisi cette

ambiguïté inhérente à la poésie réformée:

Je m'estonne de ceux de la nouvelle foy,
Qui pour me hault-louer disent tousjours de moy,
Sy Ronsard ne cachoit son talent dedans terre,
Or parlant de l'amour, or parlant de la guerre,
Et qu'il voulust du tout chanter de Jesuschrist,

Il serait tout parfaict: car il a bon esprit,
Mais Sathan l'a seduict, le père des mensonges,
Qui ne luy faict chanter que fables et que songes...25

Si les poètes protestants critiquent la Pléiade, celle-ci reste,
indépendamment de la question religieuse, une référence en matière de

poétique. Ainsi Goulart, partagé entre son statut de poète et celui de

pasteur, refusera de trancher, préférant mêler dans un syncrétisme
heureux, les accents de l'amour à ses prières à Dieu.

Stéphanie Aubert-Gillet
Boursière du FNRS

25 Pierre de Ronsard, Discours à Louis des Masures, éd. de 1560, t. III, v. 363. Cité
dans M. Raymond, L'influence de Ronsard sur la poésie française, Paris, Champion,
1927.




	L'influence de la pléiade sur la poésie réformée : les "imitations chrétiennes" de Simon Goulart

