
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 30 (1996)

Artikel: Claudel et l'oralité, ou la "rumination de la bouchée intelligible"

Autor: Kaës, Emmanuelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-264355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-264355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CLAUDEL ET L'ORALITE,
OU LA "RUMINATION DE LA BOUCHÉE INTELLIGIBLE"

"Entre les joues et derrière les dents et les lèvres, il y a la langue
sous la voûte du palais, valve, contrôleur, ange épais de la

sapience! Et il y a cette énergie de la chair qui expulse l'âme pour
en atteindre une autre"1.

"Ce n'est pas avec l'encre et la plume que l'on fait une parole
vivante!" s'exclame la Muse dans la quatrième Ode, "La Muse qui est
la Grâce" (Po.2, p. 268). Claudel, définissant sa poésie comme parole
plus qu'écriture, place l'oral au cœur de l'écrit: poésie (c'est la
bouche et le souffle qui écrivent le poème), mais aussi écriture
dramatique, exégèse et traduction. Comme l'affirme H. Meschonnic

La question de l'oralité suppose une poétique [...] L'opposition de

l'oral à l'écrit confond l'oral et le parlé. Passer de la dualité oral / écrit
à une répartition triple entre l'écrit, le parlé et l'oral permet de

reconnaître l'oral comme un primat du rythme et de la prosodie, avec
sa sémantique propre, organisation subjective et culturelle d'un
discours, qui peut se réaliser dans l'écrit comme dans le parlé [...]
L'imitation du parlé dans l'écrit est distincte de l'oral3.

i P. Claudel, Paul Claudel interroge l'Apocalypse, Œuvres complètes, XXV, p. 216.
2

Abréviations utilisées désormais:

Pr.: Œuvre en prose, Paris, Gallimard, Pléiade, 1957.

Po.: Œuvre poétique, Paris, Gallimard, Pléiade, 1957.

Th.: Théâtre, Paris, Gallimard, Pléiade, I, 1965; II, 1967.

J.: Journal, Paris, Gallimard, Pléiade, I, 1968; II, 1969.

O.C.: Œuvres Complètes, Paris, Gallimard, 29 volumes, 1950-1985.
3 H. Meschonnic, La Rime et la vie, Paris, Verdier, 1990, p. 236.



84 EMMANUELLE KAES

L'œuvre de Claudel exige cette distinction entre l'oralité comme
poétique, entendue comme extériorisation de l'intime et primat du

rythme dans le discours, et le parlé, compris comme représentation,
imitation à la fois codée et approximative de la syntaxe, du lexique
et de la prononciation parlés. Notre objectif sera ici de cerner cette

poétique claudélienne de l'oralité, en mettant à jour la pluraüté de ses

formes et en examinant son évolution au fil de l'œuvre du poète:

globalement, l'écriture de Claudel suit un parcours qui va de l'oral au

parlé, parlé qui envahit massivement ses productions tardives,
l'exégèse et le demier théâtre.

"La bouche, dit Claudel, est l'organe du goût, de la parole et de la
respiration"4. La physiologie éclaire l'esthétique: les deux dimensions
de l'oralité poétique sont pour lui le goût et le rythme qu'il rattache

au modèle organique de la respiration.
Le goût en poésie est corporalisation jouissive du langage: il

affirme dans l'"Art Poétique": "Pour comprendre les choses, apprenons

les mots qui en sont dans notre bouche l'image soluble5.

Ruminons la bouchée intelligible." (Po., p. 149). Ou encore dans ses

"Réflexions et propositions sur le vers français":

Par le moyen de la poésie, nous informons le lecteur, nous le faisons

participer à notre action créatrice ou poétique, nous plaçons dans la
bouche secrète de son esprit une enonciation de tel objet ou tel
sentiment qui est agréable à la fois à sa pensée et à ses organes
physiques d'expression. (Pr., p. 4)

4
P. Claudel, Le Cantique des Cantiques, O.C., XXII, p. 216.

L'adjectif "soluble", sans doute emprunté par Claudel à l'Art Poétique de Verlaine,
revient de manière insistante dans sa définition de l'oralité poétique: le mot est "image
soluble des choses", le poète Cœuvre propose au monde "un mot soluble et délectable"
(Th. I, p. 434). Claudel infléchit l'évanescence verlainienne vers un processus physique
de digestion.



CLAUDEL ET L'ORALITE 85

Les formules utilisées par Claudel pour décrire cette oralité
fondatrice associent le corporel et le spirituel, "bouchée intelligible"
du poème, "bouche secrète de l'esprit" du lecteur, "haleine intelligible"

du vers.
L'imaginaire claudélien du manger contamine l'oralité poétique,

dans sa dimension de production (la parole-écriture) comme de

réception. Claudel assimile la parole à un processus alimentaire,
attaque, traitement buccal et ingestion ("rumination"):

L'organe du Goût est la langue, mais aidée par une machinerie qui
lui prépare sa tâche d'absorption, de critique et de délectation: les

dents qui arrachent et divisent, la presse de la mâchoire et du palais,
les joues élastiques, les giclures de tous les côtés constituées par les

glandes salivaires [...] Comment éviter la comparaison de cette

opération physique avec celle du malaxage intellectuel, à la fois
analyse et pâte, et la réduction de cette becquée alimentaire que notre
pince buccale a été prendre au dehors avec le pétrissage et la confection

dans le vestibule de notre esprit de la boulette intelligible?6

Le poète ici encore abolit toute opposition entre le corporel et le

spirituel, l'alimentaire et le verbal ("la boulette intelligible",
"l'absorption et la critique", "le malaxage inteUectael", "l'analyse et la
pâte"). Cette oralité indissociablement alimentaire et linguistique a

valeur erotique et agressive: il y a une jouissance identique du parler
et du manger dans l'attaque et la fracture. Tout un imaginaire agressif
est chez Claudel attaché aux dents et à la langue, "pointe acérée",
"vipère", "dard qui porte en lui la conscience et la saveur de la
blessure qu'il va faire"7.

La lecture aussi est consommation et ingestion, le lecteur de poésie
ou le lecteur de la Bible sont pour Claudel des corps mangeurs,
comme en témoigne cette page étonnante sur les versets du Cantique
des Cantiques:

6
Présence et Prophétie, O.C., XX, p. 295.

7 Le Cantique des Cantiques, O.C., XXII, p. 216.



86 EMMAeNUELLE KAËS

nous voyons tout le texte de l'Ecriture divisé en versets. Ce sont
les dents de la Sagesse, ce sont les dents de l'Eglise, qui ont ainsi
transformé l'onde répercutée par la Grâce en unités substantielles, en

paroles vraiment vivantes et vivifiantes que nous pouvons méditer,
utiliser et conserver, et qui deviennent pour nous à notre disposition
autant de principes impulsifs. C'est comme si on nous rompait du pain
et si on nous en mettait les morceaux l'un après l'autre dans la
bouche8.

L'ingestion jouissive du Texte Sacré est facilitée par le découpage
de l'objet à avaler en fragments assimilables. L'oralité de l'Auteur
Divin ("les dents de la Sagesse") vient dire le rythme des versets, la
discontinuité de la Parole. Cette oralité quasi archaïque du Livre bon
à manger n'est pas separable de la symbolique de la Parole nutritive
et vivifiante9. Il faudrait analyser le lien, très fort chez Claudel, du
sacré à l'oralité la plus concrète, lien enraciné, évidemment, dans la
théologie catholique (l'Eucharistie): le Verbe se fait chair d'abord
dans la parole, la voix. Mais même l'Ecriture est rattachée par
Claudel à l'oralité, elle est une bouche qui parle: "Qu'est-ce qui parle
plus que le Verbe? C'est Lui qui fait de ces deux choses une seule,

je dis de ces deux lèvres associées pour le proférer, l'Ancien et le
Nouveau Testament"10.

8
Ibid., p. 383.

Les exemples abondent dans l'exégèse. Ainsi dans Paul Claudel interroge
l'Apocalypse: "Le gosier, [...] l'organe qui sert à nous remplir, ou, pour employer
l'expression d'Isaïe, dans une mise en œuvre simultanée de sa double conduite, sucer,
traire, attraire. Mais ici le poète ne nous parle pas du résultat de cette communion mais
du goût qui en accompagne l'exercice. Le vin [...] pour lui ne devient vraiment du vin
que par le moyen du gosier qui le fait passer dans le cœur [...] Gustate, dit le Psaume

XXXIII, 9, et videte quonima suavis est Dominus — L'œil n'a point vu, l'oreille n'a
point entendu, dit saint Paul, ce que Dieu a préparé à ses élus. L'œil, l'oreille, soit!
Mais il ne dit rien de notre gosier" (op. cit., p. 216). Claudel, plus tard, traduira ainsi
ce Psaume 33: "Ah tais-toi, ferme les yeux, goûte! c'est bon, tout ce soleil d'un seul

coup que l'on a mis sur la langue pour que je l'avale!"
Le Cantique des Cantiques, O.C., XXII, p. 130.



CLAUDEL ET L'ORALITE 87

Cette oralité de la lecture du Texte Saint se prolonge dans sa

traduction. Pour Claudel, traduire, même (et surtout?) le Texte Sacré,
c'est vomir. fi affirme dans la préface de sa traduction des Psaumes:

"U y a quelqu'un qui m'a enfoncé les doigts aussi loin qu'il peut dans

la bouche et je vomis"11; ou encore: "[la langue de l'Esprit Saint] la
voici qui d'elle-même se place dans notre bouche pour enfoncer ses

racines jusqu'au fond de nos entrailles"12. Cette oralité est elle-
même décrite, tout au long de cette préface, dans un registre
parlé-famUier:

Ce n'est pas beau! j'ai relu tout ce tas de psaumes que j'ai gribouilles

depuis trois ou quatre ans, et non, sacrebleu, ce n'est pas beau! Il
ne s'agit pas de littérature!13

Ajoutons que le poète traduit les Psaumes de David à partir de la
Vulgate, du latin d'église de saint Jérôme, autrement dit, c'est à la
version vulgaire du Texte Saint que va sa préférence. Voici un
exemple de sa "traduction" "pas belle":

La manière que j'ai eue de mettre un pied devant l'autre, tout de

même il est temps d'y songer, et toute cette écriture que j'ai écrite
avec ma langue.

J'ai mis un compteur à mon embouchure, le type peut s'en donner
contre moi tant qu'il veut. (Ps. 38)

On appréciera la manière dont Claudel thématise l'oralité14 à

11
P. Claudel, Psaumes, traduction, 1918-1953, avant-propos de Pierre Claudel, Paris,

Desclée de Brouwer, 1966, p. 15.
12 Ibid.
13 Ibid.
14 Le parlé est pour Claudel langue du commun et des "êtres naïfs", c'est-à-dire, entre

autres, des enfants: plusieurs de ses textes exégétiques sont des conversations qui
miment le parlé, écrites avec sa fille et pour sa fille. Ainsi Le Cantique des Cantiques:

"La Fille: Maintenant qu'au produit — pensez un peu! les raisins de Chanaan!

deux hommes dans le temps qu'il fallait pour porter une seule grappe! — il n'y a pas



88 EMMANUELLE KAËS

l'intérieur même de sa traduction ("toute cette écriture que j'ai écrite

avec ma langue"), traduction qui pose une équivalence profonde entre
le sacré et le vulgaire, mine tout principe rhétorique d'aedequatio, de

convenance thème/forme, mettant ainsi à mal les catégories stylistiques

de "bas" et de "sublime".

L'oralité en poésie est gustative mais aussi rythmique, rythme que
Claudel rapporte, reprenant un des topoi de la poétique, à un double
modèle physiologique: le rythme cardiaque ("la pompe à vie") et la

respiration:

L'expression sonore se déploie dans le temps et par conséquent est

soumise au contrôle d'un instrument de mesure, d'un compteur. Cet
instrument est le métronome intérieur que nous portons dans notre
poitrine, le coup de notre pompe à vie, le coeur qui dit indéfiniment:

Un. Un. Un. Un. Un. Un.
Pan (rien). Pan (rien). Pan (rien).
L'ïambe fondamental, un temps faible et un temps fort.
Et d'autre part, la matière sonore nous est fournie par l'air vital

qu'absorbent nos poumons et que restitue notre appareil à parler qui
le façonne en une émission de mots intelligibles. ("Réflexions et
Propositions sur le vers français", Pr., p. 5)

Cet ancrage du rythme poétique dans les rythmes du corps est au
fondement de la poétique claudélienne de l'oralité. Examinons
quelques textes où Claudel décrit poétiquement l'émergence de la
parole poétique: les discours de Ly et de Cœuvre dans les deux
versions de La Ville, le monologue de Cébès dans Tête d'Or et la

adjudication comme pour le vin des Hospices de Beaune!"
Un peu plus loin:
"La Fille: Tout de même papa, il y en a une [question] que vous avez oubliée!
Le Père: Quelle question?
La Fille: Et ta sœur?

Le Père: Je ne comprends pas.
La Fille: Eh bien, oui! Et ta sœur, la petite sœur, quoi! celle qui n'a pas de seins.

Vous ne l'avez donc pas lu, votre fameux chapitre VIII?" (Ibid., p. 437)



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 89

première Ode. Le personnage de Ly dans la première version de La
Ville (1890), très proche du Cébès de Tête d'Or, affirme:

Je ne parle pas selon ce queje veux, d'abord le souffle m'est enlevé!

Et de nouveau, de l'existence de la vie se soulève le désir de

respirer!
Et j'absorbe l'air, et le cœur profond, baigné,
Il dit, et je restitue une parole;
Et alors je sais ce que j'ai dit. Et telle est ma joie! (Th.I, p. 311)

Dans la seconde version de ce drame (1895-1898), le poète Cœuvre
déclare:

J'inventai ce vers qui n'avait ni rime ni mètre,
Et je le définissais dans le secret de mon cœur cette fonction double

et réciproque
Par laquelle l'homme absorbe la vie et restitue dans l'acte suprême

de l'expiration,
Une parole intelligible15. (Th.I p. 488)

Dans la première Ode, "Les Muses" (1904):

Voici soudain, quand le poète nouveau comblé de l'explosion
intelligible,

La clameur noire de toute la vie nouée par le nombril dans la
commotion de la base,

On retrouve dans la poétique de Cœuvre la double dimension rythmique-gustative
de l'oralité: "Et si la parole est une nourriture, c'est ainsi que divers aliments nous ont
été donnés. [...]

Il en est que l'on broie et mâche, d'autres où la langue seule fait son œuvre;
Et d'autres comme le lait, et d'autres

Qui fondent d'eux-mêmes dans la bouche comme le beurre et le sucre.
Et moi, pressé par le bruit intérieur, je voulais proposer au monde un mot soluble

et délectable,
Afin de repaître comme un profond estomac la mémoire et l'intelligence comme

une bouche bordée de lèvres et de dents." (La Ville, Th.I, p. 434).



90 EMMANUELLE KAËS

S'ouvre, l'accès
Faisant sauter la clôture, le souffle de lui-même
Violentant les mâchoires coupantes,
Le frémissant Novénaire avec un cri! (Po., p. 222)

Nulle part dans ces trois textes, l'écriture n'est mentionnée, la

parole poétique est un souffle qui "violente les mâchoires", relié à "la
vie": "cette fonction double et réciproque par laquelle l'homme
absorbe la vie", "la clameur noire de toute la vie", "l'existence de la
vie", vie assimilée à l'indistinct, à l'inconnu. Cette "explosion", tout
particutièrement dans "Les Muses", bouleverse la syntaxe, produit des

ruptures de construction enchaînées. C'est un processus rythmé, que
Claudel décrit dans ces textes, qui se déploie dans la durée (dans la

première Ville: "d'abord", "de nouveau", "alors"), la profération de la

parole poétique correspondant au deuxième moment, celui de

l'expiration, de la restitution de la "parole intelligible": le poète alors
"sait ce qu'il a dit". L'instrument de cette transformation par la parole
de l'indistinct en intelligible, de la "commotion" en signification, est
le vers: "le vers sert à représenter le rapport inextinguible de l'instinct
muet et du mot proféré"16 écrit Claudel en 1891, et plus particulièrement

l'ïambe. Défini comme rythme majeur du "Vers dramatique",
"mètre scénique essentiel" (Pr., p. 421), l'ïambe se confond pour
Claudel avec le rythme vital: il "est la traduction la plus simple de

cette pulsation qui ne cesse de compter le temps dans notre poitrine"
(Pr., p. 7); il "est notre vie eUe-même, notre rythme essentiel par quoi
nous vivons et nous sommes"17. La première Ode évoque un
processus identique de "transmutation": la Muse Thatie "tient le

masque énorme, le mufle de la Vie, la dépouille grotesque et terrible"
puis l'arrache pour empoigner "la formule transmutatrice" (Po.,

p. 225). Ainsi l'oralité qui fonde la parole poétique comme la parole
dramatique, récuse toute séparation entre le langage et la vie. L'ïambe

16
Cahiers Paul Claudel I, Paris, Gallimard, 1959, p. 141.

Lettre de Claudel à G. Brandes, citée par M. Lioure in L'esthétique dramatique de

Paul Claudel, Paris, A. Colin, 1971, p. 98.



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 91

fait de l'existence une "parole intelligible", transforme en langage ce

qui lui échappe (le chaos de "l'instinct muet" ou de "la clameur
noire").

La définition claudéUenne de l'ïambe est toutefois assez instable,
il est tantôt défini au seul plan rythmique (une brève, une longue),
tantôt au plan phonique, "accord non pas tant de quantités mais de

qualités"18: "J'appelle VERS l'haleine intelligible, le membre logique,
l'unité sonore constituée par l'ïambe ou rapport abstrait du grave et
de l'aigu"19. Quoi qu'il en soit, l'ïambe claudélien, vers non-rimé et

non-compté ("sans rime ni mètre"), rejoint le vers libre des années
1880-189020 dans la revendication d'un rythme anti-métrique
nouveau ("J'inventai" dans La Ville, "le poëte nouveau" dans "Les
Muses"). Claudel lui-même souligne la parenté dans son essai sur le
vers de 1925:

le vers dont l'emploi partout a prévalu est le vers ïambique universellement

employé dans le théâtre ancien [...] Le mètre souvent presque
insensible se rapproche du vers libre. (Pr., p. 7)

Ainsi, tout comme le vers libre des symbolistes, l'ïambe de

Claudel se veut ouverture de la poésie à la vie et à l'oralité, tandis

que le vers métrique (classique) se rattache imaginairement pour le

poète à la mort, à l'artifice et à l'abstraction:

Il était beaucoup plus commode de travailler tranquillement sur une
matière inerte et morte qui ne se débattait pas sous l'acier. L'arrangement

des mots entre eux devint un jeu purement cérébral comme
l'algèbre ou les échecs. (Pr., pp. 9-10)

18
O.C., XVIII, p. 461.

19 Lettre de Claudel à A. Mockel, Cahiers Paul Claudel I, p. 140.
20 Claudel dans sa jeunesse a fréquenté de nombreux poètes pratiquant le vers libre,
il admire Mallarmé, fréquente Albert Mockel et Henri de Régnier, et, en 1890, il
envoie son drame à Maeterlinck.



92 EMMANUELLE KAËS

L'oralité, la poésie

La continuité frappante du lyrisme poétique et du lyrisme
dramatique, la commune utilisation de l'ïambe, l'identique dimension

performative de la parole qui énonce ce qu'elle fait, invitent à voir
dans l'oralité ce qui abolit la différence entre les genres. En 1948,
Claudel note dans son Journal:

Dans ma nouvelle version de Partage de Midi et dans mes Psaumes,

j'ai essayé de styliser, d'élever à la dignité poétique le langage
familier, le langage de tous les jours. C'est le même et pas le même.

(J.II, p. 487)

Comment définir linguistiquement "le langage de tous les jours"?
Est-ce un synonyme du parlé? Un registre, le familier-populaire? Ou

se définit-U, par exclusion, comme tout ce qui n'est pas stéréotypes
et conventions "poétiques"? En tout cas, il est posé par Claudel

comme consubstantiel à la poésie, entendue non comme genre mais

comme valeur, accomplissement des virtualités poétiques de la langue
commune. Partant, le drame et la traduction sont aussi poésie. La
dernière proposition, "C'est le même et pas le même", réécrit,

quarante ans plus tard, un verset de la Quatrième Ode:

Les mots que j'emploie,
Ce sont les mots de tous les jours et ce ne sont point les mêmes!

Vous ne trouverez point de rimes dans mes vers ni aucun sortilège.
Ce sont vos phrases mêmes. Pas aucune de vos phrases que je ne sache

reprendre! ("La Muse qui est la Grâce", Po., p. 265)

Ainsi, de 1905 à 1948, de la grande poésie lyrique de l'Ode à la
traduction en parlé populaire des Psaumes, la même poétique informe
l'écriture claudélienne. L'oralité fait la poésie c'est-à-dire la valeur du
drame, de la traduction, et, contre toute attente de la part de celui qui
le haïssait autant que les surréalistes, celle du roman: Le Lys dans la



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 93

vallée est un "incomparable poème"21 (Pr., p. 44). C'est, très

significativement, la description lyrique de la prononciation de

Madame de Mortsauf que Claudel choisit pour illustrer cette
affirmation dans ses "Réflexions et propositions sur le vers français":

Le souffle de son âme se déployait dans les replis des syllabes

comme le son se divise sous les clefs d'une flûte. Sa façon de dire les
terminaisons en i faisait croire à quelque chant d'oiseau; le c prononcé

par elle était comme une caresse, et la manière dont elle attaquait les

t accusait le despotisme du cœur. (Pr., p. 44)

En 1945, il exprime son admiration pour le demier roman-poème
d'Aragon, Aurélien:

Poème, Aurélien l'est non seulement par la composition, mais par le

style. Je n'ai qu'une chose à en dire: c'est qu'Aragon parle vraiment
le français comme sa langue naturelle et l'oreille se prête avec délice
à cet idiome enchanteur. J'ai été hanté toute une après-midi par cette

petite phrase que je gardais comme un bonbon dans le coin de la joue:
L'écho trompeur l'affaiblit à plaisir. Et comme notre ami a eu raison
de profiter de l'indisponibilité de ce pauvre M. Lancelot22 désormais

immunisé derrière des barreaux plus rigoureux que ceux de la

grammaire, pour se payer gaiement des pas plutôt, des de façon à ce

que, etc. (Pr., p. 577)

La référence à "l'oreille", la comparaison gustative du "bonbon
dans le coin de la joue" et surtout la dénonciation de la prison de "la
grammaire" montrent que c'est bien l'oralité du roman d'Aragon23

qui en fait pour Claudel tout "l'enchantement". Car, pour l'auteur du

21
Pour Claudel, la plus grande poésie française est dans la prose: "Les plus grands

poètes s'appellent Rabelais, Pascal, Bossuet, Saint-Simon, Chateaubriand, Honoré de

Balzac, Michelet" (Pr., pp. 43-44).
22

D s'agit du pseudonyme d'Abel Hermant, incarcéré en 1945 pour collaboration.
23

L'auteur d'Aurélien parle dans Le Mentir vrai de "ce parler syncopé, ce français oral

qui est de ma génération..." (Louis Aragon, Le Mentir vrai, Paris, Gallimard, 1980,

p. 44).



94 EMMANUELLE KAËS

Soulier de satin, la grammaire est avant tout censure de l'oralité, du

parlé et des exigences de la voix:

La grammaire [...] a été fabriquée par des gens de cabinet qui avaient

perdu le sens de la langue parlée et qui avaient en vue l'expression
logique de la pensée et non pas son expression vivante et délectable

[...] La voix a ses lois, l'âme a ses exigences, qui ne sont pas celle de

la logique et de l'écriture. En vain la grammaire voudrait nous imposer
comme correctes d'imprononçables bouillies [...] des freins claqués
comme "bien que" ou "quoique" au lieu du solide "malgré que", qui
grippe et grince à la perfection. (Pr., pp. 41-42)

Le "parler visible"

L'oralité se prolonge en visuel dans la poésie de Claudel: "L'œil
écoute, mais la voix voit" (J.II, p. 769) affirme-t-il dans son Journal,
reprenant avec humour le titre de son recueil sur l'art L'Œil écoute.

C'est dans les Cent phrases pour éventails (1926) que cette continuité
entre la voix et le visible apparaît le mieux. Dans ces courts poèmes
où la dimension (calli)graphique est essentielle, l'oralité est omniprésente,

dans les titres successifs envisagés pour ce recueil (Ecrit sur le

souffle, Souffle des quatre souffles), dans la préface: Claudel s'y
adresse ainsi au lecteur: "Toi, reçois à l'oreille de ton cœur cette

parole muette que dépêche une haleine issue de la main" (Pr., p.
699), raccourci qui annule l'opposition de l'oral et du graphique,
compris ici comme acte corporel. Dans les poèmes eux-mêmes,
Claudel interpose des blancs entre les mots ou à l'intérieur des
mots24. Le blanc, en ce qu'il spatialise le rythme, est une des

Dans la première version de Tête d'Or déjà, le blanc coupe parfois un mot en son

milieu:
"Si vous songez que vous êtes des hommes et que vous v-
Ous voyez empêtrés de ces vêtements d'esclaves, oh cri-
Ez de rage et ne le supportez pas plus longtemps" (Th.I, p. 104).



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 95

dimensions fondamentales de l'oralité du poème25:

Laissons à chaque mot, qu'il soit fait d'un seul ou de plusieurs
vocables, à chaque proposition verbale, l'espace — le temps —

nécessaire à sa pleine sonorité, à sa dilatation dans le blanc. (Pr.,

p. 701)

Les Cent phrases accomplissent l'idéal de ce que Claudel nomme
le "parler visible" (Pr., p. 29); textes performatifs, Us énoncent la
poétique qu'Us réalisent:

Eventail De la parole
du

poète
il ne reste plus que le

S

ouffle

Œil
oreille mots

mouillés
dont la secrète

sensibilité
a pour centre

une goutte d'eau

Claudel affirme dans "La physiologie du livre": "Le blanc n'est pas seulement pour
le poème une nécessité matérielle imposée du dehors. Il est la condition même de son

existence, de sa vie, de sa respiration" (Pr., p. 77). Même les blancs du "grand poème

typographique" de Mallarmé, Un coup de dés jamais n'abolira le hasard, ont pour
Claudel cette valeur orale: "Mallarmé avait cette idée que dans un poème toutes les

parties n'ont pas la même importance, ne sont pas proférées avec la même intensité.

Il y a des affirmations qui doivent être en quelque sorte vociférées, qui sont faites pour
se carrer sur le papier en lettres énormes..." (Pr., p. 78).



96 EMMANUELLE KAES

Ici Claudel lie par équivalence le visuel, l'"œU", l'auditif,
I'"oreille", et l'oral, les "mots mouillés". Ces "mots mouillés"
rappeUent "ceje ne sais quoi de moelleux et d'humide conféré par la
salive aux mots que forme la bouche humaine", mais aussi la
délectation du "jus noir" de l'encre dans une autre phrase pour
éventail:

Encre Joie

du

jus
noir

Le poème pose comme indissociables "joie" graphique et "joie"
buccale, l'allitération en j renforçant le Uen syntaxique entre la "joie"
et le "jus". Ce rapport fondamental de l'oralité poétique et du visuel
était présent dès 1904 dans la première Ode:

O mon âme! le poëme n'est point fait de ces lettres que je plante
comme des clous, mais du blanc qui reste sur le papier. (Po., p. 224)

Ici encore, comme pour cette autre dimension de l'oralité qu'est
"le langage de tous les jours", l'esthétique claudéUenne apparaît
comme une et continue.

L'écriture dramatique: de l'oral au (pseudo)parlé

Le passage du texte à la scène théâtrale est passage de l'écriture
à l'oralité. L'écriture dramatique de Claudel a pour spécificité d'être
dès l'origine informée par l'oralité26, le dire est dans le dit, la
diction inscrite dans le discours. Le blanc qui isole le verset, pas

Quoique Claudel avoue à Gide en 1909: "Rien de ce que j'ai fait n'a été écrit en

vue de la scène. Je ne vais jamais au théâtre et j'en ignore les exigences" (Paul
Claudel-André Gide, Correspondance, Paris, GalUmard, 1959, p. 98).



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 97

autrement qu'en poésie, fait du langage dramatique de Claudel un
"parler visible". Antoine Vitez souligne que la marge de manœuvre
qu'il laisse à l'acteur est extrêmement réduite:

Il y a une particularité extraordinaire, c'est la disposition même du

verset, de la typographie. Qui indique non seulement la prosodie, la
scansion, mais les intonations. Ce qui veut dire qu'avec une telle
scansion et de tels mots on ne peut pas dire autrement. Je trouve cela
extraordinaire: Claudel est le seul dans toute la littérature dramatique
française qui fasse cela: la notation de l'intonation, le rythme, le
système des coupes. Si on prête l'oreille à ce que Claudel nous dit, on
aboutit non seulement à un système rythmique mais aussi à des

schémas intonatifs27.

La prééminence de l'oralité du texte implique chez Claudel celle
de la consonne: "la consonne éjecte la voyelle", ou encore:

si la voyelle ne lui est pas étrangère, c'est elle [la langue], s'allongeant,

se gonflant, se raccourcissant, se recourbant, et, toute baignée
de salive, feuille, pinceau, truelle, vipère, avec le concours des lèvres,
des dents et du palais, qui est l'artisan génial de la consonne2*.

Ce primat consonantique, Claudel le réaffirmera à plusieurs
reprises dans ses textes sur le langage dramatique et ses lettres aux
metteurs en scène. Les notes de J.-L. Barrault sur les répétitions du
Soulier de satin en 1943 montrent bien "la vertu prééminente des

consonnes" pour Claudel, le dramaturge récuse la déclamation fondée

sur les voyeUes, "Flamboyante dans le souffle du Saint-Esprit", pour
lui opposer l'accentuation des consonnes: "F/amboyante dans le

A. Vitez, "Un langage naturel", Europe, mars 1982, p. 39.
28

Le Cantique des Cantiques, O.C., XXII, p. 382.



98 EMMANUELLE KAES

sou7j7e du Saint-Esprit"29. Ce primat fait, selon H. Meschonnic, sa

modernité:

Toute la modernité poétique depuis la fin du siècle dernier, à travers

l'Europe, de Claudel à Khlebnikov, de Hopkins à Stramm, a chargé
non la voyelle mais la consonne. La modernité ne serait pas ce qu'elle

ein
est sans ce consonantisme

L'oralité est pour Claudel constitutive de la poésie du théâtre: "il
n'y a vraiment de théâtre que le théâtre parlé, (tout le reste n'étant

que moyens), il n'y a de théâtre parlé que le théâtre poétique"31. Ici
encore, l'auteur du Soulier de satin affirme la non-pertinence des

frontières de genre et fait de l'oralité le fondement de la poésie
dramatique. Le théâtre "parlé" ne signifie pas réalisme ou diction
naturelle; Claudel prône au contraire une diction stylisée:

Il y a quelque chose d'exaspérant qu'on reproche à mes artistes, c'est
cette soi-disant psalmodie. On ne peut pourtant pas réciter de la poésie
du ton dont on demande "deux sous à priser"32.

Pourtant, l'écriture du dramaturge octogénaire semble s'orienter
dans une direction toute contraire, celle d'une imitation du parlé.

Dans les vingt dernières années de sa vie, Claudel ne cesse de

refondre, de réviser ses drames. Au moment où, décidé à se consacrer
entièrement à l'exégèse, il affirme que le drame ne l'intéresse plus,
il écrit de nouvelles versions de L'Annonce faite à Marie, du Soulier
de satin, de Tête d'Or ou de L'Echange, généralement suscitées par
un projet de représentation. Non seulement il contracte les intrigues,

29 J.-L. Barrault, "Paul Claudel, notes pour des souvenirs familiers", Cahiers de la

compagnie M. Renaud-J.-L. Barrault, n° 1, 1953, p. 66.

H. Meschonnic, op. cit., p. 55.
31 Lettre à J.-R. Bloch, 19 dec. 1930, Archives Paul Claudel.
32 Cahiers Paul Claudel V, 1964, p. 163.



CLAUDEL ET L'ORALITE 99

"élague sans pitié la végétation poétique"33 mais transforme radicalement

son écriture dramatique: la langue parlée comprise comme
primat du registre populaire-familier, mime de la prononciation et

phrase disloquée, y fait une irruption massive. C'est dans la version

pour la scène de Tête d'Or de 1949 que Claudel pousse à son

paroxysme cette oralisation. A quatre-vingts ans, il réécrit la pièce de

ses vingt ans, la transpose "dans un stalag en Allemagne au cours de

la dernière guerre" (Th.I, p. 1230). Le nouveau Tête d'Or, Simon,
exerce le même ascendant sur ses compagnons que le héros de 1890.

La représentation du parlé repose dans ce nouveau drame sur
l'emploi de l'argot34 ("c'est l'aviateur anglais qu'nous était tombé
l'aut' jour qui vient de clamecer"), le mime de la prononciation par
l'élision des voyelles ("Tu trouves q'ça sent pas bon paç q't'es pas
le propriétaire"), la représentation conventionnelle du parler paysan
("Y a longtemps qu'al'ne t'écrit plus"; "Et pourquoi c'est-i qu'i
fraient la guerr' si c'est pas vrai qu'on a besoin de nous"), la
dislocation syntaxique ("Moi, je trouve q'ça sent pas bon, l'homme";
"Où c'est qu'elle est, la femme dans un sac?"). Mais le parlé reste

une représentation, plus schématique que réaliste. La transcription des

voyelles avalées, par exemple, est discontinue, Claudel en marque
certaines, en maintient d'autres ("Ça m'arrive toutes les nuits"), de

même, pour certaines syllabes ("C'est insupportab' d'être arrêté tout
le temps"). De manière insolite, il elide le [i]: "s'vous n'étiez pas un
tousseux comm' vous êtes". Dans cette phrase où il multiplie les

signes du parlé, il maintient le "ne" de la négation qu'il elide le plus
souvent ailleurs ("J'en ai pas d'autre à votre disposition"). Ce mime
d'oralité est associé à une thématique scatologique totalement absente
de la première version:

33
Cahiers Paul Claudel IV, 1962, p. 76.

P. Claudel avait rencontré Jacques Perret, l'auteur du Caporal épingle qui lui avait

fourni des détails sur les stalags où il avait passé deux ans (J.II, p. 708). Selon Pierre
Claudel, Perret aurait donné des leçons d'argot au poète. Cf. P. Brunei, "Tête d'Or
1949", Revue des Lettres Modernes, Paul Claudel 2, 1965.



100 EMMANUELLE KAËS

X. — C'est vous, le propriétaire,
Simon. — Tu l'as dit bouffi! Quand je suis arrivé ici pour la

première fois et qu'j'ai senti c't'odeur, je me suis dit: Nom de Dieu!
On est chez soi à la fin, c'est pas trop tôt! Le propriétaire qui entre
dans son écurie où ç'qu'y a cent cinquante vaches, i' trouve pas qu'ça
sent mauvais, le propriétaire! (Th.II, p. 1251)

Quelle relation y a-t-il entre le contenu de ce Tête d'Or 1949 et cette
transformation radicale du langage dramatique?

D'abord, dans son outrance et sa violence, le parlé se veut
défiguration de l'œuvre première. Le registre populaire vise à la
dérision du lyrisme35, que Claudel a toujours défini comme "son

grand ennemi". Il a très souvent souligné la réaction d'horreur
physique, de dégoût violent que lui inspire le Tête d'Or de 1890:

"l'idée de voir Tête d'Or a la scène me coupe un peu la respiration"36;

dans une lettre à Barrault:

c'est cette sincérité crue, maladroite, horriblement naïve qui me fait
frissonner! C'est comme si j'avais à me présenter devant le public,
dépouillé non pas seulement de ma chemise mais de ma peau! A ce

point que je ne puis plus lire le livre! Que serait-il de le voir représenté!37

ou encore: "Il y a des choses dans le discours de Cébès, dans les
discours de Tête d'Or qui me font dresser les cheveux sur la tête.

35
Dans une moindre mesure, la version pour la scène de Partage de Midi se

caractérise par la même familiarité de vocabulaire:
"Ysé.- J'étais contente! Dites,
Malgré tout, dans le fond, on est toujours content de foutre le camp, de laisser la

nom de Dieu de sacrée boutique derrière soi!
Hein? Point de chapeau, point de mouchoir que l'on agite pour nous autres?" (Th.II,

p. 1152).
36 Lettre de Claudel à Madame Lara, in Th.II, p. 1241.
37 Lettre à J.-L. Barrault, Cahiers Paul Claudel X, p. 134.



CLAUDEL ET L'ORALITÉ 101

Comment ai-je pu me livrer comme ça au public"38. A la répulsion
violente que lui inspire le premier drame répond donc en retour la
violence dont U charge le parlé familier et argotique, contre ce qu'il
nomme son "baragoin périmé". Dans les textes contemporains de

cette réécritare parlée du drame, U n'a pas de mot assez fort pour
dénoncer le lyrisme ancien: "accoutrement lyrique", "poudre aux

yeux", "lyrisme tapageur et creux", "grands airs d'opéra intolérables"...

Le mime du parlé n'est d'aiUeurs qu'un élément parmi
d'autres d'un plus vaste dispositif de destruction ironique de l'œuvre

originelle: dans la plupart de ces versions pour la scène, la réécritare
de l'œuvre en populaire-familier va de pair avec la mise à nu de
l'illusion théâtrale: parodie, distanciation, théâtre dans le théâtre sous la
forme de la répétition ou de l'improvisation: dans le Tête d'Or 1949,
des acteurs répètent Tête d'Or et ironisent sur le lyrisme des

premières répliques du drame de 1890.

Mais le pseudo-parlé est bien davantage qu'un réalisme anti-lyrique.

Violence retournée contre l'œuvre de jeunesse, il se recharge de

signification à l'intérieur du nouveau projet dramaturgique claudélien.
Le sens du drame, entre 1890 et 1949, évolue de l'exaltation de

"l'homme nouveau", de "la primauté de l'individu sur tout" à la
fraternité. Le "sentiment général" de l'œuvre de 1949 est, dit Claudel,
"la fraternité héroïque et virile"; la violence du conquérant de 1890

a cédé la place à la découverte de la communauté humaine: "Pas

moyen de rester tranquille! C'est le jeu. L's aut', les potes, nous. On
tend la main c'est comme au jeu de barres". Simon "a l'humanité
passionnément dans les doigts, comme un sculpteur la glaise, ou un
éleveur, ses bêtes", même si l'amour du prochain qui l'habite prend
une forme pour le moins brutale. Corrélativement, l'écriture du drame
suit un parcours qui va de l'oralité lyrique au parlé, d'une sacralisation

de la parole individuelle ("la primauté de l'individu sur tout") en
1890 au parlé populaire comme langage du collectif en 1949.

Exactement comme dans la traduction, contemporaine, des Psaumes,

38 Claudel parle, Lisieux éd. O.P.E.R.A., p. 21.



102 EMMANUELLE KAËS

le langage famiUer est amené au sacré. Le mime du parlé (associé à

la scatologie) devient la forme-sens de la communauté humaine:

De l'autre côté, chez les prisonniers, chez les esclaves, quand on s'en

va fienter par exemple, c'est rien, on n'y fait pas attention. Mais ici,
faut se lever dans la nuit glacée, faire lever les autres, qui jurent,
trouver la porte, se reculotter en claquant les dents, retrouver sa place.

Ça, c'est du drame, à la bonne heure, c'est du sport, c'est de la poésie,

on est des hommes! Tu comprends? On est des hommes! On va au

baquet, c'est tout à fait pareil, la même chose que si on allait à la
mairie pour voter. (Th.II, p. 1253)

Ce décalage en apparence extrême entre le langage dramatique et
la signification de la pièce n'est pas à Ure comme une distorsion que
la stylistique quaUfierait de "burlesque" (traitement bas d'un objet
élevé). Claudel n'accroît l'écart entre la trivialité du registre et le

signifié spirituel que pour mieux l'annuler. Le parlé est dérision du

sublime de l'œuvre originelle, mais en même temps la forme même

d'un autre subüme: l'emploi du parlé se fonde sur le principe que
rien dans l'humain n'est indigne de l'art. Cette nouvelle écriture

dramatique, dans la provocation, dit la théologie, signifie un monde
où tout a sa place et où tout est signe de Dieu. Dès lors l'exclamation:

"Ça, c'est du drame [...] c'est de la poésie, on est des hommes!"
est à prendre rigoureusement au pied de la lettre. La défécation et le

langage trivial comme Communion des Saints...

L'écriture de Claudel est donc écriture de l'oralité: les deux termes
ne sont pas antagonistes mais consubstantiels. Les dimensions de

l'oralité claudélienne sont diverses: corporalisation du discours fondée

sur le principe de l'unité de l'organique et du spirituel: la langue
sublime de l'Esprit Saint dans les Psaumes "se place dans notre
bouche pour enfoncer ses racines", elle est "quelque chose d'enragé

que l'on sent dans les reins"39, prééminence du rythme et du blanc

39
P. Claudel, Psaumes, op. cit., p. 15.



CLAUDEL ET L'ORALITE 103

dans le discours poétique, implication réciproque du visuel et de

l'oral, solidarité de la poésie et du langage commun (langage
"ordinaire" ou "familier") qui abolit tout cloisonnement générique.
Drame, poème, traduction, roman sont poésie parce que "partout où

il y a langage, partout où il y a des mots, il y a une poésie à l'état
latent" (Pr., p. 54). Et c'est l'oralité qui fait pour Claudel la valeur /
la poésie, de l'écriture.

Le passage, globalement, d'une poétique de l'oralité lyrique,
souvent oraculaire et obscure, à une poétique du parlé comme
forme-sens de la pacification et de l'explication, coïncide avec le

trajet claudélien. Le dramaturge, devenu à la fin de sa vie, selon ses

propres termes, "un vieux rigolo" fait du parlé l'expression de la
libération, de la délivrance à la fois dramatique et spirituelle: la
transcription en parlé des drames de la jeunesse liquide le lyrisme.
Mais en même temps, le parlé est doté d'une valeur propre, il est,

pour le dramaturge octogénaire, le langage universel et immédiat du

cœur, dépourvu de toute "ostentation esthétique". Ainsi, au sujet de

la version de 1948 de Partage de Midi, Claudel écrit:

Tout est devenu simple et liquide, les choses les plus hautes et les

plus profondes expliquées dans le langage le plus familier. C'est
vraiment le cœur seul qui réclame la parole. (Th.I, p. 1346)

et encore:

le sens-tu ce cœur qui bat? Ce n'est pas seulement l'être que je suis

venu d'apporter avec lui, c'est la raison d'être [...] C'est tout simple.
Lève toi! Tends la main! [...] Tout cela dans le nouveau acte IH, on a
essayé de le faire comprendre sans grands mots, dans un langage bête,

simple, naif, presque enfantin, presque grossieri (Th.I, p. 1352)

C'est en dernier lieu la théologie catholique qui fonde cette
écriture parlée-populaire: eUe récuse toute division en un domaine
noble et un "domaine populaire et malpropre où pataugerait le
commun" (Pr., p. 1232). Ce pari catholique que tout peut être

poétique éloigne radicalement le demier Claudel des conceptions de



104 EMMANUELLE KAËS

certains de ses aînés ou contemporains: la poésie comme "rémunération

du défaut des langues" selon Mallarmé, "la poésie pure" de

l'abbé Bremond, ou encore l'opposition valéryenne du langage

commun, confondu avec la prose, instrumental et véhiculaire, et de

la poésie, langue autonome séparée de la langue "de tous les jours".
Pour Claudel, toute la langue peut être sanctifiée, amenée à la

"dignité" poétique, parce qu'il n'est rien dans le réel (la Création) qui
ne soit indigne de l'art.

Emmanuelle Kaës
Université Biaise Pascal, Clermont-Ferrand.


	Claudel et l'oralité, ou la "rumination de la bouchée intelligible"

