
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 28 (1995)

Artikel: Jean Bodel : des "Flabiaus" à la chanson de geste

Autor: Rossi, Luciano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-263566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-263566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEAN BODEL: -

DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE

En guise d'introduction

Pendant quelque six siècles (début du XIe - fin du XVIe), le
spectacle des ménestrels1 a constitué le fondement d'une véritable
«industrie de l'amusement médiéval»2. Il est cependant très difficile,
encore de nos jours, en dépit de nombreuses recherches consacrées à

ce sujet3, de définir les caractéristiques des textes constituant le

corpus littéraire attribuable aux jongleurs. Trop souvent, en fait, on
a confondu le statut littéraire du "narrateur-récitant" et les conditions
sociales des prétendus "auteurs", en mélangeant des produits
poétiques d'origine très différente. Par ailleurs, dans les textes les

plus variés, les responsables des performances orales — les vilains
jougleres — sont toujours vilipendés à cause de leur ignorance et
maladresse. On leur oppose inlassablement un «maître» à qui revient
l'architecture de l'œuvre aussi bien que la "compétence" poétique des

«paroles» qui, comme l'écrivait Adenet le Roi, «apartienent a

noblement diter»:

Les deux termes de jogleor et de ménestrel, au moyen âge, étaient plus ou moins

synonymiques, comme l'a bien montré L. M. Wright, «More on the Meanings and

Uses oí Jongleur and Ménestrel», in Romance Studies, 17, 1990, pp. 7-19.

L'expression revient à M. Willem Noomen, «Auteur, narrateur, récitant de fabliaux:
le témoignage des prologues et des épilogues», in Cahiers de Civilisation Médiévale,
35, 1992, pp. 313-350 (p. 314).

Pour une bibliographie sur ce sujet, je renvoie à mon entrée Spielmannsdichtung,
dans le Lexikon des Mittelalters.



10 LUCIANO ROSSI

Vilains jugleres ne sai por coi s'en vant:

nul mot ne die desquë on li commant...4.

Li conteor dient qu'Yvain
firent nier, qui sont vilain:
n'en sevent mie bien l'estoire,
Berox l'a mex en sen memoire...5.

D'Erec, le fil Lac, est li contes,

que devant rois et devant contes
depecier et corrompre suelent
cil que de conter vivre vuelent.
Des or comencerai l'estoire
que toz jors mais iert en memoire
tant con durra crestïentez.
De ce s'est Crestïens ventez...6.

Ane no saupes chanson ni sirventes,
vers ni descort qu'en cort a dir fezes.

Que no-sabers vos marris e.us cofon...7.

Les rédactions en vers du «Couronnemenl de Louis», éd. par Y. Lepage, Paris-

Genève, Droz, 1978, p. 3, Rédaction C, vv. 3-4. «Je ne sais de quoi pourrait s'en

vanter un méprisable jongleur: qu'il n'en sonne mot avant qu'on ne le lui ordonne».

Béroul, Tristan, vv. 1265-68, in Tristan et Iseut. Les poèmes français, la saga
norroise, éd. par Ph. Walter, Paris, Le Livre de Poche, 1989, p. 80. «Les conteurs
disent qu'ils [Tristan et Gouvernai] firent noyer Yvain, mais ce sont des rustres: ils ne
connaissent pas bien l'histoire; Béroul l'a parfaitement gardée en mémoire...».

Erec et Enide, vv. 19-26, in Chrétien de Troyes, Romans, Paris, La Pochothèque,

1994, p. 61. «Ce conte est celui d'Erec, le fils de Lac: devant rois et devant comtes,

ceux qui content pour gagner leur vie ont l'habitude de le corrompre et de le réduire
à l'état de fragments. Maintenant, je vais commencer l'histoire qui à tout jamais restera

en mémoire, autant que durera la chrétienté. Voilà de quoi Chrétien s'est vanté».

Bertrán de Paris, Guardo, vv. 5-7, in F. Pirot, Recherches sur les connaissances

littéraires des troubadours occitans et catalans des XII' et XIIF siècles. Les

"sirventes-ensenhamens" de Guerau de Cabrera, Guiraut de Calanson et Bertrán de

Paris, Barcelona, Memorias de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona,
1972, p. 600. «Jamais vous, Guordo, n'avez su chanson, sirventes, vers ou descort que
je fis pour réciter en cour. Puisque l'ignorance vous perd et vous confond...».



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 11

Ceci n'est qu'un choix d'exemples appartenant à des genres très

différents: chansons de geste, romans, contes, ensenhamens. Dans

tous ces poèmes, le récitant n'acquiert un statut qu'au moment où il
se réalise dans la performance, mais lui-même (ou son prétendu
"maître") fait sans cesse référence à une auctoritas, à un savoir qui
le dépasse: celui des responsables de la composition écrite préexistant
à la représentation. Le plus souvent, la masse anonyme des interprètes
— qu'on a l'habitude d'appeler "jongleurs" — n'est évoquée que

sous forme négative. Comme le dit Adenet le Roi, auquel nous
devons l'illustration la plus complète du topos du "récitant
maladroit", elle sert uniquement à «faire passer le temps»:

Cil jougleour qui ne sorent rimer
ne firent force fors que dou tans passer,
l'estoire firent en plusours lieus fausser,
d'amours et d'armes et d'onnour mesurer
ne sorent pas les poins ne compasser,
ne les paroles a leur droit enarmer
qui apartienent a noblement diter;
car qui estoire veut par rime ordener,
il doit son sens a mesure acorder
et a raison, sanz point de descorder,

ou il ne peut ne ne doit assener.

Li Rois Adans ne veut plus endurer

que li estoire d'Ogier le vassal ber

soit corrompue...8.

Les Œuvres d'Adenet le Roi. T. III, Les Enfances Ogier, éd. par A. Henry, Bruges,
«De Tempel», 1956, pp. 59-60, vv. 13-25. «Les jongleurs incapables de rimer, ne se

soucièrent que de faire passer le temps; ils faussèrent l'histoire en plusieurs endroits:

quant à amour, armes et honneur, ils ne surent pas proportionner ni ordonner les

quantités, ni ajuster comme il convient les paroles appartenant au noble art de

composer; celui qui prétend fixer un poème au moyen de la rime doit accorder ses

capacités à mesure et à raison sans aucun point de désaccord, ou il ne peut ni n'a le

droit d'y parvenir. Le Roi Adenet ne veut plus tolérer que l'histoire d'Ogier, le noble

vassal, soit corrompue...».



12 LUCIANO ROSSI

Il ne s'agit pas seulement — comme on l'a trop souvent répété
— d'exalter sa propre marchandise "vis-à-vis de la concurrence":

une opposition évidente s'établit entre un produit littéraire concret, le

texte, et les performances orales des prétendus "contrefacteurs" qui
le corrompent «en le réduisant», comme l'avait déjà dit Chrétien, «à

l'état de fragments».
Comment se repérer, alors, dans l'univers complexe et touffu de

ces témoignages qu'on pourrait multiplier ad libitum et qui paraissent
contredire les partisans d'une oralité préexistant aux textes? Quels
sont les "trucages" qu'il ne faut absolument pas négliger si on veut
analyser les œuvres attribuables aux jongleurs sans tomber dans le
piège de considérer comme réels les "effets spéciaux" créés à

l'intention de ce "locuteur concret" qui est, lui-même, une création
poétique? Cherchons à reconnaître les embûches les plus importantes.

1. Les textes comportant une performance orale sont caractérisés par
une stratégie complexe, dans la mesure où le récitant lui-même se

met en scène en tant que narrateur extradiégétique et réalisateur de

l'exploit poétique. Autrement dit: on assiste à l'investissement d'une
instance de narration déployant un répertoire oral (et mimique) qui
constitue le fondement stylistique de la composition. Quant à ce

qu'on définissait comme "auteur" et qu'on pourrait appeler régisseur
(responsable de l'architecture de l'ensemble), son identité littéraire ne
se dévoile pas directement, mais par le biais d'un réseau d'allusions
chiffrées constituant un jeu dans le jeu. Même quand on a affaire à

des noms, il s'agit en général de senhals pourvus d'une signification
poétique qu'il faut toujours interpréter9. Il en résulte pour le critique
une difficulté double, car d'un côté il est nécessaire de décoder les

marques d'une situation performancielle tout à fait fictive (répertoire
des gestes, formules mémorielles, etc.), et de l'autre il ne faut jamais
perdre de vue le récit-message dans sa totalité (structure et cohérence

q
C'est par exemple le cas de Yautonominatio de Chrétien, dans les vers cités ci-dessus

du prologue d'Erec et Enide.



JEAN BODEL: DES FLABIA US À LA CHANSON DE GESTE 13

inteme, mise en forme, versification, etc.). Vis-à-vis de produits
considérés trop longtemps comme "mineurs" et quasiment négligeables

pour l'histoire littéraire, la seule démarche critique possible
consiste à mettre en lumière les circonstances dans lesquelles ils ont
été composés, les réseaux de relations poétiques qui les unissent, les

caractères de leur écriture et, par là, la culture et la personnalité de
leurs auteurs.

2. Les textes attribuables aux jongleurs sont souvent caractérisés par
une sorte de degré zéro de la rhétorique, qui a été considéré d'une
naïveté embarrassante mais qui, en réalité, ne fait que prendre le
contrepied de la "culture officielle" (des dits "clercs", des genres
considérés "hauts", etc.): voilà pourquoi l'ironie et la parodie sont des

caractéristiques cosubstantielles à ces poèmes. Face à la complexité
de ces compositions, la critique a adopté une attitude qu'on pourrait
définir "schizophrénique". Quant aux allusions chiffrées aux auteurs,
on les a prises, tout d'abord, au pied de la lettre en prétendant
reconstruire des biographies détaillées de trouvères sur la base

d'éléments tout à fait fantaisistes, avant de passer à un scepticisme
insouciant en prétextant qu'il est impossible d'en tirer quoi que ce
soit. Pour ce qui est de l'analyse des textes, on a souvent confondu,
surtout dernièrement, les marques affichées de l'oralité constituant le
fondement stylistique des poèmes, avec de réelles performances
orales10. On a par conséquent fini par stigmatiser le "fétichisme" du
texte écrit en niant la priorité de l'écriture qui, pourtant, est à la base
de tout document conservé.

3. Le concept moderne de "mouvance" tendant à attribuer une valeur
autonome à chaque tradition, pour ne pas dire à chaque variante (sous
prétexte qu'elles dériveraient de différentes performances orales),
n'offre qu'une solution apparente à l'étemel problème de l'édition
critique des textes médiévaux: il s'agit là d'une aporie qui, dans le

A propos de ces malentendus voir C. Segre, «Dalla memoria al codice», in La

Filologia Romanza e i Codici, Messina, Sicania, 1993, t. I, pp. 5-13.



14 LUCIANO ROSSI

cas des compositions de jongleurs, est encore plus difficile à

surmonter. Vis-à-vis d'une tradition manuscrite complexe, le

philologue-interprète ne peut s'abstenir d'un jugement d'appréciation
sur la base de critères le plus "objectifs" possible. On est cependant
confronté à un vieux paradoxe: la vérification de l'importance d'un
témoin ou d'une variante ne peut faire abstraction de l'interprétation
(dans la mesure où le concept de faute ou de "dégradation mémo-
rielle" implique un jugement de valeur), mais d'autre part toute
tentative d'exégèse ne peut manquer de s'interroger sur la "légitimité"
de la leçon en cours d'analyse. Dans le cas des littératures médiévales
et des textes jongleresques en espèce, le problème est compliqué par
le fait que les grandes anthologies qui nous ont transmis les poèmes
constituent à elles seules de véritables "éditions critiques" répondant
à des critères que le philologue moderne ignore dans la plupart des

cas: attribuer à ces manuscrits une valeur absolue signifie souvent se

condamner à ne pas comprendre les textes. La "reproduction fidèle"
du témoin considéré comme "le moins incorrect" n'est qu'une
chimère, car on finit par privilégier (vis-à-vis d'une tradition
complexe) la version la plus banale. Mais il n'en est pas moins vrai

que, du moment où l'on considère comme "fautive" une leçon — ou
"mauvaise" une tradition — si l'on n'est pas en mesure d'en
expliquer exhaustivement les raisons, on attribue à un acte d'interprétation

éminemment exégétique une valeur d'axiome qu'il est loin de

posséder. Quant aux "fautes communes" dont on prêchait l'évidence
absolue, si elles existent, le moins que l'on puisse dire, c'est qu'elles
sont très rares dans les littératures vernaculaires. Ce qui est très

fréquent, au contraire, ce sont les leçons "difficiles" dont la signification

ne peut être éclairée que par des instruments herméneutiques
raffinés et complexes. La seule démarche possible, pour le philologue
moderne, reste donc l'analyse la plus argumentée.

D'autre part, il faut reconnaître que non seulement le temps
multiplie les possibilités d'exégèse, mais encore qu'il constitue le
fondement même du rapport unissant le texte divulgué avec ceux qui
le reçoivent (y compris les interprètes). Il s'en suit que le sens du

message n'est plus ce qu'il était au moment de l'émission. Autrement



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 15

dit: le texte ne peut pas être considéré comme une réalité fixe et
immuable. L'époque où la philologie cherchait à récupérer le sens

"originel" des mots, les "dernières volontés" de l'Auteur mythique
— en dépit des quelques survivants qui continuent de s'identifier

avec les Poètes en en récrivant les œuvres — est terminée.

Aujourd'hui, on a finalement compris que notre situation dans l'Histoire
ne peut manquer de conditionner notre approche aux produits
littéraires du passé. L'édition critique qui en résulte est par conséquent,

toujours et de toute façon, une hypothèse de travail, destinée
à des vérifications périodiques. Pour mieux comprendre et reconstituer

un texte médiéval, il faut dominer tout un réseau de significations

transcendant les paroles qui le véhiculent (effets phoniques,
allusions, suggestions "transphrastiques"; en un mot, ce qu'on appelle
l'aspect méta-verbal du texte même). Enfin, comme je l'ai déjà dit,
il est indispensable de repérer le plus possible d'informations
extra-textuelles sur la composition de l'œuvre et même sur les

motivations les plus diverses qui en ont conditionné la rédaction

(intervention de mécènes, première diffusion, etc.). C'est justement
l'historicité concrète du produit poétique qui en facilite la rencontre
avec le philologue-interprète. Ce qu'il faut activer, c'est la continuité
de deux moments historiques: celui où le texte a été composé et celui
du lecteur d'aujourd'hui auquel l'édition ou les commentaires sont
destinés. Dans le cas des textes de jongleurs, s'obstiner à mettre
l'accent sur les différentes situations performancielles qu'on entreverrait

derrière «le rideau des textes»11, au détriment de l'interprétation,
équivaut souvent à tomber dans le piège des "machineries" inventées

par les "régisseurs"-auteurs médiévaux.

L'expression revient à Jean Rychner, Contribution à l'étude des fabliaux: variantes,

remaniements, dégradations, t. I, Observations, Neuchâtel-Genève, Droz, 1960, p. 7.

Je tiens à préciser que les recherches de ce Maître regretté sur la composition des

fabliaux et des chansons de geste sont toujours éclairantes: ce que je ne peux partager,
c'est l'utilisation qui en a été faite par les partisans trop "factieux" de la «mouvance».



16 LUCIANO ROSSI

Pour en venir à des exemples concrets, je passerai en revue
quelques problèmes textuels posés par l'édition des œuvres complètes
de Jean Bodel en cours de préparation12. Après ces quelques pages
d'introduction, mon étude se déroulera en trois mouvements: tout
d'abord, partant d'une allusion négligée par la critique, je me
pencherai sur un "débat de jongleurs" qui, même indirectement, nous
apprend beaucoup sur les différentes acceptions du motflabiaus; dans

un deuxième temps, j'examinerai brièvement l'origine et les possibles
significations de ce terme et les supercheries auxquelles il a été

soumis par les interprètes modernes; enfin j'essaierai d'analyser un
texte qui a fait couler beaucoup d'encre, le célèbre prologue de la
Chanson des Saisnes de Jean Bodel, en cherchant à tirer de mes
hypothèses de très synthétiques conclusions.

1. Maître R. de Biauvais et les flabiaus

Avant d'abandonner la ville d'Arras pour se rendre — pense-ton

— à la léproserie du Grant Val à Beaurains, à la fin de l'année
1202, Jean Bodel écrit dans la strophe XXXV de ses Congés:

Ha! maistre Renaut [IF' Renier] de Biauvais,
Ja est li siècles si mauvais
Car le fai si com tu le dis,

Trop longuement portes ton fais.
Aies m'en sui; se tu si fais,

Trop seroit Arras assourdis. 414
De biaus contes et de biaus dis,
Certes, il iert si rebondis
Qu'il n'i recouverra ja mais.
Je ne te losench ne blandís,

12
Jean Bodel, Œuvres, éd. par L. Rossi et Ch. Jacob-Hugon, Paris, Livre de Poche (en

préparation).



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 17

Mais tous les lorgnes contredis,
Savoirs dis et folies fais 420

«Ha! Maître Renaut de Biauvais,
désormais le monde est si cruel!
car il fait, ainsi que tu le dis,

que trop longtemps tu portes ton fardeau.
Je m'en suis allé; si tu fais de même,
Arras resterait trop silencieuse.
De beaux contes et de beaux dits,
bien sûr, elle aura tant résonné

que jamais elle n'y parviendra de nouveau!
Je ne te flatte pas, ni ne te loue à l'excès,
mais tu contredis toutes les personnes qui louchent,
tu dis des paroles sages et fais des folies»13.

Après le départ des deux poètes, la ville ne pourra plus jamais
retrouver ce moment de bonheur qu'elle avait connu grâce aux
«beaux contes et aux beaux dits» composés par Jean lui-même et par
"maître R.". Mais, en dépit de l'admiration manifestée par Bodel pour
son confrère, aucune trace n'est apparemment restée des compositions
de ce "maître" R. de Beauvais dont rebondissait Arras tout au début
du XIIIe siècle, et même un savant avisé comme Pierre Ruelle14 ne
s'est pas préoccupé de poursuivre les recherches d'Adolphe Gues-
non15 au sujet de ce trouvère. Ce qui frappe tout d'abord, dans

l'allusion des Congés, c'est la forme du nom, telle qu'on la trouve
dans les mss: Renaut, Renier. Il est évident que nous sommes devant

un probable cas de "diffraction" in absentia et que la "bonne leçon"

Les citations des textes attribuables au jongleur arrageois sont tirées du volume: Jean

Bodel, Œuvres, cité ci-dessus à la note 12.

Les Congés d'Arras (Jean Bodel, Baude Fastoul, Adam de la Halle), Bruxelles,
Travaux de la Faculté de Philosophie et Lettres, 1965, p. 190.

A. Guesnon, «Nouvelles recherches biographiques sur les trouvères artésiens», in

Le Moyen Age, 15, 1902, pp. 137-173 (p. 140); Id., «La satire à Arras au XIIIe siècle»,

in Le Moyen Age, 13, 1900, p. 165.



18 LUCIANO ROSSI

n'a été transmise par aucun des témoins. Puisque, d'après Bodel, ce
maître R. «savoir dit et folie fait», on ne peut s'empêcher de penser
au "blason" de Renaît (le goupil):

Molt par est sajes et voisous

Renars, et si n'est pas noisous.
Mais en ce monde n'a si sage

au chef de foiz n'aut a folage...16.

Bodel fournit une double "interprétation" du nom de son confrère.
D'un côté, celui-ci est censé contredire les personnes qui louchent:
alors que les lorgnes regardent dans une mauvaise direction, mais ils
marchent dans la bonne, maître R. fait le contraire. Son nom Biau
vais 'je vais bien' (jeu de mots sur Beauvais) assure 'je vais bien,
dans la bonne direction', alors qu'il se dirige dans la mauvaise. De
l'autre côté, tout comme Renart le goupil, notre trouvère dit des

paroles sages, mais fait des folies.
Nous voilà alors confrontés à un problème fort intéressant. Puisque

Jean Renart lui-même a l'habitude de plaisanter sur son nom en

évoquant son célèbre homonyme, la "bête dévastatrice"17, peut-on
postuler un rapport entre les expressions utilisées par Bodel et les

œuvres de maistre Renart? Et quel pourrait être, tout d'abord, le lien
unissant notre trouvère à la ville de Biauvaisl

S'il s'agit vraiment de Beauvais (Oise), on sait que (Jean) Renart
a dédié non seulement le Guillaume de Dole mais probablement aussi
le Lai de l'Ombre à Milon de Nanteuil, évêque élu de Beauvais; en

outre, le fait que le poète cite dans Guillaume de Dole les localités de

Senlis, Brasseuse, Trumilly, Ognon, Dammartin, Oissery signifie

Cf. Le Roman de Renart, éd. par J. Dufournet, Paris, Flammarion, 1985, t. I, p. 310

(br. IV, vv. 29-32). «Renart est plein de sagesse et d'habileté, et aussi de discrétion.
Mais en ce bas monde personne n'est assez sage pour être à l'abri d'une folie».
17

Cf. R. Lejeune, L'Œuvre de Jean Renart. Contribution à l'étude du genre

romanesque au moyen âge, Paris, Champion, 1935 (repr. Genève, Slatkine, 1968),

p. 362.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 19

— comme l'a bien prouvé Mme Rita Lejeune — que le trouvère
était originaire de la région de l'Oise18. Il ne s'agit là, bien sûr, que
d'indices, mais il serait étonnant que ces coïncidences soient dues au
hasard. Heureusement, d'ailleurs, on peut trouver dans les textes
d'autres indications surprenantes. Bornons-nous pour le moment à un
roman dont la datation n'est plus contestée, L'Escoufle. Comme l'a
écrit son éditeur le plus récent, «Si Baudoin VI est vraiment le gentil
conte en Hainaut à qui le poète envoie son roman19..., nous pouvons
parvenir à dater le poème de très près. Baudoin est parti en croisade

en 1202, est devenu empereur de Constantinople en 1204, et y est

mort l'année suivante. D'après la dédicace, il était au moment de la
composition du roman, toujours en Hainaut»20. Par conséquent,
comme l'avait déjà supposé Felix Lecoy, «L'Escoufle est nécessairement

antérieur à 1202, sans doute de peu»21. Quant à la langue du

roman, tout le monde s'accorde à dire qu'elle apparaît beaucoup plus
"picardisée" que celle des autres œuvres du ménestrel, ce qui ne
contredit pas l'hypothèse d'un séjour arrageois de Renart. Or, si nous
examinons les expressions employées par Bodel à l'intention de

maître R., nous pouvons les repérer dans L'Escoufle.
Pour commencer, il faut souligner la phrase exclamative ouvrant

la strophe (Hai maistre R. de Biauvais, v. 408): ce trait stylistique est

caractéristique des œuvres du trouvère, dans lesquelles on peut
repérer les interjections les plus variées (ahi\; aimi\; las\; hai)22.

Mais dans L'Escoufle, on trouve aussi les autres mots-clé employés

par Bodel:

is Cf. R. Lejeune, L'Œuvre de Jean Renart, cit., pp. 130 ss., 394; C. Cremonesi, «Jean

Renart romanziere del XIII secolo», in EAD., Studi Romanzi di Filologia e Letteratura,
Brescia, Paideia, 1984, p. 259. Est-ce par hasard que l'action du fabliau d'Auberee est

située à Compiègne et dans le Beauvaisis?
19

Le conte est nommé par Bodel au v. 195 des Congés.
20

L'Escoufle, éd. par F. Sweetser, Genève, Droz, 1975, p. XII.
21

Jean Renart, Le Roman de la Rose ou de Guillaume de Dole, éd. par F. Lecoy,
Paris, Champion, 1969, p. VI.
22 Cf. R. Lejeune, L'Œuvre de Jean Renart, cit., p. 295.



20 LUCIANO ROSSI

Congés, v. 410: Ja est li siècles si mauvais

Escoufle, v. 8451: Ce siècle qui si est mauvais;

Congés, v. 412: Trop longuement portes ton fais (ton fardeau)

Escoufle, v. 3442: Li fais queje soustieng tos seus...

Congés v. 419 Savoirs dis...

Escoufle, v. 1 ss. Que sages fait, comment k'il aille,
ki son sens ause et travaille

en dire aucune bone chose...23.

L'expression porter son fais revient — quoique sous forme ironique

— dans un texte fort intéressant qui, après l'édition fournie en
1935 par M™ Lejeune24 et quelques pages d'une étude statistique de
197625, a été presqu'oublié par la critique: le "débat" De Renart et
de Piaudoue. Il s'agit d'un poème de 32 strophes de 12 vers
octosyllabiques sur deux rimes — imitant la versification des Vers

de la Mort — conservé par deux manuscrits: l'Arsenal 3114 et le
célèbre fr. 837 de la Bibliothèque Nationale, où il a été copié peu
après l'œuvre d'Hélinand et les Congés de Bodel. Dans ce "débat",
opposant le vieux ménestrel Renart à un jeune rival et ancien-clerc,
Piaudoue, nous retrouvons un "portrait-robot" du vilain jouglere,
accompagné d'un répertoire mirobolant de métaphores désignant la
débauche de ce type idéal de vaurien26. Si, comme l'a écrit Félix

23 Cf. également le Lai de l'Ombre, vv. 1 ss. : «ne me vueil pas desaiiser / de bien

dire, ainçois vueil user / mon sens...».

L'Œuvre de Jean Renart, cit., pp. 411-434. Je prépare une nouvelle édition de ce

poème.
25

C. Müller, «Les moyens statistiques et l'attribution des textes médiévaux anonymes:
à propos d'une recherche sur Jean Renart», in Actes du 13' congrès intern, de

linguistique et philologie romanes, Québec, Presses de l'Université Laval, 1976, t. II,
pp. 633-41.

Il est étonnant de constater le nombre des images qui reviennent chez Villon. Cf.

par exemple: VI, 11-12: «Jusques grant honte l'en soit fete / s'en a ele mainte beüe»;

XIV, 11-12: «Qu'au darrenier sa goule sot / combien son cul pesant li fu».



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 21

Lecoy, «il est possible, sinon tout à fait démontré» que ce texte
«appartienne au bagage littéraire» de Jean Renaît27, il s'agit d'un
évident contrafactum de la représentation quasiment "hagiographique"
que le "sage" maître Jean s'était réservée dans le prologue de

L'Escoufle en s'appliquant à exalter "vérité" et "raison". Renart U

glouton, bien au contraire, est une sentine de vices: fils d'un coroné,
c'est-à-dire d'un tonsuré, on a voulu faire de lui un clerc, mais il a

clergie faussée. Puis il a épousée la fille d'un clerc. Sa belle-mère
était une voleuse et son grand-père un lâche qui a été pendu. Renart
lui-même est un ribaud; il a commis plusieurs vols si bien que la

potence, à laquelle il est destiné, le guette; son frère fut bourreau. Il
est compagnon d'une prostituée; la mère de Renart elle-même l'était.

Pour en venir aux passages qui nous intéressent directement, en

répliquant aux injures de son interlocuteur, Renart dit dans la strophe
XXV:

Clers, ne sai s'onques te sovint
d'un homme qui près t'apartint:
Baras ot non, ce sevent maint.
La justice vers lui le tint

por .i. forfet qui li avint
dont on Tot prove et ataint
et en fu mis en tel destraint

que sa couverture l'estaint.
Por le grant fais que il soustint
bien sai que au desouz remaint —

se la terre hors ne l'empaint
qui a toz jors més le retint!
«Clerc, je ne sais s'il te souvient
d'un homme qui te fut apparenté:
il s'appelait Barat, ce que savent bien des gens.
La justice se l'appropria pour un forfait qu'il commis,
à cause duquel il fut interrogé et convaincu28,

27
Le Roman de la Rose ou de Guillaume de Dole, cit., p. V.

28 Dans le sens juridique du terme.



22 LUCIANO ROSSI

et mis à telle épreuve

que la couverture qui lui était destinée le recouvrit29.

A cause du grand fardeau qu'il a soutenu,

je sais bien qu'il restera au-dessous —

à moins que la terre ne le rejette,
elle qui à tout jamais le retient».

Comme l'a souligné Mme Rita Lejeune (p. 432), l'homme qui
touche Piaudoue de près est Barat, «le type même du voleur» et le
héros du fabliau de Jean Bodel De Barat et Haimet. Pour le 'lourd
fardeau' qu'il eut à soutenir devant la justice, le ribaud fut «mis
dessous»: dessous la terre, et il y gît toujours, à moins que celle-ci ne

l'ait rejeté...

Mais bien naturellement, l'aspect le plus intéressant de cette

composition, pour nous, c'est sa versification particulière, qui permet
à l'auteur de réaliser une véritable parodie "technique" non seulement
des Vers de la Mort d'Hélinand mais surtout des Congés de Bodel!
Lisons, à ce propos, la strophe XXII, consacrée à la description des

bordiaus:

XXII. Deux manieres sont de bordiaus:

li un sont fet por les mesiaus

et li autre por les putains;
Renars, cil fel, cil desloiaus,
cil traîtres, cil vilains faus

qui tant est envieus vilains,
ou la fame qui fiert des rains

sera du tout, se il est sains,

quar li geus li est bons et biaus.

Et s'il avient qu'il i ait grains,
nous li métrons tel chose es mains

qui li sera nommé flaviaus!
[B qui resamblera fabliaux].

29 Il fut condamné à mort.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 23

«Il y a deux sortes de bordels:
les uns sont destinés aux lépreux,
les autres aux prostituées;
Renart, le lâche, le déloyal,
le traître, le vilain avide,

avec la femme travaillant à coups de reins,
sera de la partie, s'il est en bonne santé,

car le jeu lui plaît beaucoup.
Et s'il advient qu'il ait des chagrins30,

alors, dans ce cas, nous lui mettrons dans les mains

[une telle chose31

qui sera appelée à son intention cliquette».

En proposant, dans les deux variantes conservées, une synonymie
flaviau/ fabliaux (grâce à laquelle le fabliau est associé au flavel,
c'est-à-dire à la 'cliquette du lépreux', mais aussi au 'soufflet' et

au 'mensonge'), ces vers non seulement suggèrent une autre rime

possible avec Bordiaus32, mais nous invitent à réfléchir sur la forme
originelle et sur les significations plurielles du mot flabiau.

30 i iMais aussi des nodules de lépreux : jeu de mots sur grain.
En l'occurrence, une cliquette de lépreux.

32
Dans la rédaction L de la Chanson des Saisnes (vv. 22 et 29), le nom du poète

apparaît, sous la forme Bordiax, à la rime avec fabliax. Puisque l'homophonie avec

flavel 'lépreux' est prouvée, on pourrait penser que Bodel était pour ainsi dire

prédestiné à la "lèpre poétique" de par son nom. A moins qu'il ait choisi un

"sobriquet" en fonction de ses œuvres...



24 LUCIANO ROSSI

2. Formes et significations du mot flabiaus

Les plus anciennes attestations du terme flabiaus sont probablement

repérables — on le sait — chez Jean Bodel33. Dans l'épilogue

du Sohaits des vez, le poète écrit:

La nuit furent moût bien ensanble 206
mais de ce lo tieng a estot

que l'andemain lo dist par tot,
tant que lo sot Johanz Bodiaus,
uns rimoieres de flabliaus, 210

et por ce qu'il li sanbla boens,
si l'asenbla avoc les suens:

por ce que plus n'i fist alongé
fenist la dame ci son congé. 214

«La nuit ils [les deux époux] furent très bien ensemble,
mais sur un point je trouve cet homme sot:
c'est que le lendemain il l'a raconté partout [le rêve de sa femme],
tant et si bien que Jean Bodel,
un rimeur de fabliaux, l'a appris.
Et puisqu'il lui sembla bon,
il l'assembla aux siens:

comme il n'y ajouta aucun développement,
c'est ici que le rêve de la dame prend fin»34.

En prenant un peu trop au pied de la lettre cette déclaration, M.
Willem Noomen écrit que «le couplet final, où la fin du conte est
mise sur le compte de l'auteur et surtout la qualification du v. 210,

Cf. L. Rossi, «Jean Bodel et l'origine du fabliau», in La Nouvelle. Formation,

codification et rayonnement d'un genre médiéval, Actes du Colloque International de

Montréal (McGill University, 14-16 octobre 1982), éd. par M. Picone, G. Di Stefano

et P. Stewart, Montréal, Plato Academic Press, 1983, pp. 45-63.

Cf. Fabliaux erotiques. Textes de Jongleurs des XII' et XlIT siècles, éd. par L.

Rossi et R. Straub, Paris, Le Livre de Poche, 1992, pp. 152 s.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 25

qui implique que Bodel n'était pas suffisamment connu pour se

passer d'une présentation, n'ont de sens que dans la bouche d'un
autre que l'auteur»35. Je crois plutôt que nous avons affaire, comme
d'habitude, à un narrateur extradiégétique se référant à l'auteur à la
troisième personne et sous forme ouvertement ironique36. Ce qui
n'est pas en contradiction avec le début du fabliau, où ce "narrateur"
prétend «relater brièvement l'essentiel d'une aventure qu'il a

entendue à Douai». Les conventions du genre impliquent en effet que
le prétendu récitant se présente comme un simple intermédiaire entre
la source mythique et les personnes réelles qui, groupées autour de

lui, veulent écouter et s'amuser. Ce qui garantit l'authenticité de

l'historiette, c'est le fait que l'un de ses protagonistes — dans ce cas
le mari trop naïf — l'ait divulguée pour la première fois. C'est
exactement la situation qui se présente dans le fabliau des Deus
Vilains de Gautier le Leu, où l'un des deux frères protagonistes du

quiproquo sur lequel est bâtie l'aventure, 'le goulu', 'l'avide'
(v. 169 U goulius)31, raconte un peu partout l'infortune qui leur est
arrivé:

Saciés de fit que li goulius 169

le raconta en tamains lius
a Saint Amant et a Marcienes.
Uns bacelers de Valenciennes,
qui avoit esté ens el leu,
le raconta Gautier le Leu,
et il mist le fablel en rime38. 175

35 W. Noomen, «Auteur, narrateur, récitant», cit., p. 334.

Pour un rimeur comme Bodel, se présenter comme un auteur uniquement de fabliaux

ne signifie pas nécessairement qu'il était à ses débuts, mais paraît plutôt un jeu sur le

topos de la modestie.
37

L'adjectif est formé sur gula: cf. Tobler-Lommatzsch, s. v. golos.
38 *

Ch. Livingston, Le Jongleur Gautier le Leu. Etude sur les fabliaux, Cambridge
Mass., Harvard University Press, 1952, pp. 199-206.



26 LUCIANO ROSSI

Encore que li goulius soit défini par un synonyme, famelleus, au

v. 100, Charles Livingston n'a pas compris qu'il était question de

l'un des deux protagonistes du récit, et il a inventé un autre jongleur,
Li Goulius, lequel aurait relaté le fabliau avant Gautier. De son côté,
M. Noomen a repris ce malentendu: «Le récit de l'aventure circule
oralement, colporté par un certain Li Goulius (vv. 169-171), avant
d'être rapporté à Gautier» (p. 329).

Pour en revenir au flabliau de Bodel, il est présenté comme un
récit fondé sur un rêve. C'est justement ce qui se passe dans

l'épilogue du Songe d'Enfer de Raoul de Houdenc, aux vv. 676-78:

devant que de songier reviegne
Raouls de Houdaing, sanz mençonge,
qui cest flabel fist de son songe39.

En fait tous les textes qui, d'après les critiques modernes, s'arrogeraient

"abusivement" le titre de flabiaus I fabliaus sont caractérisés

par un élément commun: le fait de mettre en scène, dès le début, une
situation fantaisiste et incroyable, ou, encore, une sorte de rêverie.

Qu'il s'agisse du Fabliaus de Coquaigne :

si m'envoia en une terre 18

là où je vi mainte merveille...40,

du "songe amoureux" raconté dans le Flabel du Dieu d'Amour:

Par un matin me gisoie en mon lit,
d'amors pensoie, n'avoie autre délit.

39
Raoul de Houdenc, Le Songe d'Enfer, éd. par M. Mihm, Tübingen, Niemeyer, 1984,

vv. 676-78.

Cf. Fabliaux. Racconti comici medievali, a cura di G. Belletti, Ivrea, Hérodote,

1982, p. 94.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 27

Qant el penser m'endormi .j. petit,

songai j. songe dont tos li cuers me rist... (vv. 9-12)41,

ou, encore, du flabel42 De Caresme et de Charriage:

Seignor, je ne vous quier celer:

un fablel vueil renoveler

qui lone tens a esté perdus43,

la situation qui se présente à nos yeux est toujours la même. En dépit
de cette évidence, cependant, les critiques sont arrivés à déclarer qu' il
s'agirait, dans ces cas, «d'une erreur de la part des trouvères»44. Une
double supercherie a été, par conséquent commise, car, d'un côté on
n'a pas compris la signification "originelle" du mot et, de l'autre, on
a pris l'habitude d'uniformiser en fabliau les nombreuses occurrences
de flavel, flabel, flabiau. Je me permets de renvoyer les lecteurs
intéressés aux problèmes linguistiques à un article qui paraîtra
prochainement, dans lequel j'ai cherché à fournir une argumentation
détaillée de mon hypothèse45. Je suis cependant convaincu, qu'à la
base de flabiau était tout d'abord le lat. FLABELLUM46, et que les

connexions évidentes avec FABULA ont été créées après coup. Cela

expliquerait le fait que les auteurs ont toujours postulé une distinction

Cf. I. C. Lecompte, «Le Fabel du Dieu d'Amors», in Modem Philology, 8, 1910,

pp. 19-24.

C'est la forme qui revient dans le manuscrit D (BN, fr. 19152, f. 90).

La Bataille de Caresme et de Charriage, éd. par G. Lozinski, Paris, Champion,
1933, p. 1.

Cf. P. Nikrog, Les Fabliaux, Genève, Droz, 1973, p. 11, qui fait référence à l'étude
de O. Pilz, Beiträge zur Kenntniss des altfranzösischen Fabliaux. I, Die Bedeutung des

Wortes Fablel, Diss. Univ. Marburg, Stettin, 1889, p. 24.
45 «Observations sur l'origine du mot flavel /flabiau», à paraître dans la Romania.

Le lat. class. FLARE 'siffler' (dit du vent) était employé dans les expressions

métaphoriques rauco flare, dit des poètes épiques, tibia flat, etc. Le lat. class.

FLABELLUM (dim. de FLABRUM) était tout d'abord le 'coup de vent', puis

I"éventail'; en lat. méd. FLABELLUM était le 'soufflet', mais aussi la

'bourde'.



28 LUCIANO ROSSI

entre les flabiaus, en tant que produits littéraires concrets, et les

fables, considérées comme la matière qui compose ces textes. Que
l'on songe aux célèbres prologues de la Vieille Truande:

De fables fait on les fabliaus
et de notes les sons noviaus,
et des materes les canchons,
et des dras cauces et cauchons.
Por çou vos voel dire et conter

un fabelet47 por déliter,
d'une fable que jou oï
dont au dire moût m'esjoï48,

et surtout de Trubert:

An fabliaus doit fables avoir
si a il, se sachiez de voir:

por ce est fabliaus apelez,

que de faubles est aiinez.

«Dans les fabliaux, il doit y avoir des fables
et il y en a, sachez-le en vérité:
c'est pour cela qu'il est appelé fabliau,

parce qu'il est composé de fables»49.

47 Ce diminutif est très intéressant, dans la mesure où il prouve que fabliau n'était pas
considéré comme une forme hypocoristique.

Nouveau Recueil Complet des Fabliaux, éd. par W. Noomen et N. Van den

Boogaard, Assen, van Gorcum, 1988, t. IV, p. 315. «C'est des fables qu'on fait les

fabliaux, et de notes les sons nouveaux, et de motifs les chansons, et de draps chausses

et chaussons. A cause de cela, je veux vous dire et raconter un petit fabliau pour vous

amuser, sur la base d'une fable que j'ai entendue et dont je me suis beaucoup réjoui».
49 Cf. Fabliaux erotiques, cit., pp. 348 s.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 29

Ici faubles équivaut à 'menterie', 'fictions', tout comme au début du

Songe d'Enfer de Raoul de Houdenc, un texte qui, comme nous
venons de le voir est également appelé fabliau par son auteur:

En songes, doit fables avoir...50.

Loin d'être "approximatifs", comme l'ont prétendu les critiques
modernes, les auteurs médiévaux indiquaient par le terme flabel I
fabliau des textes destinés à la récréation et à l'amusement mais non
nécessairement comiques, souvent satiriques, dont le caractère

commun était celui de la fiction poétique. A la différence des fables,
les protagonistes des fabliaux sont des hommes non pas des animaux;
à la différence des romans arthuriens mettant en scène des héros

surhumains, les fabliaux peignent la vie de tous les jours, même si

considérée d'après le miroir déformant de l'hyperbole. Seule une
partie limitée des textes en question présente une "unique" aventure
comique occupant un nombre limité de vers, de manière à correspondre

ponctuellement à la définition inventée après coup par les
modernes.

Je crois que cette précision est fondamentale, si l'on veut comprendre
l'allusion aux flabiaus dans la deuxième laisse de la Chanson des

Saisnes et surtout l'attitude de Bodel vis-à-vis d'un genre littéraire
qu'il a contribué à créer.

3. Le prologue de la Chanson des Saisnes

Le prologue de la Chanson des Saisnes est une véritable pierre de
touche pour mesurer nos connaissances sur l'art jongleresque à un
moment très important de son renouveau. Les ménestrels, organisés
en confréries, ont désormais acquis un statut social nouveau qui leur

Cf. Le Songe d'Enfer, éd. cit., v. 1.



30 LUCIANO ROSSI

permet de revendiquer, pour leur produits littéraires, l'attention qu'ils
méritent. Jean Bodel, de son côté, se charge justement de créer un
poème qui soit à la hauteur des attentes du public arrageois. En fait,
il construit le prologue de son poème comme un véritable accessus
à un texte "savant", en illustrant tout d'abord l'operis intendo de sa

chanson, la forme de cette dernière ayant été complètement renouvelée

par rapport aux vieux poèmes en vers décasyllabiques sur
Guitechin de Sassogne:

Qui d'oyr et d'entendre a loisir ne talant
face pais, si escout bonne chançon vaillant
Dont li livre d'estoire sont tesmoing et garant
Jamais vilains jougleres de cesti ne se vant, 4

car il n'en saroit dire ne les vers ne le chant.
N'en sont que trois materes a nul home vivant:
de France et de Bretaigne et de Ronme la grant;
ne de ces trois materes n'i a nule samblant. 8

Li conte de Bretaigne si sont vain et plaisant,
et cil de Ronme sage et de sens aprendant,
cil de France sont voir chascun jour aparant.
Et de ces trois materes tieng la plus voir disant; 12

la coronne de France doit estre si avant

que tout autre roi doivent estre a li apendant
de la loi crestïenne, qui en Dieu sont créant.
Le premier roi de France fist Diex par son conmant 16

coronner a ses angles dignement en chantant,

puis li conmanda estre en terre son serjant,
tenir droite justice et sa loi metre avant,
ses anemis grever a l'acier et au brant. 20
Ces conmandemens fisent a premiers li auquant:
Anseïs et Pépins, cil furent conquérant,
et Charlemaine d'Ais que Diex parama tant

qu'il fîst maint bel miracle por lui en son vivant. 24



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 31

II Seignor, ceste chançons ne muet pas de flabiaus,
mais de chevaleries, d'amours et de cembiaus.

Cil bastart jougleour, qui vont par ces viliaus,
a ces longues vieles a depeciés forriaus, 28

chantent de Guitechin si com par asseniaus;
mais cil qui plus en set, en est tous fins muiaus,
car il ne sevent mie les riches vers nouviaus

ne la chançon rimee que fist Jehans Bodiaus, 32

tout si com li drois contes l'en fu dis et espiaus
dont encor est l'estore a Saint Pharon a Miaus:
si com Charles manda le treu as Mansiaus
et tramist en Hurupe ses briés et ses saiaus, 36

com il fisent assambler viellars et jouvenciaus,
quant les deniers d'acier fisent faire a martiaus,
k'enson lor fers portèrent et en lor pignonciaus,
com il alerent querré Charlon par ses chastiaus. 40
Ci naist de la chançon et racine et tuiaus

dont li chans et li dis est raisnables et biaus51.

«Ceux qui veulent écouter, à qui cela fait plaisir,
qu'ils se taisent, attentifs à une belle chanson:
le témoignage des livres d'histoire garantit sa valeur.

Que jamais jongleur des rues ne s'en vante,
car il ne serait pas à même d'en rendre les vers ni la mélodie.
Pour un homme d'aujourd'hui, il n'y a que trois thèmes:

ceux de France, de Bretagne et de Rome, la grande;
et de ces trois sujets, aucun ne ressemble aux autres.
Les récits de Bretagne sont légers et agréables;
ceux de Rome nourris de sagesse et instructifs;

Jehan Bodel, La Chanson des Saisnes, éd. par A. Brasseur, 2 vol., Genève, 1989,

t. I, pp. 1-4. Cette édition est précieuse, surtout quant à la transcription des mss.,
presqu'impeccable; tout en étant remarquable, le commentaire présente, par contre,
plusieurs imprécisions et lacunes. Les arguments fournis pour prouver que la version

longue de la Chanson serait l'œuvre d'au moins deux poètes ne paraissent pas
entièrement satisfaisants, dans la mesure où Mme Brasseur n'a pas du tout envisagé
le problème des dites "rédactions multiples".



32 LUCIANO ROSSI

et ceux de France sont vrais et prouvés dans la réalité de tous les

[jours.
De ces trois matières je choisis la plus véridique:
la couronne de France doit avoir la prééminence,
si bien que doivent dépendre d'elle
tous les autres rois chrétiens qui croient en Dieu.
Le premier roi de France, Dieu donna l'ordre à ses anges
de le couronner solennellement, en chantant,

puis, il lui ordonna d'être son instrument sur terre,
de faire respecter la justice en assurant le triomphe de sa religion,
et d'accabler ses ennemis par le fer et par l'épée.
Les premiers à exécuter ses ordres furent peu nombreux: Anseïs

[et Pépin
— ce furent des conquérants—,
et Charlemagne d'Aix que Dieu chérit au point
de faire pour lui, de son vivant, maint beau miracle.

II Seigneurs, cette chanson ne prend pas son point de départ dans

[les fabliaux,
mais dans les prouesses, les amours et les joutes.
Ces jongleurs non légitimés parcourant les villages,
avec leurs longues vielles aux fourreaux dépenaillés,
célèbrent Guitechin comme des forcenés;
mais le plus avisé est, quant à ce sujet, complètement muet,
car aucun ne connaît les riches vers nouveaux
ni la chanson rimée que composa Jean Bodel,
d'après le récit authentique qui lui fut dit et expliqué,
et dont l'histoire se trouve à Saint-Pharon de Meaux:
comment Charles réclama le tribut aux Manceaux
et fit parvenir en Hurupe ses lettres scellées;
comment les Manceaux firent assembler vieillards et jeunes gens,
quand ils firent fabriquer, au marteau, les deniers d'acier
qu'ils portèrent dans leurs pennonceaux, au bout de leurs lances,
et comment ils allèrent à la recherche de Charles dans ses

[châteaux.
C'est ici que prend racine et tige la chanson
dont le chant et les mots sont instructifs et séduisants».



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 33

Dans ce prologue, le traditionnel boniment au public se réduit à

l'essentiel, car seuls ceux qui en ont le désir et la bonne disponibilité
d'esprit sont invités à l'écoute d'une chanson, définie, dès le début,

comme «de valeur». Dans le milieu hennuyer et arrageois où

travaillait Jean Bodel, la référence aux livre d'estoire garantissant la
"véracité" du poème acquiert, en effet, une valeur toute particulière.
On connaît, par exemple, l'intérêt que Baudoin V de Hainaut prenait
«non pas aux fictions mais aux narrations historiques»... «Baudoin V
se complaisait... à l'audition des chansons de geste qui parlaient de

Charlemagne, mais leur préférait des récits qui passaient de son temps

pour offrir toutes les garanties d'authenticité»52. La querelle sur les

vilains jougleres vise, par conséquent, les ménestrels qui ne se sont

pas préoccupés de renouveler leur répertoire. Dans ce cadre,
l'exigence de fidélité aux sources historiques apparaît étroitement liée à

la nouvelle mise en forme du vieux poème en vers décasyllabiques
consacrés aux Saxons53. Il s'agit là, comme nous le verrons, d'un
élément commun unissant les compilations en alexandrins: que l'on
pense à la Destruction de Rome et au Fierabrás ou, même, au Roman
d'Alexandre. C'est pourquoi l'expression n'en saroit dire ne les vers
ne le chant (v. 5) se réfère, plutôt qu'aux psalmodies accompagnant
traditionnellement les chansons de geste, à la "musique sous-jacente"
et au rythme radicalement "nouveau" de l'alexandrin.

Mais ce sont surtout les vv. 8-12 qui ont attiré l'intérêt de la

critique. Quant au mot materes, il s'agit de Y opens intendo (cf.
Boèce, In Isagogen Porfidi, I, c. 1), qui sera par la suite appelée
subiectum ou, justement, materia54. Ce qui est encore plus intéressant,

c'est l'expression a nul home vivant (variante difficilior par
rapport à la leçon nul home antandant du ms. L), surtout dans la

52 *A. Fourrier, Le Courant réaliste dans le roman courtois en France au moyen age,
Paris, Nizet, 1960, p. 193.

Cf. L. Rossi, «L'œuvre
in Romania, 112, 1991, pp. 312-360.
54 Cf. Geoffroi de Monmouth, 30

raconterai»; Thomas, Tristan, v. 781, etc.

Cf. L. Rossi, «L'œuvre de Jean Bodel et le renouveau des littératures romanes»,

Cf. Geoffroi de Monmouth, 3079: «A ma matire revendrail et des Bretons



34 LUCIANO ROSSI

mesure où elle oppose les trouvères médiévaux aux ancêtres (les vrais

"poètes") qui, écrivant en latin, avaient bien des sujets littéraires à

leur disposition.
Dans la série De France, de Bretaigne, de Rome, il faut souligner

l'ordre chronologique à rebours (du plus récent au plus ancien)
auquel l'auteur fera suivre, dans la description détaillée des trois
matières, une hiérarchie des sujets par rapport à l'authenticité
historique également renversée (du plus fantaisiste au plus "vraisemblable"):

de Bretaigne, de Rome, de France. Mais tout d'abord
qu'est-ce que la Bretaignel Si l'on se borne à traduire, comme le fait
par exemple Mme Annette Brasseur, la «Grande-Bretagne»55, ou,
même, «l'Angleterre»56, on finit par exclure la péninsule armoricaine
et, par conséquent, les récits celtiques. Je crois qu'il vaut mieux s'en
tenir à l'ensemble de la Grande et de la Petite Bretagne.

Quant à l'expression vain et plaisant, référée aux contes bretons, au
XIVe siècle elle devient presque topique. Dante Alighieri, dans le De
vulgari eloquentia, 1X2 appelle les romans arthuriens: «Arturi regis
ambages pulcerrime» (où ambages est une ' dubia locutio ' signifiant
les errances des chevaliers, mais aussi les 'contes fantaisistes' des

auteurs des romans en prose, alors que le superlatif pulcerrime définit
la fascination de ce type de récits). L'expression revient chez Philippe
de Beziers: «narrationes ambagicae», dans sa traduction, datable de

1313, de l'espagnol en français du Kalila i Dimna51. Pour ce qui est
de Bodel, il se peut qu'il se soit souvenu des vers d'Ille et Galerón
où son "compatriote", Gautier d'Arras annonçait son intention de

créer un "lai" d'un genre nouveau, rompant avec les habitudes

auxquelles se pliaient le roman de Chrétien lui-même et les lais de

Marie de France:

55
Jehan Bodel, La Chanson des Saisnes, cit., t. II, Genève, 1989, p. 869.

Jean Bodel, La Chanson des Saxons, traduit en français moderne par A. Brasseur,

Paris, Champion, 1992, p. 15.
57

Cf. P. Rajna, «Arthuri regis ambages pulcerrime», in Studi Danteschi, 1, 1920,

pp. 91-99; M. Picone, «Dante e la tradizione arturiana», in Romanische Forschungen,

94, 1982, pp. 1-18.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 35

Mes s'autrement n'alast l'amors,
li lais ne fust pas en cours
nel prisaissent tot li baron.
Gran cose est d'Hle et Galerón:
n'i a fantôme ne alongé
ne ja n'i troverés mençonge.
Tex lais i a, qui les entent,
se li sanlent tot ensement

com s'eiist dormi e songié (vv. 928-36)58.

Wace, dans le Brut, avait été le premier à traiter du problème de la
vraisemblance des contes arthuriens:

En cele grant pais ke jo di,
ne sai si vus l'avez oí,
furent les merveilles pruvees
e les aventures truvees
ki d'Artur sunt tant recuntees
ke a fable sunt aturnees:

ne tut mençunge ne tut veir,
tut folie ne tut saveir.
Tant unt li cunteùr cunté
et li fableiir fable,

pur lur cuntes enbeleter,
ke tut unt fait fable sembler (vv. 9787-9798)59.

La querelle revient tout au long du XIIIe siècle. Même parmi les
trouvères qui composent des lais narratifs, certains essaient de donner
à leur invention un air d'authenticité, comme par exemple l'auteur du

Lai de l'Espine:

Qui que des lais tigne a mençonge,
saciés je nés tiene pas a songe;

58 Gautier d'Arras, ¡lie et Galerón, éd. par Y. Lefèvre, Champion, Paris, 1988.
59

Wace, Li Roman de Brut, éd. I. Arnold, Paris, SATF, 1938-40.



36 LUCIANO ROSSI

les aventures trespassees,

qui diversement ai contees,
nés ai pas dites sans garant;
les estores en trai avant
qui encor sont a Carlion
ens el moustier Saint Aaron
e en Bretaigne sont eues

e en pluisors leus conneùes (vv. 1-10)60.

Ici, non seulement le trouvère anonyme prétend faire état d'histoires
qui seraient encore conservées à Carleon-sur-Wisc, dans le pays de

Galles (lieu mythique où Arthur aurait souvent tenu sa cour), mais il
ajoute une référence au monastère de Saint-Aaron (qui n'est pas sans

nous rappeler, ne fût-ce que pour l'homophonie, le Saint Pharon de

Bodel).

Par rapport à la séduisante "vanité" des contes bretons, ceux "de
Rome" sont définis comme sage et de sens aprendant, donc à la fois
"édifiants" et "instructifs". Avec cette expression, Bodel semble se

référer à l'ensemble des "romans antiques"61 qu'il exploite tout au

long de son poème; mais il montre également bien connaître le cycle
de Fierabrás et surtout La Destruction de Rome à laquelle il fait
probablement référence au vv. 1114 (R)/ 6926 (LT) s.:

Cf. P. M. O'Hara Tobin, Les Lais anonymes des XII' et XIII' siècles, Genève,

Droz, 1976, p. 264. «Le premier venu peut bien tenir les lais pour des mensonges; je
ne les tiens pas, moi, pour des rêveries. Je n'ai pas rapporté sans garants les aventures
du temps passé, que j'ai racontées à plusieurs reprises. Je fais état d'histoires qui sont

encore conservées à Carlion, dans l'église Saint-Aaron, et qui sont connues en Bretagne
et en beaucoup d'autres pays. Puisque je vois qu'on en a gardé le souvenir, je veux
vous raconter en un récit l'aventure de deux enfants sur laquelle on n'a jamais fait la

clarté».

On trouvera une analyse exhaustive de ce problème dans la thèse de M"* Christine

Jacob-Hugon, L'Œuvre jongleresque de Jean Bodel.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 37

An la geste est escrit a Paris voirement

par un sol jantil home abassent maintes jant...62.

Mais la grande nouveauté de l'œuvre de Bodel consiste justement
dans l'illustration des contes de France. Non seulement le poème
épique, mais l'ensemble de la production de notre jongleur — des

fabliaux, aux pastourelles, au Jeu de Saint Nicolas aux Congés — est
dédié à la matière de France: qu'on la repère dans les villages et dans
les campagnes picardes, dans les faubourgs de la ville d'Arras ou sur
les champs de bataille des héros carolingiens.

Pour ce qui est des détails historiques, au v. 22, du moment où
l'auteur associe Pépin à Anseïs, il s'agit probablement de Pépin le
Jeune ou de Herstal, mort en 714 (à ne pas confondre, comme le fait
Mme Brasseur, à p. 893 de sa Table des noms propres, avec Pépin
le Bref, père de Charlemagne). Fils d'Anségisel, il fut maire du palais
d'Austrasie. Il triompha des Neustriens à Tertry (687) et devint maire
du palais de Neustrie, reconstituant ainsi l'unité du royaume franc.

Au v. 23, il faut souligner l'expression Charlemaine d'Ais. En fait
l'empereur est dit d'Ais seulement dans des compositions jongleres-
ques (et dans des contextes moins solennels que celui de Bodel); il
s'agit, en l'occurrence, de la Chevalerie Ogier:

Et Kalles d'Ais ne s'i valt atargier (v. 8071)63,

Mors est en fin se le tient Kallon d'Ais (v. 9147),

«Il est écrit dans l'"histoire", à Paris, et c'est la pure vérité, grâce à un seul homme

vaillant, tombent bien des gens». Cf. le prologue du ms. provençal: «L'estoria fon
trabada a Paris sotz l'autar», in A. De Mandach, Naissance et développement de la
Chanson de Geste en Europe, V, La Geste de Fierabrás, Genève, Droz, 1987, p. 111.

La Chevalerie d'Ogier de Danemarche, éd. par M. Eusebi, Milano, Cisalpino, 1963.



38 LUCIANO ROSSI

et d'une pièce jongleresque artésienne datable de 1226, Siggeur, ore
scoutes, que Deus vos sot amis64:

Assés lavés oit van Gerbert, van Gerin,
Van Willaume d'Orenge, qui vait de cief haiclin,
Van conte de Bouloigne, van conte Hoillequin,
et van Fromont de lens, van son fil Fromondin,
Van Karlemaine d'Ais, van son pere Paipin...

Grâce aux précisions que nous venons de faire sur la signification
de flabiaus, on est en mesure, j'espère, de mieux expliquer le début
de la deuxième laisse:

Seignor, cette chançon ne muet pas de flabiaus

Il ne faudra plus s'attendre aux anciennes "jongleries" du poète,
comme c'était le cas dans les "menteries" des fabliaux, car Jean a

renouvelé son répertoire. Tout comme les poèmes des troubadours les

plus célébrés, la chanson de Bodel muet...d'amours et de cembiaus.

Cette image associant les batailles à l'amour fera fortune: cf.
Guillaume de Dole, vv. 24 s.:

Il conte d'armes et d'amors

et chante d'ambedeus ensamble...65.

Jaufre, vv. 1-8:

D'un conte de bona maneira,
D'azauta razon verdadeira,

64 Cf. R. Berger, Littérature et Société arrageoises au XIII' siècle. Les chansons et dits

artésiens, Arras, Mémoires de la Commission Départementale des Monuments Historiques

du Pas-de-Calais, 21, 1981, pp. 239-249.

Le Roman de la Rose ou de Guillaume de Dole, cit., p. 2.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS À LA CHANSON DE GESTE 39

De sens e de chavalaria,
D'ardimens e de cortesías,
De proesas e d'aventuras,
de fortz, d'estrainas e de duras,
d'asautz, d'encontre e de batailla,
Podetz auzir la comensalla...66.

Dante, Purg., XIV, 109 s.: «Le donne e' cavalier, gli affanni e li agi /
che ne 'nvogliava amore e cortesia...»; et, encore, Eustache Des-

champs: «Armes, amours, déduit, joye et plaisance...» et, bien sûr,
Arioste: «Le donne, i cavallier, l'arme, gli amori, / le cortesie,
l'audaci imprese io canto».

L'ironie à propos des "jongleurs des mes" vise surtout à en critiquer

l'incapacité poétique. Avec leurs vielles archaïques, symbolisant
leur façon de chanter, ils ne peuvent désormais qu'apparaître
maladroits. La querelle du v. 28 contre les bastart jogleor a d'ailleurs un
précédent important et négligé dans le Roman d'Alexandre, 37-41:

Ci7 troveor bastart font contes avillier
si se veulent en cort sor les meillors proisier
ne connoissent bons mos et si veulent jugier,
et quant ils ont tout dit, si ne vaut un denier,
ains convient la lor oevre par peniaus atachier67.

Cf. C. Brunei, Jaufré, roman arthurien du XIII' siècle en vers provençaux, Paris,

SATF, 1943, 2 vol. «D'un conte de bonne manière, tiré d'un thème véridique, plein
de sens et de chevalerie, de hardiesse et de courtoisie, de prouesses et d'aventures —

étranges, fortes et rudes — d'assauts, de rencontres, de batailles, vous pouvez
entendre ici le début».

Alexandre de Paris, Le Roman d'Alexandre, éd. par L. Harf-Lancner, Paris, Le Livre
de Poche, 1994. «Ces trouvères bâtards rabaissent les récits et veulent pourtant être

appréciés à la cour plus que les meilleurs; sans connaître les finesses de la langue, ils
veulent en juger, mais quand ils ont tout dit, leur conte ne vaut pas un denier; il faut
rafistoler les lambeaux de leur œuvre».



40 LUCIANO ROSSI

Il faut ici non seulement souligner la symétrie bastart jougleor I
troveor bastart, mais surtout l'image des "fourreaux dépanaillés", qui
correspondent en effet aux "lambeaux à rafistoler" de l'œuvre des

mauvais poètes dans l'Alexandre.

Pour en terminer avec ces quelques notes de commentaire,
l'abbaye de Saint-Faron mentionnée par Bodel au v. 34 (et également
invoquée dans trois vers de La Chevalerie d'Ogier de Danemar-
che)6s a fait naître toute une littérature critique à propos des mythiques

«cantilènes lyrico-épiques». La Vie de St. Faron montre en effet
qu'un saint évêque de Meaux (aujourd'hui sous-préfecture de la
Seine-et-Marne, dans la région de l'Ile-de-France), nommé Faron,
intervint auprès de Clotaire pour épargner la vie d'ambassadeurs
Saxons. Il faut cependant souligner le fait que Bodel, dans la
deuxième laisse de son poème, paraît surtout rattacher l'abbaye à

l'histoire du chevage demandé aux Hurepois.
Mais l'élément le plus important de cette allusion consiste probablement

dans le fait que le narrateur extradiégétique des Saisnes nous
informe que l'auteur aurait composé sa chanson d'après un récit «qui
lui fut dit et expliqué» et dont les témoignages écrits seraient
conservés à Saint-Faron. Encore une fois, donc, tout comme dans les

fabliaux, l'occasion qui aurait déterminé la mise en écriture du poème
serait un acte d'écoute. Que l'on se souvienne de l'épilogue du Sohait
des vez:

que l'andemain lo dist par tot,
tant que lo sot Johanz Bodiaus,
uns rimoieres de flabliaus,
et por ce qu'il li sanbla boens,
si l'asenbla avoc les suens...

Il s'agit des vv. 10154: «A Saint Faron m'en alai un matin / Proier Dieu qi m'otroit
bone fin»; 10165: «Diront l'abé de Miaus de Saint Fairon / Qu'il vos envoit Broiefort
Tarragon»; 10192: «Parlant en vont dessi a Saint Fairon», cf. La Chevalerie d'Ogier
de Danemarche, cit.



JEAN BODEL: DES FLABIAUS A LA CHANSON DE GESTE 41

Comme nous l'avons déjà vu, le jongleur ne se veut plus qu'un
simple intermédiaire entre la source mythique et les personnes réelles

qui, groupées autour de lui, veulent se réjouir à l'écoute d'une
composition nouvelle qui ne soit pas, cependant, sans stimuler leur
mémoire...

En guise de conclusion

Les quelques textes dits "de jongleurs" que je me suis permis de

soumettre à l'attention des lecteurs devraient suffire à prouver que
nous sommes encore loin d'avoir surmonté les difficultés s'opposant
à la compréhension de ce type de littérature, à la fois complexe et
raffinée. Aussi longtemps que l'on cherchera à imposer des "grilles
modernes" à ces produits poétiques particuliers (genres littéraires
définis après coup par les modernes, conventions rhétoriques,
"logique du récit", etc.), on finira par les voir se dérober sans remède
à la sagacité des interprètes. Il ne faut surtout jamais oublier qu'il
s'agit de jeux poétiques créés à l'intention d'un public d'amateurs, en

mesure d'en saisir les nuances: un public vis-à-vis duquel nos

concepts de "vraisemblance", "réalisme", "subjectivité", etc. apparaissent

non seulement "anachroniques" mais, parfois, même grotesques.
Je me bornerai à un seul exemple. Toute une floraison d'études est

née sur la lèpre des auteurs arrageois des Congés, pour souligner
l'oxymore d'une parole ailée provenant de corps pourris69. Si l'on
pense, cependant, au poème de Jean Bodel, une simple constatation
devrait nous mettre sur nos gardes. Le prétendu réalisme des détails
concernant la maladie, repérables chez les trouvères arrageois, n'est
lui aussi qu'une convention poétique. Si vraiment Bodel avait
présenté, en décembre 1202, les symptômes qu'il se plaît à décrire
dans les Congés, il n'aurait jamais pu se permettre de survivre
pendant sept ans à son infirmité.

Et que celui d'entre nous qui est sans péché...



42 LUCIANO ROSSI

En fait, l'entière production de Bodel — dont il ne faut jamais
oublier la rime avec flavel et flabel — est conçue comme une
représentation de jongleurs: elle s'ouvre sur le boniment au public
captivant et familier des fabliaux, elle s'élève en impliquant le chant,
l'épopée et le théâtre, elle s'achève enfin sur la dramatique sortie de
scène du ménestrel: croire que Bodel a arrêté d'écrire en 1202, à

cause de cet "abandon du monde" tout à fait littéraire, n'est probablement

qu'un autre signe de l'étemelle superficialité de la critique.

Luciano Rossi
Universität Zürich


	Jean Bodel : des "Flabiaus" à la chanson de geste

