
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 28 (1995)

Artikel: Os jograis galegos e portugueses considerações sobre a censura

Autor: Tavani, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-263573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-263573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES
CONSIDERACÖES SOBRE A CENSURA

Para além do obstáculo representado pela natureza compòsita do
fenómeno jogralesco, nao pode deixar de se notar previamente que a

escassez, a intermitencia e a ambiguidade da documentaçâo disponí-
vel sobre jograis na área galega e portuguesa — ainda mais contra-
ditória aqui do que no ámbito socio-cultural francés ou italiano —

toma particularmente difícil a investigaçâo sobre a actividade
multiforme e heterogénea destes «operadores culturáis» ante litteram:
urna actividade da qual, ainda hoje, nos escapa a consistencia efectiva
e a configuraçâo orgánica, a colocaçâo exacta dentro das estraturas
sócio-económicas e a medida em que as suas manifestaçôes reflectiam
as contradiçôes e os conflitos existentes dentro dessas estraturas.

A imagem que do jogral elaboraram, no decurso dos séculos,
moralistas e legisladores, hierarquias eclesiásticas e autoridades

políticas, resulta debuxada em traeos sempre, ou quase sempre,
infamantes: as disposicóes dos concilios, as ordenanças dos reis, as

pastorais dos bispos, os tratados dos juristas sao unánimes em
condenar com virulencia qualquer manifestaçâo jogralesca e todos os
individuos que actuam como jograis. Mas apesar disso, e ao lado
desta imagem negativa, os textos oferecem também outras noticias,
em patente contradiçâo com as primeiras: reis e bispos e até cardeais

que têm a seu serviço ou recebem na corte os jograis, tratadistas que
distinguem entre jograis bons e jograis maus, grandes senhores que
os acolhem em casa e os protegen, comprando os seus louvores e

usando-os como propagandistas, concelhos que atribuem soldadas
anuais a um ou dois jograis, e ainda jograis que enriquecem e se

elevam a urna situaçâo social superior, e chegam até a fazer doaçôes
aos seus senhores — laicos ou eclesiásticos — ou a deixar-lhes.
herdades, e finalmente jograis que, em algumas cidades, se reúnem

em corporaçâo, como qualquer outro grupo de mesteirais.



176 GIUSEPPE TAVANI

É evidente que, perante estas contradiçôes, temos que admitir a

nossa ignorancia, ou pelo menos, a insuficiencia da análise da

actividade jogralesca efectuada até agora, as incongruencias das

metodologías adoptadas, e sobretudo a falta de urna correcta
perspectiva diacrònica e diatópica, indispensável para o estado de um
fenómeno complexo e tao variado no tempo e no espaço. Os
trabalhos de conjunto publicados há muitos anos por Gautier, Farai
e Menéndez Pidal1, e que evidentemente ainda podem ser consultados

com algum proveito, envelheceram rapidamente, e hoje advertimos

a necessidade de voltar ao assunto com outras pontos de vista,
utilizando instrumentos mais modernos e mais adequados ao objecto
da investigaçâo, mas antes de mais nada organizando de maneira
sistemática os materials disponíveis e explorando as zonas que ainda
näo o foram de maneira satisfatória. Seria indispensável fazer (ou pôr
em dia) inventarios de jograis por cada área de actuaçâo, descrever
pormenorizadamente os seus recursos e as suas actividades, distinguir
os jograis poetas dos simples exécutantes, estudar as distintas épocas
de esplendor e decadencia da jograria, avahar ideológica e sociologicamente

as sucessivas reacçôes dos moralistas e das autoridades, fixar
e analisar os repertorios líricos, narrativos, dramáticos próprios de
cada área, de cada época, de cada situaçâo cultural. Tenho a convic-
çâo de que a análise sistemática das fontes documentais e das obras
literarias em que se fala de jograis ou nas quais haja um eco das

actividades jogralescas, ajudaria a preencher lacunas e a atar muitos
fios, e contribuiría de modo decisivo a esclarecer a maior parte dos

problemas nos quais tropeçamos a cada instante.

L. Gautier, Les épopées françaises. Étude sur les origines et l'histoire de la
littérature nationale, 2* éd. entièrement refondue, Paris, H. Welter Éditeur, 1892; E.

Farai, Les jongleurs en France au moyen âge, Paris, Librairie Honoré Champion
Éditeur, 1910; R. Menéndez Pidal, Poesía juglaresca y orígenes de las literaturas
románicas. Problemas de historia liíeraria y cultural, Madrid, Instituto de Estudios
Políticos, 1957.



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 177

Mesmo sem ter em conta a classificaçâo elaborada, em nome de

Afonso X, por Guiraut Riquier2, é de admitir, por exemplo, a

possibilidade que houvesse efectivamente classes diferentes de

jograis, ou melhor ainda, especializaçôes técnicas entre as distintas
modalidades do oficio jogralesco, pois na pràtica devia resultar difícil
conciliar capacidades tâo diferentes urnas das outras como fazer jogos
com monos, caes, ursos e marmotas, e representar milagres ou cantar

poemas ou tocar instrumentos como a viela, a citóla, a rota, a harpa.
Porém, se por um lado é discutível a posiçâo de Farai, inclinado a

negar que houvesse auténticas diferenciacóes na pràtica do oficio e

firmemente convencido de que cada jogral possuía as mais variadas
atitades acrobáticas, musicais, literarias3 — urna posiçâo adoptada
também, embora com algumas atenuaçôes, por Léon Gautier — por
outro parece excessiva a fragmentaçâo da jograria numa miriade de

categorías distintas e incomunicantes, proposta por Menéndez Pidal,
cada urna competente numa e nada mais do que urna especializaçâo,
numa rigorosa separaçâo mesmo entre jograis épicos e jograis líricos,
jograis de boca e citoleiros, roteiros e organistas4: «No negamos, és

claro — acrescenta o estudioso espanhol — que un mismo juglar
cultivase a la vez ambos géneros, narrativo e lírico, hasta el histrióni-
co, pero eso no debía ser lo común»5, porque «las pinturas literarias
del juglar, aducidas por Farai [para negar a repartiçâo dos jograis em
varias categorías], no son testimonio decisivo, pues indudablemente
proceden de un propósito idealizador»6.

2
Para o texto da Supplicatio de Guiraut Riquier e da Declaratio de Afonso o Sabio

cf. as ediçôes de V. Bertolucci Pizzorusso, «La Supplica di Guiraut Riquier e la

Risposta di Alfonso di Castiglia», nos Studi Mediolatini e Volgari, XIV, 1966, pp. 8-

135 e de E. Vuolo, «Per il testo della Supplica di Guiraut Riquier ad Alfonso X», nos
Studi Medievali, 3* serie, IX, 1968, pp. 729-806.

E. Farai, cit., pp. 81-85; cf. também p. 70.
4 R. Menéndez Pidal, cit., pp. 37-52.
5

Id., ibid., p. 39.
6

Id., ibid., p. 37.



178 GIUSEPPE TAVANI

Na realidade — e isso prova a insuficiencia dos nossos conheci-
mentos e das metodologias até agora aplicadas — quer Farai quer
Menéndez Pidal partem do pressuposto que as indicaçôes das fontes
literarias reflectem com absoluta fidelidade urna situaçâo real,
efectiva, históricamente definida, ou entäo generalizam, idealizando-

-as, situaçôes particulares, que, com efeito, constituem a excepçâo que
confirma a regra. Mas todos sabemos quanto pode resultar prejudicial
à soluçâo de um problema a formulaçâo prèvia de urna tese à qual
ajustar depois alguns dados documentais, escolhidos entre os que
mais se prestam a demonstrar-lhe a credibilidade. Se Farai por um
lado prefere ignorar quanto seja difícil admitir que um mesmo
individuo possa e saiba ensinar os monos e tocar a viela ou recitar de

cor muitos e longos cantares, porque essa distinçâo nao se concilia
com a sua tese da indiferenciaçâo jogralesca, Menéndez Pidal por
outro lado, näo quer reconhecer que entre recitar um poema narrativo
salientando os varios episodios por meio de urna mimica apropriada,
entoar urna cançâo de amor acompanhando-se com um instrumento,
e remedar gestos, ademâes ou expressöes de um determinado tipo
humano ou de urna personagem real, bem conhecida pelo público,
näo há diferenças estraturais, mas apenas funcionáis: em qualquer
caso, trata-se de actuacöes «dramáticas», ao alcance de qualquer actor
ou comediante ou recitador, cujas atitudes abrangem em geral todas
as manifestaçôes que implicam a execucäo de um texto, seja lírico,
dramático ou narrativo. Quanto a Léon Gautier, aproveitou-se de

noticias seleccionadas em distintos documentos e cada urna relativa
a um jogral determinado, para elaborar urna reconstraçâo — baseada

em fragmentos de varia procedencia, e que se apresenta muito
idealizada e até, em certa medida, romanceada — das actividades de

um jogral qualquer durante um dia qualquer, desde o momento em

que se levanta da cama e faz as suas abluçôes matinais até ao

crepúsculo, quando — cansado da sua longa actuaçao — declara:
«Près est de vespre, et je sui moult lassé» e «Alez vos em, li romans
est fini».

Näo há dúvida que as noticias acerca dos jograis que nos proporcionan!

os textos literarios sao ambiguas e contraditórias: os mora-



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 179

listas nunca discriminam entre jograis líricos e jograis narrativos, mas

separam os jograis bons dos jograis maus, ou mais exactamente, os

que executam textos dignos dos que cantam cançôes indecentes. Por

exemplo, Thomas Cabham, no seu famoso Penitencial (fins do século

XIQ), além de declarar «damnabiles» os funámbulos e os «vagantes»
— termo com que parece aludir aos goliardos, «etiam damnabiles»
— junta numa única categoria os músicos e os cantores, que, por

sua vez, divide em duas classes: os lascivi ou jograis líricos, que
«fréquentant publicas potationes et lascivas congregationes, et cantant
ibi diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam», e os

joculatores ou jograis narrativos «qui cantant gesta principum et
vitam sanctorum»7: urna atitade caracterizada pela mais rigorosa
reprovaçâo de qualquer tipo de actaaçâo que nao seja o relato das

façanhas dos príncipes e a narraçao da vida dos santos. De maneira

que os únicos jograis tolerados — os que «vicini sunt excusationi»
— säo os que «cantant cum instramentis et de gestis ad recreationem

et forte ad informationem»8.

A imagem que do jogral lírico nos oferecem os moralistas e os
eclesiásticos é, pois, negativa: o pròprio Ramon Llull, que intenta
nobilitá-la transformando-a «a lo divino», quando fala dos jograis
«nao verdadeiros» e portanto censuráveis, mostra-se nao menos
crítico que os outras moralistas contemporáneos9; e até um jogral-
trobador como Cerverí de Girona chega a aconselhar um colega seu

que mude de repertòrio e passe a cantar os louvores da Virgem10,

7 Mss. lat. 3218, f. 32 v° e lat. 3529, f. 40, ambos da Bibliothèque Nationale de Paris:

cf. B. Haureau, Notices et extraits de manuscrits, XXIV, 284, 285, cit. por L. Gautier,
Les épopées françaises, cit., II, 21-22 (nota).
8 De septem sacramentis, texto do século XIII: ms. lat. 14.859, f. 322, da Bibliothèque
Nationale de Paris, cit. por L. Gautier, op. cit., II, 24 (nota).
n

Veja-se, aqui mesmo, o artigo «Els joglars catalans».

Juglar, prec vos ans que mortz vos aucia, P.-C. 434a,29, vv. 25-30. Ed. de M. de

Riquer, Obras completas del trovador Cerverí de Girona, Texto, traducción y
comentarios, Bercelona, Instituto Español de Estudios Mediterráneos, 1947, p. 92; cf.
também Cerverí de Girona, Lírica, II, a cura de Joan Coromines, Barcelona, Curial,



180 GIUSEPPE TAVANI

assumindo assim — ele que também compos cantares «lascivos» —

urna posiçâo nitidamente orientada para a reabilitaçâo e recuperaçao
da jograria em sentido moralizador. Apenas Guiraut Riquier, embora

expressando um juízo desfavorável a respeito dos jograis que vivem
vilmente (os «que fan lurs jocx vas»), procura devolver dignidade aos

jograis líricos, aqueles que «se sabon captener / entre las ricas gens».

As dimensôes do fenómeno jogralesco e a importancia da funçâo

que os jograis — com as suas execuçôes e os seus espectáculos —

exerciam ao mesmo tempo como intérpretes de determinadas

exigencias do público e como competidores temíveis dos poderes
públicos no acondicionamento dos impulsos psíquicos dos usuarios,
através do estímulo à auto-identificacäo com personagens atípicas,

provocaram sempre, em toda as épocas e em todos os países, a

reaccäo das autoridades, quer eclesiásticas quer laicas, embora muitas
vezes os dois poderes — nomeadamente, num período tao dinámico
do ponto de vista político e social como o século XIII — nunca
conseguissem resultados decisivos, pois neutralizavam-se mutuamente
na tentativa de perseguir os comportamentos anómalos. Nesta

situaçâo, a medida mais eficaz que a Igreja podia tomar para
combater o fenómeno jogralesco consistía — como tive a oportuni-
dade de propor em outras ocasióes" — em apropriar-se desse

instrumento täo corrosivo, para transformá-lo «a lo divino», e fazer
dele um vector — mais eficaz que o representado pelas exibiçôes
dos predicadores — de catequese e de edificaçao. Quanto aos

poderes laicos, a sua intervençâo — além de realizar-se através da

persecuçâo policial dos exécutantes, da modificaçao dos textos

1988, p. 153, com correcçôes dispensáveis ao texto.

G. Tavani, «Funzione comunicativa e azione ipnotica nei testi giullareschi», //
contributo dei giullari alla drammaturgìa italiana delle origini. Atti del II Convegno
del "Centro di Studi sul teatro medioevale e rinascimentale" (Viterbo 17-19 giugno
1977), Roma, Bulzoni Editore, 1978, pp. 163-184; «Considérerions sobre la funció
persuasiva dels espectacles joglarecos», Estudis de Llengua i Literatura Catalanes,
XXIV Misceliamo Jordi Carbone!!, 3), pp. 5-19.



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 181

«perniciosos» ou da substituiçâo destes por outras menos descomedidos

— realizava-se também através de urna cuidadosa selecçâo dos

autores e das composiçôes que podiam aspirar à transcriçâo e à

inclusäo nos cancioneiros ou em outras colectâneas literarias.
É evidente que, enquanto da transformaçao «a lo divino» da

actividade dos jograis temos testemunhos bastante seguros, nos textos
de tema edificante que apresentam expressöes e sintagmas típicos dos

espectáculos jogralescos, sobre a intervençâo duma censura senhorial

na fase de transcriçâo dos textos, podemos apenas formular sugestóes
e aventar hipóteses para as quais parece contado indicio suficiente a
notável uniformidade de tom de alguns cancioneiros, comparada com
a näo menos relevante variedade de outras, assim como a ausencia,

em certos cancioneiros, dos textos atrevidos que aparecem em outras.
Claro que seria necessario efectuar urna exploraçao analítica e

sinóptica das diferentes colecçôes para comprovar se esta conjectura
pode ser considerada válida: mas de qualquer maneira parece
interessante, por exemplo, que certos textos — os fabliaux franceses

— tenham chegado até nos em códices de boa factura mas de

uso pessoal — e por isso fora do alcance das censuras — transcritos

quase todos em ámbito mercantil, burgués, ou em manuscritos

precarios que só fortuitamente sobreviveram as vicissitudes da

historia; e seria ao mesmo título muito útil indagar a distribuiçao dos

textos obscenos nos cancioneiros trovadorescos: por exemplo, a

tençâo (ficticia) «de seigner Montan e de a domna» em que a dona,
tendo ouvido falar do nome e da fama desse poeta, anuncia no

primeiro verso Eu veing vas vos, seigner, fauda levada12, encontra-
-se apenas em dois cancioneiros (IT); a cobra «résolument obscène»
— anónima ou atribuível a um Tribolet — Us fotaires que non fo

amoros13 aparece unicamente no cancioneiro G; só o cancioneiro R

transcreve o «partimen» burlesco entre Raimon Gaucelm de Béziers

P.-C. 306,2; o texto em P. Bec, Burlesque et obscénité chez les troubadours. Le

contre-texte au Moyen Age, Paris, Éditions Stock, 1984, pp. 160-164.
13

P.-C. 461,241; o texto em P. Bec, op. cit., pp. 167-169.



182 GIUSEPPE TAVANI

e Joan Miralhas, Loan Miralhas, si Dieu vos gart de dot4, e assim

por diante. Näo säo muitos os textos desse tipo, a maior parte dos

quais anónimos, transmitidos pelos cancioneiros provençais, e esses

poucos parecem concentrar-se em duas ou très colectâneas. Um dado,

este, que poderia ser aproveitado para confirmar ou modificar os

indicios ou as noticias sobre os eventuais comitentes, e para averiguar
os criterios de selecçao e os ámbitos sócio-culturais de elaboracäo das

colecçôes de poesia.
Também com relaçâo à área galega, é preciso fazer algumas

consideraçôes a propósito das eventuais conexöes entre a atitude

adoptada por alguns trovadores em relaçâo à jograria e a inclusäo,
nos cancioneiros, de textos atribuidos a jograis. Parece lícito admitir
que a hostilidade, autèntica ou jocosamente simulada, dos poetas
contra os jograis, podia obedecer, e muito provavelmente obedecía,
a varias razóes: algumas de carácter particular, quer dizer, ligadas às

relaçôes pessoais entre o poeta e o seu jogral, à ambiçâo do jogral de

fazer-se poeta e de competir com os trovadores, à negativa rotunda

que estes oponiam — por motivos de discriminaçao social, ou por
medo da concorrência — às aspiraçôes de aqueles; outras de carácter

profissional, devidas à incapacidade técnica efectiva do jogral ou à

futilidade das suas composiçôes; e finalmente podia tratar-se apenas
de pleitos jocosos, de urna especie de «jogo das partes», onde cada
contendor desempenhava a funçâo, o papel que tradicionalmente lhe

pertencia. Mas podemos também conceder — como hipótese de

traballio — que, às vezes, a animosidade dos trovadores, sobretado
quando o ataque se manifesta mais virulento que de costume, oculta
ou interpreta ou antecipa a reprovaçao senhorial que, mais tarde, se

expressará também através do exercicio da censura, excluindo
praticamente, em tudo ou em parte, a produçao jogralesca da

transcriçâo nas grande antologías, que aqui säo todas de iniciativa
aristocrática.

14
P.-C. 401,6; o texto em P. Bec, op. cit., pp. 93-97.



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 183

Sei perfeitamente que esta conjectura pode parecer arriscada e

difícil de defender. Mas nao hesito em afirmar que nos cancioneiros

galego-portugueses podem encontrar-se varios indicios duma
interferencia censoria: basta folhear os apógrafos italianos e o índice
de Colocci para deparar com alguns dados muito significativos, e que
talvez a confirmem. O ponto de partida poderia ser as duas composiçôes

atribuidas a um tal Johan, jogral de Leäo: um «planh» ou
lamento fúnebre pela morte d'el-rei Dom Denis e urna cançâo
encomiástica em louvor de seu sucessor Afonso IV, do Infante D.
Pedro e do conde de Barcelos Pedro de Portugal: ambos os textos
elaborados com muita pericia, utilizando com grande esmero todos os

recursos autorizados pela tradiçao provençal; e o «planh», além dos

elogios do defunto — cuja morte, segundo um tópico muito
frequente, significa a desapariçâo da poesia e da cortesia — dedica

os versos fináis ao encòmio do neto, o Infante Pedro já celebrado no
outra poema. Deste jogral, näo obstante a sua habilidade técnica e a

sua frequentaçâo da corte portuguesa, conservaram-se unicamente as

duas cançôes mencionadas: posto que näo parece lógico supor que,
sendo jogral de profissäo e muito hábil, nao tenha composto mais que
estes dois textos — mesmo no período limitado da sua estadia na
corte portuguesa — pode-se conjecturar que contra ele se tenha

aplicado a interdiçâo à qual me referia antes. Urna interdiçâo que
preservou da exclusäo só as composiçôes dedicadas a tecer o elogio
de dois reís, do Infante e sobretudo do Conde de Barcelos, este
indicado — unanimemente — como o colector do Ur-Liederbuch
galego-português.

A esta conclüsäo é sem dúvida possível opor que a permanencia
de Johan na corte portuguesa pode ter sido täo breve que o jogral,
nessa altura, näo deve ter tido tempo de escrever outras cançôes, e

que os demais textos que pode ter produzido fora de Portugal se

tenham perdido por razóes que nada têm que ver com a intervençâo
da censura. Näo se trata porém de um caso isolado. Por exemplo,

parece muito singular que de Martin Codax e de Mendinho, cujos
nomes — em ausencia do patronímico — denunciam a sua condiçâo
jogralesca, näo se tenham conservado mais do que sete cantigas de



184 GIUSEPPE TAVANI

amigo do primeiro e urna do segundo: sendo textos de grande
dignidade literaria, que revelam nos seus autores urna considerável
habilidade poética, é difícil crer que tenham sido os únicos compostas,

durante toda a vida, por dois jograis, isto é, por dois profissionais
da execuçâo — mas também da produçao poética — que dessas

actividades recebiam os meios indispensáveis para a sua subsistencia;
e taö-pouco parece crível que as que nao se conservaram fossem
todas cantigas de amigo, todas elas de sublimada qualidade artística,
sem a menor concessäo às chocarrerias que, de acordo com os
ditames da Igreja e dos moralistas, acompanhávam sempre as

manifestaçôes jogralescas. Afirmar, como se tem feito constantemente,

ou deixar entender que Martin Codax e Mendinho eram dois
jograis "bons", que näo escreviam nem diziam coisas más, só porque
em nome deles näo chegaram até nos testemunhos em contrario ou
textos desonestos, equivale a urna petiçâo de principio; e supor que
os textos desaparecidos se perderam por causa dos acidentes da

transmissäo manuscrita, näo é senäo urna hipótese de trabalho, nem
mais nem menos do que a de urna intervençâo selectiva de carácter
censorio levada a cabo pelos proceres: com a diferença que a primeira
conjectura é indemonstrável, enquanto a favor da outra, que parece
também a mais económica, é possível encontrar indicios na pròpria
estrutura dos cancioneiros.

Nas duas colectâneas que o humanista Angelo Colocci mandou
transcrever — os cancioneiros Colocci-Brancuti (Biblioteca Nacional
de Lisboa) e da Vaticana — podem-se encontrar muitas situaçôes
análogas: em geral, os dois grandes repertorios da poesia lírica galega
e portuguesa da Idade Média, sugerem ao leitor urna ideia muito vaga
da jograria hispánica. Os jograis, sobretudo os galegos, escrevem por
vezes também cantigas de amor — muito poucas e em geral muito
convencionais — mas a maior parte deles legou-nos apenas cantigas
de amigo, temas e delicadas, nas quais se podem saborear cenas
cheias de encanto e povoadas por personagens femininas improváveis,
que se entregam a discursos ou diálogos as vezes de grande simplici-
dade e inocencia, às vezes salpicadas de símbolos e alusöes exaspe-
rantemente crípticos: símbolos e alusöes que resulta àrduo decifrar e



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 185

que atestam evidentemente urna certa familiaridade dos autores com
os tópicos literarios e com urna cultura que näo é apenas vulgar, mas

que abränge, em certa medida, a tradiçao latina medieval. É indiscutí-
vel que se trata de jograis, pois a ausencia de patronímico e a
eventual substituiçao deste por urna alcunha ou pelo topònimo de

origem nao admitem dúvidas sobre a sua extraccäo popular: e todos
sabemos que, na Idade Média, um poeta de extraccäo popular, salvo
raras excepçôes, pertencia necessariamente à jograria. Fernäo do Lago
e Golparro, Joäo de Cangas e Joäo de Requeixo, Martin Campiña e

Martin Codax, Martin de Caldas e Martin de Ginzo, Mendinho e Pero
de Berdia, Pai Calvo e Pero Meogo, sâo outras tantos jograis, e todos

aparecem como autores unicamente de cantigas de amigo, enquanto
Bernal de Bonaval e Lopo, Martin de Padrozelos e Nuno Porco e

Pero de Ver, com a única excepçâo do primeiro — Bemal de
Bonaval — que está representado nos cancioneiros também por urna
tençao com Abril Peres, compuseram igualmente algumas cantigas de

amor: é urna situaçâo que dá lugar a suspeitas fundadas acerca do
crédito que merecem os cancioneiros com respeito à qualidade da

jograria galega, que desta maneira resultaría formada por individuos
em perene estado de graça, timoratos e púdicos, dominados por urna
afeiçao especial, irresistível e exclusiva, ao idilio e urna näo menos
irresistível repugnancia aos palavröes, aos insultos, às grosserias e às

impertinencias, às lubricidades e às insinuaçôes de carácter sexual. Na
poesia destes jograis näo existe praticamente sexo, nem hetera- nem
homo-, näo há senäo algumas referencias muito veladas a circunstancias

nas quais duas pessoas de sexo diferente se encontram ou teriam
de se encontrar ou näo chegaram a encontrar-se, nao se sabe bem
— ou pelo menos o poeta näo o diz — para fazer o qué. Tudo isto

depende, evidentemente, dos parámetros do género ao qual pertencem
as cantigas — «de amigo» ou «de amor» — que os nossos jograis
nos legaram: mas, pode-se admitir que os jograis galegos nunca
escreveram cantigas de escarnio e de maldizer? É possível que todos
os jograis galegos — e muitos dos portugueses — fossem täo
candidos e comedidos, que nunca tiveram a ideia de compor urna só

cantiga obscena, um só texto indecente?



186 GIUSEPPE TAVANI

A verdade é que, quando deparamos com urna tençao ou urna
cantiga de escarnio de um jogral — como no caso de Lourenço —

podemos comprovar que efectivamente o torn geral da composiçao é

menos forte, mais controlado do que nas pecas análogas dos
trovadores. Já tive a ocasiäo, há muitos anos, de afirmar que os

jograis como Lourenço, quando se enfrentam com poetas de outra
classe social, aparecem como que coibidos, incapazes de contrastar
eficazmente os ataques e os sarcasmos do antagonista: isto porque a

diversidade social e a inegável condiçâo subalterna dos jograis na

presença de quem pode ter sido seu senhor, ou urna vez ou outra
podia chegar a sê-lo, os pöe em condiçôes de inferioridade. Mas,
quando näo se dà essa situaçâo, por exemplo no caso das cantigas
obscenas, porque é que os jograis nao manifestam toda a liberdade de

linguagem que as fontes documentais lhes atribuem? Foi já posto em
relevo, a propósito de Rabelais, que as raízes da cultura cómica
popular da Idade Média apoiam-se nos ritos e espectáculos carnavalescos,

e que as modalidades do riso medieval — que se opunha à

cultura oficial, à gravidade da Igreja e do mundo feudal — assenta

na subversäo do mundo sèrio e escrupulosamente formal das

estraturas dos poderes públicos, e na criaçâo de outra mundo,
alternativo ao primeiro, e baseado na lógica original do «mundo ao

revés», do «disfarce», da «parodia», da «profanaçâo», das coroaçôes
e deposiçôes burlescas, da inversäo entre o «alto» e o «baixo» (a
«roda»), por exemplo, entre a cara e o traseiro. Urna concepçâo
revolucionaria do mundo, que se manifestava livremente no período
carnavalesco, e da qual — além dos espectáculos jogralescos — se

adverte o eco em alguns produtos literarios, na obra de Rabelais



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 187

como mostrou Bachtin15, mas também nos «fabliaux»16 e nas

cantigas de escarnio e maldizer17.

Com efeito, nos cancioneiros galego-portugueses encontramos, por
exemplo, todo um repertorio de textos que apresentam as séries

lexicais características da cantiga de amor, transferidas para o campo
sémico das relaçôes indecentemente sexuais; aqui, a distorçao do
sentido primitivo em sentido obsceno — hetera- e homossexual —

näo exige nunca urna substituiçao dos vocábulos: para realizá-la, em
geral, basta a simples adiçâo de uns conotadores específicos do

campo sémico do obsceno, os quais convertem de positivo em
negativo, de cortés em trivial o texto inteiro. Há cantigas que nos

primeiros versos se apresentam como autenticas cantigas de amor e

que logo, com a introducäo de um termo tirado do vocabulario
obsceno, mudam bruscamente de valor.

Nao é este o lugar mais adequado para desenvolver o assunto com
todas as suas implicaçôes, nem para acumular pravas ou alegar
demasiados testemunhos desta tendencia subversiva. Mas näo quero
deixar de me referir pelo menos a urna cantiga de Pero d'Armea,
Donzela, quen quer entendería18, onde — além da mudança brusca
de tom — há também a substituiçao do «alto» pelo «baixo» e

vice-versa: no caso específico, a equiparaçao da cara da mulher
— branca e vermelha, segundo um tòpico muito frequente, isto é,

maquilhada para exaltar o encarnado natural — com o traseiro do

poeta, que oportunamente tratado com concela e alvaiade (dois

M. Bachtin, L'œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Age

et sous la Renaissance, Paris, Éditions du Seuil, 1970 (trad, francesa do original
publicado em Moscovo em 1965).

G. Tavani, «Il comico e il carnevalesco nei fabliaux», Studia in honorem prof. M.

de Riquer, III, Barcelona, Quaderns Crema, 1988, pp. 521-535.

G. Tavani, «O cómico e o carnavalesco nas cantigas de escarnho e maldizen>,

Boletim de Filologia, XXIX, 1984 Homenagem a Manuel Rodrigues Lapa, II),
Lisboa, 1986, pp. 59-74.
18

G. Tavani, Repertorio Metrico della lirica galego-portoghese, Roma, Edizioni
dell'Ateneo, 1967, n° 121,8.



188 GIUSEPPE TAVANI

cosméticos medievais, o primeiro encarnado, o segundo branco),
aparecería branqu' e vermelho como a cara da «senhor». E, acrescen-
ta o poeta na terceira estrofe, o confronto seria perfeito, e as nádegas
assim adereçadas nada teriam que invejar ao rosto da dama se Ihes

pusessem orelhas e se lhes traçassem as sobrancelhas.
Pero d'Armea era galego, manteve relaçôes com o trovador Pero

Garcia d'Ambroa, também galego, e provavelmente frequentou a

corte de Afonso o Sabio. Näo sabemos se era jogral ou trovador: na
opiniäo de Carolina Michaelis, foi «de somenos categoria social»19,

e Antonio Resende de Oliveira inclui-o entre os jograis galegos20,

talvez por ser autor de urna cantiga «bastante suja», como diz Manuel
Rodrigues Lapa21: como quer que seja, a ausencia de patronímico
depôe em favor da sua condiçâo jogralesca. Mas fosse jogral ou
trovador, esteve sem dúvida em relaçôes com um Pero d'Ambroa
(que — apesar da distinçâo feita por Resende de Oliveira —

continuo a identificar com Pero Garcia d'Ambroa), e indirectamente
com outras trovadores das cortes fernandina e afonsina: o que quer
dizer que, embora de condiçâo social e profissionai subalterna,

gozava de protecçôes suficientes para que a sua cantiga fosse
admitida nos cancioneiros. E sabemos também porqué: isto é,

sabemos que Pero Garcia d'Ambroa escreveu contra Pero d'Armea,
e em resposta à cantiga à qual me refiro, outra de maldizer22, cuja
inclusäo nos cancioneiros näo teria tido sentido sem a primeira. E
tenha-se presente que Donzela, quen quer entendería é a única peca
satírica presente nos cancioneiros em nome de Pero d'Armea.

19
C. Michaelis de Vasconcellos, Cancioneiro da Ajuda, Ediçâo critica e commentada

por —, Halle a. S., Max Niemeyer, 1904, II, 532.
20 A. Resende de Oliveira, «A cultura trovadoresca no Ocidente peninsular: trovadores

e jograis galegos», in Biblos, LXIII, 1987, p. 9 da separata.
21

M. Rodrigues Lapa, Cantigas d'escarnho e de mal dizer dos cancioneiros medievais

galego-portugueses, 2* ed. revista e acrescentada pelo prof. —, Vigo, Galaxia, 1970,

p. 553.
22

Pero d'Armea, quando composestes: G. Tavani, Repertorio metrico..., cit., n°

126,11.



OS JOGRAIS GALEGOS E PORTUGUESES 189

Em conclusäo, a tradiçao manuscrita da poesia lírica galega e

portuguesa näo nos conservou senäo em casos excepcionais as

cantigas satíricas e obscenas dos jograis: obviamente, näo pode ser
considerado normal que um Pero d'Armea, que manifesta urna grande
força estilística, urna habilidade técnica considerável e urna inventiva
especial, tenha composto apenas urna cantiga obscena — em compa-
racäo com 13 cantigas de amor e 4 de amigo — nem que toda urna
série de outros jograis se tenha limitado a escrever textos que,
confrontados com o que nos dizem dos jograis as fontes documentais,
poderiam classificar-se como edificantes. Será razoável conjectarar
que os jograis galegos, quase todos os jograis galegos, tivessem
constantemente observado urna conduta exemplar, digna das noviças
do mais rigoroso convento de clausura? Ou näo será mais lógico
supor que aos textos explicitamente jogralescos se tenha aplicado a

censura, esta sim, mais rigorosa, à qual escaparam apenas alguns dos

que estavam, de urna maneira ou de outra, relacionados com textos
de trovadores, ou cujos autores estavam ligados a urna corte regia ou
senhorial?

Pessoalmente, estou convencido que a morigeraçao dos nossos
jograis é pura aparência, que eles nunca foram täo comedidos como
pretendem os cancioneiros, e que a única explicaçâo razoável para a
ausencia nos cancioneiros galego-portugueses de textos propriamente
jogralescos seja urna exclusäo programáticamente seguida pelo
antologista, ou pelos antologistas que, em meados do século XIV,
recolheram, escolheram e publicaram urna selecçao dos textos líricos
produzidos durante os cento e cinquenta anos precedentes.

Giuseppe Tavani
Università di Roma


	Os jograis galegos e portugueses considerações sobre a censura

