Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 28 (1995)

Artikel: La figura del juglar en la Castilla del siglo XllI

Autor: Hilty, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-263572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-263572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA
DEL SIGLO XIII

1. La oposicion entre «mester de juglaria» y «mester de clerecia»

La segunda estrofa del famoso prélogo del Libro de Alexandre,
escrito en los anos veinte del siglo XIII, reza asi:

Mester trayo fermoso, non es de jogleria;
mester es sin peccado, qua es de clerecia;
fablar curso rimado por la quaderna via,

a silabas contadas, qua es grant maestria'.

Esta estrofa ha hecho correr mucha tinta’. Una cosa es del todo
cierta: El autor establece una oposicién entre el «mester de juglaria»
y el «mester de clerecia». Ademds, en mi opinién, tampoco es
cuestionable que con lo que denomina «mester de juglaria» el autor
del Alexandre esté aludiendo a la tradicién de la poesia épica. Gracias
a la conservacién del Poema de Mio Cid, nos es posible conocer la
forma métrica de los poemas que integraron esta corriente, la cual no
contempla entre sus reglas ni la realizacién de un cémputo silabico
estricto y sistematico, ni la presentacién de «versos ritmico-silébicos,

! Cito el Libro de Alexandre segun la edicién siguiente: Gonzalo de Berceo, El libro
de Alexandre, Reconstruccién critica de Dana Arthur Nelson, Madrid, Gredos, 1979.
— Por lo que se refiere a la fecha del Libro de Alexandre, puedo remitir a un estudio
mfo que se publicard dentro de poco en un homenaje dedicado a Félix Monge.
Ademds, en el VI Congreso Internacional de la Asociacion Hispdnica de Literatura
Medieval (Alcald de Henares, septiembre de 1995), prensentaré una ponencia titulada
«Fecha y autor del Libro de Alexandre». Para comprender la figura del juglar en el
siglo XIII, no creo necesario discutir aqui esos problemas tan controvertidos.

2 Véase en dltimo lugar Isabel Urfa, «Una vez mas sobre el sentido de la c.2 del
Alexandre», Incipit X (1990), pags. 45-63.



154 GEROLD HILTY

agrupados de cuatro en cuatro por una misma consonancia y dividido,
cada uno de ellos, en cuatro unidades ritmico-sintdcticas»’, tal y
como hace, sin embargo, la nueva forma empleada por primera vez
en la literatura espafiola por el poeta del Libro de Alexandre. No
pretendemos discutir aqui el problema del origen de los poemas
épicos ni el de su forma, ambos sumamente controvertidos*. Aunque
se acepte la posicién extrema de los que ven en la version conservada
del Poema de Mio Cid la obra de un poeta individual de principios
del siglo XIII, estd fuera de duda que la transmisién del Cid y de
otros poemas épicos se llevé a cabo a través de juglares andantes que
recitaban el texto publicamente. A este "mester" hace alusién la
expresién de "mester de jogleria" en el primer verso de la estrofa
citada, expresién, a mi modo de ver, conscientemente ambigua. Visto
que este estudio se centra basicamente en la figura del juglar, no se
procederd en €l al andlisis sistemdtico del complejo contenido de la
voz juglaria.

2. La existencia de juglares ambulantes en el siglo XIII

La existencia de juglares ambulantes, que recitaban poemas épicos,
estd probada, para el siglo XIII y principios del XIV, por varios
testimonios, de los cuales me limitaré a citar, a continuacion,
unicamente dos:

1°  El dnico manuscrito conservado del Poema de Mio Cid (siglo
XIV) termina con una nota que sélo tiene sentido en boca de
un juglar: «El rromanz es leido, datnos del vino; si non tenedes

* Este es, seglin Isabel Uria (pdg. 59), el sentido de «fablar curso rimado por la
cuaderna via».
4 Me limito a remitir a dos publicaciones recientes: A. Deyermond, El «Cantar de Mio

Cid» y la épica medieval espariola, Barcelona, Sirmio, 1987; Epica medieval espariola,
edicién de Carlos Alvar y Manuel Alvar, Madrid, Céitedra, 1991.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 155

dineros, echad all4d unos pefios, que bien vos lo darédn sobr’e-
llos»°.

2° La ordenanza XCIV del Fuero de Madrid (1202) reza asi:

Todo cedrero quod uenerit a Madrid caualero et in conzeio cantare,
et el conzeio fore amenido [= auenido] per dare illi dado, non donent
illi mais de III morabetinos et medio; et si per mais apretaren los
fiadores , cadat illis in periurio. Et si alguno homine de conzeio
dixerit: «mais le demos», pectet II morabetinos a los fiadores®.

Para R. Menéndez Pidal esta ordenanza ilumina «vivamente la
figura del juglar castellano que recorre a caballo las ciudades vy, al
son de las cuerdas de su cedra, canta en medio del concejo de los
vecinos, recreando a sus oyentes hasta el entusiasmo; tan grande es
su éxito, que los legisladores madrilefios se alarman, porque el
concejo quiera conceder un don excesivo al juglar de quien el piblico
queda apasionado»’. El hecho de que la ordenanza de Madrid no
mencione expresamente al juglar, sino al cedrero, se explica por la
frecuente costumbre de los juglares de acompaiar su canto con la
citara o con otros instrumentos musicales. Lo hacian, naturalmente,
en primer lugar para la recitacién de textos liricos, pero también para
acompaiiar la presentacién salmodiada de textos épicos.

3 Poema de Mio Cid, Edicién, introduccién y notas de lan Michael, 2* edici6n,
corregida y aumentada, Madrid, Castalia, 1981, pags. 310-311.

H Fuero de Madrid, Publicaciones del Archivo de la Villa, Madrid, Artes Gréficas
Municipales, 1932, pag. 50.

7 R. Menéndez Pidal, Poesia juglaresca y juglares. Origenes de las literaturas
romdnicas, Pr6logo de R. Lapesa, Madrid, Espassa Calpe, 1991, pag. 347.



156 GEROLD HILTY
3. Juglares con repertorio épico

Visto que la alusién a los juglares, contenida en el prélogo del
Libro de Alexandre, tiene que referirse a poemas épicos, vamos a
hablar primero de esta tradicién. ;Cual fue el repertorio de los
juglares narrativos del siglo XIII? La forma de transmisién del Poema
de Mio Cid prueba que éste pertenecia al repertorio juglaresco,
afirmacién indudablemente extendible a otros poemas del ciclo
cidiano, del de los condes de Castilla o del grupo carolingio y
anticarolingio. Sin admitir la existencia de tales poemas difundidos
de forma oral por los juglares es imposible explicar el fenémeno de
la prosificacién de cantares épicos en las crénicas de los siglos XIII
y XIV, a partir de la asi llamada Primera Crénica General, cuya
versién prosificada — vy esto resulta significativo — no siempre es
reproducida en las crénicas posteriores. La prosificacién de Los siete
infantes de Lara en la Crénica de 1344, por ejemplo, difiere bastante
de la Primera Cronica General, sobre todo en la tltima parte, lo que
hace pensar en la existencia de varias versiones del poema en
cuestién a lo largo del siglo XIII e incluso a principios del siglo XIV,
una de las cuales fue prosificada en la Primera Cronica General y
otra diferente, en la Crénica de 1344%.

Otra prueba de la vitalidad de los poemas épicos difundidos por
los juglares en el siglo XIII est4 costituida por el Poema de Ferndn
Gonzdlez. El ndcleo de este poema, que por su forma pertenece al
"mester de clerecia», estd formado por un cantar épico perdido. Este
cantar, después de su transformacién y adaptacién por un clérigo
después de mediados del siglo XIII, no dejd, sin embargo, de existir
en su forma original y continué viviendo hasta el siglo XIV.
Podemos deducirlo de la Cronica de 1344 que, en este caso, sigue en
gran medida la prosificacién de la Primera Cronica General, basada
en el Poema conservado, pero difiere de ella en algunos puntos
interessantes e incluye elementos que faltan en el Poema y en la

¥ Véase A. Deyermond, op.cit., pags. 75-78; C. y M. Alvar, op.cit., pags. 175-177.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 157

Primera Cronica General pero "que se hallan también en los dos
romances primitivos de Ferndn Gonzédlez que han llegado hasta
nosotros”, elementos que, por consiguiente, tienen que proceder de
una tradicién épica todavia viva’.

Tales observaciones, que podrian multiplicarse, bastan por sf solas
para probar la vitalidad, en el siglo XIII y principios del siglo XIV,
de poemas épicos transmitidos y en parte transformados y refundidos
por juglares. Insisto en el hecho de que todo lo que acabo de decir no
- se refiere a la cuestién controvertida del origen de la tradicién épica
y de la fecha de su aparicién. Unicamente afirmo que, durante el
siglo XIII y hasta principios del XIV, existié una tradicién épica y
que, en general, la transmisién de los poemas se efectuaba de forma
oral a través de las actuaciones de los juglares. Esos juglares no eran
los autores de las obras recitadas, lo que no excluye que, en cierta
medida, las transformaran y refundieran.

4. Juglares con repertorio lirico

Hemos dicho que el texto del Fuero de Madrid se puede referir
tambien a juglares que recitaban poemas liricos. Desgraciadamente,
la lirica castellana de los siglos XII y XIII es una gran incégnita.
Menéndez Pidal cree que dos de los poetas que se mencionan en
relacién con las bodas de Alfonso VIII en 1170, Gonzalvo Ruiz y
Pedro de Monzén «poetizaban en castellano, o acaso el de Monzén
en aragonés»'’. Sin embargo, no se ha conservado nada de la
produccidn poética — bastante hipotética — de estos dos espaiioles.
La dnica muestra de poesia lirica castellana de fines del siglo XII o
principios del siglo XIII es un poema citado por el trovador Ramén
Vidal. Creo haber mostrado en otro lugar que se trata de un poema

? Véase A. Deyermond, op.cit., pags. 71-72.
'0R. Menéndez Pidal, op.cit., pag. 165.



158 GEROLD HILTY

genuinamente castellano desde el punto de vista lingiifstico'’. En su
contenido, sin embargo, es una imitacién de temas de la poesia
trovadoresca del Sur de Francia, en lengua provenzal. Es, pues, poco
probable la existencia de juglares castellanos cuyo repertorio estuviese
formado por poemas liricos. Lo que si hubo en la Castilla del siglo
X1 fue trovadores provenzales y, a partir del segundo tercio del
siglo, trovadores gallegos, que cantaban cantigas liricas.

5. La «supplicatio/declaratio» de Guiraut Riquiér

Uno de estos trovadores provenzales, Guiraut Riquier, que en los
afios setenta del siglo XIII vivié en la corte de Alfonso el Sabio, nos
ha dejado un texto que nos interesa directamente. En una «supplica-
tio», dirigida al rey en 1274, ruega a Alfonso que aclare la definicién
de juglar, fijando el valor semdntico de la palabra y el valor social
y cultural de las personas portadoras de este titulo. Riquier «lamenta
que se llame juglar al que hace juegos con monos o con titeres, o al
que con poco saber toca un instrumento cantando por plazas o calles
ante gentes bajas y corre en seguida a la taberna a gastar lo poco que
gana, sin que ose nunca presentarse en una corte noble»'>. Y hay
que distinguir al juglar no s6lo en sentido descendente en relacién
con los diferentes estratos inferiores que integran tanto la escala
social como la poética, sino también en el ascendente, esto es, con
respecto al trovador. Guiraut Riquier pide al rey Alfonso que
«disponga especialmente que se llame juglares a los que, tocando
instrumentos y remedando, sirven sélo para la diversién del momento,
y mande que sélo se llame trovador al que sabe hacer buenos versos,

g Hilty, «El poema iberorroménico citado por el trovador Ramén Vidal», en: G.
Holtus, G. Ludi, M. Metzeltin (eds.), La Corona de Aragén y las lenguas romdnicas.
Misceldnea de homenaje para Germén Col6n, Tiibingen, Narr, 1989, pédgs. 91-104.
12 R. Menéndez Pidal, op.cit., pag. 35.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 159

cuyo solaz y ensefianza duran aun después de muerto el que los
compuso» >,

Naturalmente, la «supplicatio» de Guiraut Riquier es ficticia hasta
cierto punto. No se podrd negar, sin embargo, que refleja preocupa-
ciones que existieron entre los trovadores y juglares de la corte del
Rey Sabio, al igual que la «declaratio» de Alfonso, fechada en 1275,
que tampoco constituye unicamente una ficcién poética, aunque sea
obra de Guiraut Riquier, como lo prueba la lengua provenzal en la
que estd redactada. Parece 16gico pensar que un poeta que vivia en la
corte de Alfonso el Sabio jamas se habria atrevido.a poner en boca
del rey afirmaciones contrarias a la forma de pensar del monarca, de
lo que se deduce con facilidad que la «declaratio» refleja ciertas ideas
e inquietudes que circulaban por la corte del Rey Sabio y que, quiz4,
incluso se habian discutido con él.

La «declaratio», que se refiere explicitamente a las posibilidades
expresivas de la lengua espafola, distingue claramente entre «invento-
res» y «ejecutadores». Los poetas que en Provenza se llaman trova-
dores, esto es, los que componen textos poéticos, en Espafia se
denominan segreres'. Los juglares, en cambio, son sélo «ejecutado-
res», es decir, aquellos que reproducen poemas, cantando y tafiendo
instrumentos, pero siempre a un nivel elevado tanto en lo que al
publico como en lo que al repertorio se refiere. Por su mayor calidad
artistica se diferencian de los cazurros que, faltos de buenas maneras,
recitan sin garbo o ejercitan su vil arte por calles y plazas, ganando
deshonradamente su dinero. No se puede llamar tampoco juglares a
aquellos que «hacen saltar simios 0 machos cabrios o perros, los que
muestran titeres o remedan péjaros, o tocan y cantan entre gentes

13 R. Menéndez Pidal, op.cit., pag. 35.

'* Para esta problemdtica equiparacién de trovador con segrer, véase R. Menéndez
Pidal, op. cit., pags. 43-45; Valeria Bertolucci Pizzorusso, «La supplica di Guiraut
Riquier e la risposta di Alfonso X di Castiglia», Studi mediolatini e volgari, 14, 1966,
pags. 9-135, sobre todo 34-45 y 122-131; E. Vuolo, «Per il testo della supplica di
Guiraut Riquier ad Alfonso X», Studi Medievali, 3* Serie, 10, 1969, pags. 1-78, sobre
todo 14-16.



160 GEROLD HILTY

bajas por un poco de dinero [...] ni los que en las cortes se fingen
locos, sin vergiienza de nada, pues éstos se llaman bufones»".

6. La polisemia de la voz «juglar» y las «Siete Partidas»

En su intento de reducir la polisemia de la palabra juglar, la
«supplicatio/declaratio» de Guiraut Riquier se convierte en prueba
evidente de la existencia de tal polisemia'®. Otras fuentes del siglo
XIII confirman el valor polisémico de juglar.

R. Menéndez Pidal pone de relieve el cardcter contradictorio
existente en «el aprecio que vemos hacer del noble arte juglaresco en
las Siete Partidas» y «una insistente declaracién de infamia lanzada
sobre la persona del juglar» en el mismo cédigo'’. La explicacién
de tal contraste reside, para Menéndez Pidal, en «que nuestro c6digo
no hace aqui sino traducir disposiciones del derecho romano o
candnico, sin preocuparse de la actualidad castellana»'®. A mi modo
de ver, la contradiccién mencionada por Menéndez Pidal puede
explicarse también, al menos en parte, por la polisemia de la voz
juglar. Veamos el texto citado por Menéndez Pidal:

Otrosi son enfamados los juglares et los remedadores et los
facedores de los zaharrones, que piiblicamente cantan o bailan o facen
juegos por precio que les den: et esto es porque se envilecen ante

!5 R. Menéndez Pidal, op.cit., pag. 36.

' No se trata, naturalmente, s6lo de un problema de seméntica lingiiistica. Con mucha
raz6n dice E. Vuolo a este respecto: «E I’importanza maggiore dei ’documenti’ che qui
andiamo considerando, con la loro stessa natura incerta e contraddittoria, sta forse
proprio in questa testimonianza che essi ci rendono su di una fase critica della civilta
0 una realtd complessa tutta in movimento, alla ricerca magari inconsapevole e confusa
di un nuovo assetto sociale-politico meglio rispondente alle mutate strutture economi-
che e alle diverse condizioni di vita gia in atto. Oltre a fornirci, s’intende, da un punto
di vista ‘positivo’, certe notizie o informazioni di rilievo sulla situazione ‘cultu-
rale’ dell’epoca», op. cit., pag. 38.

7 R. Menéndez Pidal, op. cit., pig. 115.

'8 R. Menéndez Pidal, op.cit., pag. 116.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 161

todos por aquello que les dan. Mas los que tanxiesen estrumentos o
cantasen por solazar a si mismos, o por fager placer a sus amigos o
dar alegria a los reyes o a los otros sefiores, non serfen por ende
enfamados'®.

Las Siete Partidas declaran infames a los juglares precisamente en
las acepciones que segun la «supplicatio/declaratio» se tendrian que
eliminar de la significacién de juglar. Creo, ademds, que el texto
citado no excluye que sean también llamados juglares «los que
tanxiesen estrumentos o cantasen por solazar a si mismos, o por fager
placer a sus amigos o dar alegria a los reyes o a los otros sefiores».
Por otro lado, en las Siete Partidas se registran también acepciones
positivas del término, al hablar de la costumbre de los antiguos segiin
la cual, durante la comida, los juglares recitaban ante los caballeros
historias de grandes hechos de armas para templar el 4nimo y el
esfuerzo, pero siempre bajo la condicién de que los cantares fueran
«de gesta» o hablasen «de fecho d’armas»®.

7. Las ocurrencias de «juglar» en tres obras alfonsies («Seten-
tario», «Libro conplido», «Primera Crénica General»)

Para determinar, de manera méis detallada todavia, el valor
semantico de juglar en la lengua del siglo XIII, he estudiado las
ocurrencias del término en tres obras de la produccién alfonsi, el
Setenario, el Libro conplido y la Primera Crénica General.

Hablando de Fernando II1, el Setenario dice:

Era muy sabidor de cagar toda caga; otrosi de jugar tablas e
ascaques e otros juegos buenos de muchas maneras; e pagéndose de
omnes cantadores e sabiéndolo €l ffazer; et otrosi pagidndose de
omnes de corte que ssabian bien trobar e cantar, e de joglares que

19 R. Menéndez Pidal, op.cit., pags. 115-116.
20 R. Menéndez Pidal, op. cit., pag. 373.



162

GEROLD HILTY

ssopiesen bien tocar estrumentos; ca desto sse pagaua él mucho e
entendia quién lo ffazian bien o quién non?’.

Este texto, que emplea el término juglar en un sentido absolutamente
positivo, hace resaltar una de sus facetas, la habilidad de tocar
instrumentos de miisica®.

En el Libro conplido la voz juglar aparece en seis ocasiones que
cito, a continuacién, a modo de ejemplos®:

10

20

30

40

50

E en las partes de Tauro es beuedor ¢ ioglar e ama alegria e cantar
e folgura e uicio ( pag. 17a 31-32).

E si la Luna fuere con esto con Mercurio e con Mars, fablara mucho
e uaraiara con los omnes e denostara a los ioglares (pag. 53a 6-9).

E si fuere el significador en Piscis, sera bueno pora rey si aquella
planeta fuere en su exaltacion o en medio cielo, e si non, sera bueno
seer ioglar e cantador e iogador e iongleador de chufas e lo quel
semeia (pag. 154a 7-12).

E si aquellos omnes fueren ioglares de rey o guardadores de sos
mugieres o alfaquimes de rey o los ques entremeten de piedras
preciadas, da al uno d’ellos Libra e al otro Tauro (pag. 157b 31-35).

E sil catare Venus, sera el nacido en seruicio de reynas o de mugieres
altas e sera preciado e ondrado por ellas e ganara por ellas auer e
ondra, e quiga sera sabidor de musica e buen cantador, trobador de
sones en los cantares, € mayor miente si cada uno d’ellos fuere en

21 Alfonso El Sabio, Setenario, Edicién e introduccién de Kenneth H. Vanderford,
Buenos Aires, Instituto de Filologia, 1945, pdg. 13.

22 Véase también V. Bertolucci Pizzorusso, op. cit., pag. 21.

23 Citados por mi edici6n: Aly Aben Ragel, El Libro conplido en los iudizios de las

estrellas, Traduccién hecha en la corte de Alfonso el Sabio, Introduccién y edicién por
G. Hilty, Madrid, Real Academia Espafiola, 1954.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 163

casa del otro, o quiga sera sotador e baylador o trompero o ioglar e
sera en ello sotil e sabidor (p4g. 250b 42-50).

6° E si fuere Mercurio retrogrado ayuntando-se a ella (sc. Venus)
retrogradando, significa que el nacido sera ioglar bueno e cantador e
entendudo en ello (pdg. 252a 24-27).

Menéndez Pidal quiere ver en el primer ejemplo, que cita segiin un
extracto de la obra publicado por Rico y Sinobas, un «valor despecti-
vo» de juglar®, basindose para ello en la interpretacién de ioglar
como adjetivo. Yo, en cambio, creo que tanto en el primer ejemplo
como en los demés se trata de un substantivo. Si tal es el caso, el
valor de ioglar en el primer ejemplo no es necesariamente despectivo.
En su conjunto, los ejemplos del Libro conplido muestran cudl es la
connotacién general de la palabra: alegria, diversién, juego, placer,
canto, muisica.

En la Primera Cronica General hallamos la palabra juglar en 15
ocasiones® y en las 15, ésta destaca un niicleo seméntico constituido
por las siguientes ideas:

— cantar cantigas

= tocar instrumentos de musica
— divertir

e producir y difundir alegria.

Ademds resultan de gran interés los siguientes aspectos que aparecen
en el texto:

24 Veéase R. Menéndez Pidal, op.cit., pig. 27, nota 5.

% Esos ejemplos se encuentran en las piginas siguientes de la edicién de R. Menéndez
Pidal, Prima Crénica General de Espafia que mand6 componer Alfonso el Sabio y se
continuaba bajo Sancho 1V en 1289, Madrid, Gredos, 1955: 105b 51, 106a 4, 111b 5,
116a 35, 122a 42, 122a 45, 122a 47, 125a 35, 130b 27, 130b 37, 130b 40, 131a 50,
415b 20, 431b 23, 602b 19.



164 GEROLD HILTY

La coincidencia de los roles de autor y juglar en un mismo
personaje, concretamente, en el de un juglar que compone una
cantiga panegirica en alabanza de Augusto y la canta ante el
emperador. Lo mismo ocurre con Nerdn, que se autoconsidera un
gran poeta y juglar y que canta sus propias composiciones.

La presién de las normas sociales como factor de inhibicién que
impide al compositor noble actuar como juglar: Nerén en un
principio no se atreve a actuar piblicamente y sélo con el tiempo
logra superar su pudor y cantar en los teatros.

La presentacién en repetidas ocasiones del teatro como marco
potencial para el desarrollo de las actuaciones de los juglares que,
en este contexto, no se limitan exclusivamente al canto. En las
descripciones aparecen también términos como remedar y fazer
gestos, que tienen que referirse a aspectos histriénicos de la
actuacibn de los juglares.

8. El «Libro de Alexandre»

Volvamos al Libro de Alexandre. El esbozo de un andlisis

seméntico de la palabra juglar en el siglo XIII nos muestra que el
«mester» de los juglares podia presentar muchos aspectos, muchas
facetas. Por eso, la oposicidn entre «mester de juglaria» y «mester de
clerecia», que a primera vista parece ser tan tajante, fuera del drea de
la métrica y de la versificacién, no puede tener valor absoluto. Esto
se puede ver ya en el texto del mismo Libro de Alexandre. El autor
emplea el término juglar siete veces, una de ellas como adjetivo con
el sentido de ’alegre’ (337b). Las demds ocurrencias son éstas:

1° Un joglar de grant guisa sabié bien su mester,
omne bien razonado que sabié bien leer,
su viola tafiiendo vino al rey veer;
el rey, quando lo vio, escuché-1 volunter (232).

2° El pleit de los joglares era fiera riota:
i avié simfonia, farpa, giga e rota,
albogue e salterio, citola que mas trota,



30

4°

50

60

LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 165
guitarra e viola que las cueitas enbota (1545).

mas ovo un destorvo: quiero vos lo contar,
qua non quiero que digan que s6 medio joglar (1750cd).

Eran grandes e muchas las mudas e los dones,
non querién los joglares cendal nin ciclatones;
d’estos avié i muchos, que fazién muchos sones,
otros que meneavan simios e xafarrones® (1960).

Otro dia manana, el mundo alumnado,
tornaron al trebejo, el campo fue poblado;
enpegavan el pleito do lo avién dexado,
serié ningdn joglar a duro escuchado (2054).

Todos los estrumentos que usan los joglares,

otros de mayor precio que usan escolares,

de todos avié { tres 0 quatro pares,

todos bien atemprados por formar sus cantares (2134).

Con la dnica excepcién del tercer ejemplo, se hace referencia al
aspecto musical de la actuacién de los juglares, con mayor o menor
insistencia. En el primer caso se citan, adem4s, a continuacién las
palabras de la cantiga interpretada por el juglar. El mismo ejemplo
muestra también que pudo haber juglares cultos y no sélo juglares
ambulantes con un nivel cultural bajo. El cuarto ejemplo prueba la
existencia de ciertas acepciones de juglar que la «supplicatio/declara-
tio» de Guiraut Riquier quiere eliminar’’. Un caso especial es el
tercer ejemplo. Para comprenderlo hay que recordar la primera estrofa

%6 Véase la forma zaharrones en el pasaje de las Siete Partidas arriba citado pédgs. 160-

161.

27 Véase arriba pégs. 158-160.



166 GEROLD HILTY

del Libro de Alexandre, que contiene el topos que E.R. Curtius cita
bajo el titulo: «Der Besitz von Wissen verpflichtet zur Mitteilung»*®.

Seifiores, si quisiéssedes mi servicio prender,
querria vos de grado servir de mi mester:
deve de lo que sabe omne largo seer,

si non podrié en culpa e en riepto caer.

De este texto se puede desprender con facilidad que el autor del Libro
de Alexandre quiere comunicar, narrar todo lo que sabe, pues si se
limitara linicamente a una parte de su saber, seria «medio joglars. En
este contexto, pues, juglar posee la acepcién de ‘narrador’, de
‘comunicador’.

En el Libro de Alexandre también aparece, en dos ocasiones, la
forma femenina joglaressa. En el primer caso (verso 336d), se habla
de un grupo de juglaresas que toman parte en la gran fiesta de las
bodas de Tetis y Peleo. Se tratara, sin que el contexto proporcione
indicaciones més detalladas, de personas que contribuyen a la alegria
general de la fiesta. El segundo caso es més especifico. Se refiere a
la visita que le hace Talestris, reina de las amazonas, a Alejandro. Sin
conocer el motivo de la visita, Alejandro le dice: «Sj averes quisiére-
des [...], yo vos daré abondo» (1883ab). Ella contesta: «non vin ganar
averes, ca non sO joglaressa» (1884b). Creo que detrds de esta
afirmacién estd la imagen del juglar (o de la juglaresa) ambulante que
vive de lo que le dé la gente que asiste a sus actuaciones, situacién
confirmada, por ejemplo, por el texto citado del Fuero de Madrid y
por la nota final del manuscrito del Poema de Mio Cid. Aunque
Talestris quiere acostarse con Alejandro para tener un hijo — o, si
posible, una hija — de tan ilustre guerrero, no creo que joglaressa
tenga aqui el sentido de ‘mujer de mala vida'. Es verdad que una
ordenanza de las Siete Partidas dice que «las personas ‘ilustres’ o
de grant guisa no deben tomar por barragana a sierva, tabernera,

28 BR. Curtius, Europdiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern, Francke,
1948, pags. 95-96.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 167

alcahueta ni a las hijas de éstas, ‘nin juglaresa nin su fija’»?. Sin
embargo, ya hemos visto que las Partidas, en parte, no hacen sino
traducir disposiciones del derecho romano o canénico sin relacién
directa con la situacién de la actualidad castellana del siglo XIII.
Ademas, la ordenanza citada no contiene, en el fondo, un juicio moral
con respecto a las juglaresas y sus hijas, sino un juicio social. Y la
idea de que las juglaresas pertenecen a una capa social inferior a la
de la reina de las amazonas, estd presente también en el texto del
Libro de Alexandre®.

9. Gonzalo de Berceo

El poeta més productivo del mester de clerecia fue Gonzalo de
~ Berceo. No quiero discutir aqui el problema general de los elementos
juglarescos contenidos en sus obras®, sino que, como en el caso del
Libro de Alexandre, Gnicamente voy a analizar los pasajes que
contienen el término juglar>.

En la vida de Santo Domingo de Silos, Berceo, hablando de la
emparedada Oria, escribe:

Querié oir las oras mis que otros cantares,
lo que dicién los clérigos mas que otros joglares (318ab).

2% R. Menéndez Pidal, op. cit., pig. 116, nota 103.

Oya palabra joglaressa se utiliza también, en una ocasi6n, en la primera parte de la
General Estoria;, véase Alfonso el Sabio, General Estoria, Primera Parte, Edicién de
Antonio G. Solalinde, pdg. 753b 8. Su sentido no es ni méis negativo ni méis positivo
que el de la forma masculina joglar, que aparece dos veces en la misma pagina (753b
8 y 36).

31 véase, por ejemplo, Lfa Noem{ Uriarte Rebaudi, «Gonzalo de Berceo, juglar
religioso», en: La Juglaresca. Actas del 1 Congreso Internacional sobre la juglaresca.
Direccién: M. Criado de Val, Madrid, EDI-6, 1986, pdgs. 283-291.

32 Cito segin la edicién de Brian Dutton: Gonzalo de Berceo, Obras completas,
London, Tamesis Books, 1967ss.



168 GEROLD HILTY

Si se realiza una interpretacién correcta de estos versos, se puede
percibir con claridad la conocida oposicién entre clérigos y juglares.
De ninguna manera «cabe preguntarse si hay en estos versos una
especie de asimilacion de la figura del clérigo a la del juglar,
sugiriendo en aquél rasgos que lo hacian digno del interés de la
santa»”’. Tampoco puede aceptarse la interpretacién de Teresa
Labarta de Chaves que, en su edicién®, pone comas detrds de
«otros» en los dos versos y propone esta interpretacién «queria oir las
horas canénicas més de lo que otras personas quieren oir cantares;
queria oir lo que decian los sacerdotes més de lo que otras personas
quieren ofr juglares» (pag.123). Las dos interpretaciones no tienen en
cuenta un empleo antiguo de ofro que tiene raices en griego y en
latin y que Adolf Tobler, ejemplificindolo con materiales del francés
antiguo, describe asf: «Uberall hier wird zu einem Vorgestellten ein
zweites als ’ander’ in Gegeniiberstellung gebracht; wihrend aber
dieses zweite mit dem Namen belegt werden s o 11t e , der die beide
umfassende Gattung bezeichnen wiirde, erhilt es eine Bezeichnung,
die nur ihm, nicht aber jenem ersten gebiihrt»*,

Otro ejemplo de la Vida de Santa Domingo de Silos pone de
relieve la oposicién entre fuentes escritas y fuentes orales:

Peidro era su nomne de esti cavallero,
el escripto lo cuenta, non joglar nin cedrero (701ab).

Fuentes escritas parecen ser mdis dignas de fé que fuentes orales.
Y digo parecen, porque los «Votos de San Milldn», mencionados por
Berceo en su Vida de San Milldn, son precisamente una falsificacién
escrita. Pero la fidedignidad de las fuentes escritas es un problema
que no pretendemos discutir aqui, dado que nuestro interés se centra

3 L.N. Uriarte Rebaudi, op. cit., pag. 287.

3* Gonzalo de Berceo, Vida de Santo Domingo de Silos, Edicién, introduccién y notas
de Teresa Labarta de Chaves, Madrid, Castalia, 1972, pag. 123.

A A. Tobler, Vermischte Beitrige zur franzdsischen Grammatik, Dritte Reihe, zweite,
vermehrte Auflage, Leipzig, Hirzel, pag. 83.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 169

exclusivamente en el hecho de la transmisién oral de las obras
presentadas por los juglares y el juicio emitido por Berceo a su
respecto.

En uno de los Milagros de Nuestra Seriora («El mercader de
Bizancio») Berceo emplea también el término juglar:

Dissoli el judio: «Si tal cosa mostrares

yo te daré empresto quanto ti demandares,

mas por otras pastrijas lo ge de mi levares

non pagaris con ello cagurros nin joglares» (647).

Se trata aquf del uso de juglar en un contexto conocido. Ya hemos
visto que los cazurros forman una clase inferior a la de los juglares.

Los cuatro ltimos ejemplos de Berceo se encuentran todos en la
Vida de Santo Domingo de Silos:

1° Sennores, non me puedo assi de vos quitar,
quiero por mi servicio algo de vos levar;
pero non vos querria de mucho embargar,
ca digriédes que era enojoso joglar.

En gracia vos lo pido, que por Dios lo fagades,

de sendos Pater Nostres que vos me acorrades;

terréme por pagado que bien me soldadades,

en caridad vos ruego que luego los digades (759 y 760).

2° Querémosvos un otro libriello comengar
e de los sus miraglos algunos reguncar,
los que Dios en su vida quiso por él mostrar;
cuyos joglares somos, €l nos denne guiar (289).

3° Quiérote por mi misme, padre, merced clamar,
que ovi grand taliento de seer tu joglar;
esti poco servicio, ti lo denna tomar
e denna por Gongalo al Criador rogar (775).



170 GEROLD HILTY

4° Padre, entre los otros a mi non desampares,
ca dicen que bien sueles pensar de tos joglares,
Dios me dar4 fin buena si td por mf rogares (776a-c).

Las estrofas 759 y 760 tienen carécter claramente juglaresco. En ellas
el autor riojano, adaptando la tradicién juglaresca, llega incluso a
pedir un sueldo a su auditorio aunque, claro estd, no se trata de un
sueldo material sino espiritual, en forma de 'Padre nuestro’.

En los tres ultimos ejemplos Berceo se autodenomina juglar de
Santo Domingo y espera obtener como recompensa la intercesién del
Santo ante Dios. Como en el tercer ejemplo del Libro de Alexandre,
juglar designa aqui al narrador, al comunicador que es generoso con
sus conocimientos y transmite a sus oyentes o lectores todo lo que
sabe de la vida de Santo Domingo. En este sentido los limites
existentes entre el clérigo y el juglar, por un lado, y el autor y el
ejecutador, por otro, se diluyen y desaparecen.

10. El «Libro de Apolonio»

Por iltimo, vamos a hablar de otra obra del mester de clerecia: el
Libro de Apolonio. En el transcurso de las muchas peripecias de la
historia, Tarsiana, hija de Apolonio, es vendida al proprietario de un
burdel en Mitilene. El primer dia, narrando a sus clientes la triste
historia de su vida y pidiéndoles compasién, consigue conmoverlos
hasta el punto de lograr que le den el sueldo sin violarla. El duefio
del lupanar estd contento, pero Tarsiana no quiere continuar expo-
niéndose constantamente al peligro de perder su virginidad. Por eso
le dice a su amo®:

Senyor, si lo ouyesse de ti condonado,
otro mester sabia qu’es mas sin pecado,
que es més ganangioso e es mas ondrado.

38 Cito segun la edicién siguiente: Libro de Apolonio, Edici6n, introduccién y notas de
Carmen Monedero, Madrid, Castalia, 1987.



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 171

Si td me lo condonas, por la tu cortesia,

que meta yo estudio en essa maestria,

quanto td demandases, yo tanto te daria;

td auriés gran ganangia € yo non pecaria (422b-d, 423).

Estamos ante un caso clarisimo de intertextualidad. Por el texto de
estas dos estrofas traslucen términos de la segunda estrofa del Libro
de Alexandre, disfrazados, modificados, pero claramente reconocibles
(«mester», «sin pecado», «maestria»).

El dueiio del burdel acepta la propuesta, y el autor sigue diciendo:

Luego el otro dia, de buena madurgada,
leuantése la duenya ricamiente adobada;
priso huna viola buena e bien tenprada
e sallié al mercado violar por soldada.

Comengd hunos viesos e hunos sones tales

que trayén grant dulgor e eran naturales.
Finchiénse de omnes apriesa los portales,

non les cabién las plagas, subiénse a los poyales.

Quando con su viola houo bien solazado,
a sabor de los pueblos houo asaz cantado,
torndles a rezar hun romange bien rimado
de la su raz6n misma por ho hauia pasado (426-428).

Tarsiana se trasforma en juglaresa, término que el autor pondrd en
boca de Antindgoras, sefior de Mitilene, en el verso 483a: «En la
¢ibdat auemos huna tal juglaresa».

Para comprender lo que se entiende por juglar y juglaresa en la
lengua del siglo XIII, el episodio es de m4ximo interés’’. Tarsiana

& Véase también A. D. Deyermond, «Mester es sen peccado», Romanische Forschun-
gen, 77, 1965, pags. 111-116; J.C. Musgrave, «Tarsiana and Juglaria in the Libro de
Apolonio», en: Medieval Hispanic Studies presented to Rita Hamilton, ed. by A.D.
Deyermond, London, Tamesis, 1976, pags. 129-138.



172 GEROLD HILTY

posee muchos de los requisitos que debia de reunir una verdadera
juglaresa. Estd «ricamiente adobada», toca la viola y canta en el
mercado para producir la alegria general y, como recompensa de todo
ello, obtiene el dinero necesario para satisfacer a su duefio. Atendien-
do a la estrofa 427 podemos deducir que la parte inicial de su
actuacién la integraban cantigas liricas con acompafiamiento musical.
Luego Tarsiana pasa a lo épico, a lo narrativo, contando su propia
vida en forma de un «romange bien rimado». La oralidad de esta
actuacién es tipicamente juglaresca. Pero, como en los casos
anteriormente citados del Libro de Alexandre y de Berceo, los limites
entre autor y ejecutador se borran, dado que Tarsiana, por lo menos
en la parte épica, es autora y ejecutadora de la obra que interpreta.
Con respecto a la forma, es posible que el autor del Libro de
Apolonio haya pensado més en la forma de su propia obra — el
mester de clerecia — que en la de la épica tradicional, ya que habla
de un «romange bien rimado», expresién que repite el término
«romange», empleado por el mismo autor en la primera estrofa
(«componer hun romange de nueva maestria») y que alude también
al «curso rimado» de la segunda estrofa del Libro de Alexandre.

La escena de la anagndrisis de Tarsiana y Apolonio evidencia, de
manera mas explicita todavia, el concepto que el autor posee del
término juglaresa y de la propia Tarsiana que, en los versos 490a-d
y 491a, dice a Apolonio:

Por mi solaz non tengas que eres aontado,

sy bien me conoscieses, tenerte yes por pagado,
ga non s6 juglaresa de las de buen mercado,
nin lo € por natura, mas fagolo sin grado.
Duenya s6 de linatge, de parientes honrrados.

No obstante, Tarsiana actia como juglaresa lo mejor que puede,
cantando y tocando la viola, para quitarle la tristeza a Apolonio, para
darle alegria. En un punto, sin embargo, no se comporta como tal: no
acepta el dinero que Apolonio le quiere dar, y cuando se da cuenta
de que en calidad de juglaresa no puede sacar a Apolonio de su



LA FIGURA DEL JUGLAR EN LA CASTILLA... 173

tristeza depresiva, de su desesperacién, cambia de método y, dejando
de ser juglaresa, le propone enigmas para divertirle.

Vemos, pues, que Tarsiana desempeifia conscientemente el papel de
una juglaresa, papel claramente inferior a su estado social, pero que
ella intenta desempefiar dignamente. No quiere ser «juglaresa de las
de buen mercado». No obstante, la anagnérisis de padre e hija, y con
eso la consolacién de Apolonio, se inician con un gesto corporal,
cuando Tarsiana en su frustracién acaba echidndole los brazos al
cuello a Apolonio.

11. Conclusiones

El término juglar es polisémico en la lengua castellana del siglo
XIII. En los textos se perciben con claridad ciertas diferencias entre
las diversas personas — ya hombres, ya mujeres — a las que se
designa con tal término. No hay delimitaciones tajantes, pero sf
elementos comunes. Podemos decir que todos los juglares y todas las
juglaresas tienen como objetivo principal divertir, deleitar a su
auditorio, y que, si se excluyen acepciones marginales, criticadas ya
en textos coetdneos, para lograrlo se valen tanto de misica como de
literatura, literatura reproducida, compuesta generalmente por otros,
pero a veces también por los mismos juglares. Lo importante es que
sea literatura actualizada, presentada ante un piblico dispuesto a

recompensar al juglar o a la juglaresa, un piblico ansioso de escuchar
y de divertirse escuchando®.

Gerold Hilty
Universitit Ziirich

% No quiero dejar de agradecer a mi alumna Itziar L6pez Guil la revisién estilistica
que ha hecho del texto de este estudio.






	La figura del juglar en la Castilla del siglo XIII

