Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 28 (1995)

Artikel: "Mester con pecado” : la juglaria en la Peninsula Ibérica
Autor: Gradin, Pilar Lorenzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-263570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-263570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘MESTER CON PECADO":
LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA

1. Las referencias documentales a los juglares en los diversos
testimonios eclesidsticos de la Peninsula Ibérica (Concilio de
Valladolid 1228, Lérida 1229, Toledo 1324, Constituciones Sinodales
de Urgell 1277 y 1364) se integran perfectamente en el conjunto de
prohibiciones que pueblan el contexto europeo y que dan cuenta del
peligro que ciertas actividades desarrolladas por aquellos profesiona-
les tenfan para la cultura cristiana. El mimo, el saltator, el histrién,
el juglar van a ser atacados — cuando menos desde Tertuliano —
por la mayoria de los teéricos del Cristianismo, que van a ver en esa
cultura la exhibicién de una mimesis basada, fundamentalmente, en
la corporeidad y gestualidad, valores connotados claramente con la
civilizacién pagana®. La variedad de sustantivos con los que se
designa el oficio (balatrones, saltatores, thymelici, nugatores, mimi,
joculatores, etc) dan cuenta de 1a multiplicidad de funciones ejercidas
por aquellos profesionales e indican que en sus actuaciones ocupaba
una funcién central el cuerpo, que mostraba a un hombre que no era
precisamente aquel creado a imagen y semejanza de Dios. Y, sin

! Las escasas referencias a los testimonios de concilios y sinodales se encuentran
recogidas en el valiosisimo libro de R. Menéndez Pidal, Poesia juglaresca y juglares.
Origenes de las literaturas romdnicas, Madrid, Espasa-Calpe, 1991 (9* ed), pp. 92-95.
A las informaciones proporcionadas por el erudito espafiol, afiddanse las reprobaciones
" del Libro de las confesiones de Martin Pérez (ca. 1312-1317), en el que se repiten las
consabidas censuras hacia la profesién juglaresca (cfr. A. Gémez Moreno, El teatro
medieval castellano en su marco romdnico, Madrid, Taurus, 1991, pp. 139-143).

’C. Casagrande y S. Vecchio, "L’interdizione del giullare nel vocabolario clericale del
XII e XIII secolo”, en AA.VV,, Il contributo dei giullari alla drammaturgia italiana
delle origini, Roma, Bulzoni, 1978, p. 208 y ss (actualizado en J. Drumbl, Il teatro
medievale, Bologna, Il Mulino, 1989, pp. 317-368); L. Allegri, Teatro e spettacolo nel
Medioevo, Roma-Bari, Laterza, 1988, pp. 59-109.



100 PILAR LORENZO GRADIN

embargo, a pesar de las condenas de moralistas y predicadores, el
juglar va a ser un personaje omnipresente en la cultura y civilizacién
medievales, siendo un elemento esencial en las fiestas, especticulos
y en los grandes acontecimientos de caricter cortesano. Reyes,
obispos y grandes sefiores van a acoger en sus cortes a los mejores
de aquellos cercamon, que van a vivir gracias a la hospitalidad y
largueza de sus anfitriones. Sobre este punto la documentacién no
ofrece dudas, ya que informa de los pagos, regalos y exenciones con
que se premiaba la actividad lidica. A este propdsito, no deja de
resultar llamativa una de las disposiciones de Alfonso III ‘el
Boloiiés’, que, en 1258, decide reducir gastos y limita el mimero de
juglares de la corte portuguesa a tres’.

A partir del momento en que se afirman las literaturas en lengua
vulgar, su papel va a ser decisivo en la transmisién de buena parte de
los productos poéticos, destinados en su mayoria (como se sabe, la
excepcidn la constituyen las obras narrativas) no sélo a la transmisién
escrita (y, por tanto, a la lectura, de la que gozarian unos pocos
litterati), sino a la ejecucién oral mediante el acompafiamiento
musical ante un piblico mds amplio (que no siempre seria indiferen-
ciado).

El sustantivo medieval juglar va a aglutinar en romance diversos
significados que en latin recogian — aunque sin distinciones
semdnticas claras — voces tan diversas como las apuntadas prece-
dentemente. Es esa ambigiiedad y polisemia la que va a generar en
el dltimo cuarto del siglo XIII obras como el Penitencial atribuido a
Thomas de Chobham o la conocida Supplica de Guiraut Riquier a
Alfonso X de Castilla, texto, este dltimo, en el que se pretende
establecer una jerarquia en la profesién por razones mds bien
crematisticas. A pesar de la escasez de documentacién transmitida y
de su caricter contradictorio, todo parece indicar que existian
diferentes categorfas juglarescas que venfan determinadas tanto por

3 El documento mencionado estd citado en Menéndez Pidal, Poesia juglaresca,
pp- 227-228.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 101

la calidad del intérprete y su repertorio, como por el ambiente en el
que desarrollaba su actividad. También es probable que existiese un
cierto grado de especializacién de tareas®, ya que no todos tendrian
la misma competencia a la hora de tocar instrumentos tan variados
como el arpa, la citola, la vihuela, el rabel, la rueda, etc; con
seguridad, ni siquiera todos eran acrébatas, imitadores, domadores o
saltimbanquis. Sin embargo, a la luz de algunos de los documentos
transmitidos, resulta dificil mantener la existencia de juglares
especializados en un Unico género literario, ya que justamente su
profesidn exigia un repertorio variado que le permitiese adaptarse a
los deseos del piiblico. A este propésito, resultan reveladores tanto los
ensenhamens de Guerau Cabrera, Guiraut de Calanson y Bertran de
Paris, como el pasaje citado mas abajo de la Partida Il (XXI, 20),
que testimonian la capacidad del intérprete para asumir modalidades
de discurso diversas.

El juglar que interesa sobre todo al fil6logo o al historiador de la
literatura no es sélo el continuador de las antiguas técnicas retéricas
del ars memoriae y de la pronuntiatio, en las que se unian la palabra
y el gesto con la miisica durante el tiempo de ejecucién del texto
literario, sino también aquel juglar que va a escribir y que, por tanto,
va a participar directamente en los prestigiosos circulos poéticos de
su tiempo, que no siempre lo van a admitir de buen grado.

2. Su figura ha sido como la manzana de la discordia que ha
opuesto en los estudios de épica a neotradicionalistas e individualis-
tas, a partidarios de una tradici6n oral frente a los defensores de una
tradicién escrita y culta de los textos, si se quiere, y en un afin de
simplificacién, a bedieristas por un lado y a pidalianos por otro.

* Una postura contraria fue sostenida en su dia por L. Gautier en Les épopées
francgaises. Etude sur les origines et I’histoire de la littérature nationale, Paris, 1892
(2* ed), y E. Faral, Les jongleurs en France au Moyen Age, Paris, Librairie Honoré
Champion, 1910.



102 PILAR LORENZO GRADIN

Los estudios de Parry y de su discipulo Lord’, que, como se sabe,
se basaban en que las gestas heroicas habian sido compuestas
oralmente mediante el recurso a un nimero de férmulas y motivos
que el juglar adaptaba a la métrica mientras improvisaba su texto,
parecian verse confirmados en la actividad contemporinea de los
cantores épicos yugoslavos (?), gaélicos y rusos®. Poco antes de la
publicacién del libro de Lord, J. Rychner se habia hecho eco de las
nuevas ideas de Parry e intent6 demostrar el cardcter oral de la épica
francesa en su cldsico libro La chanson de geste. Essai sur l’art
épique des jongleurs (Geneve-Lille, Droz-Giard, 1955).

La aplicacién del sistema formulario (si bien de un modo maés
parcial al realizado por el estudioso suizo) al Cantar de Mio Cid ha
dado sus frutos en los trabajos de Harvey, de Chasca o Duggan’,

M. Parry, L’epithéte traditionnelle dans Homére. Essai sur un probléme de style
homérique, Paris, 1928, y The Making of Homeric Verse. The Collected Papers of
Milman Parry, edited by A. Parry, Oxford, Clarendon Press, 1971; A. B. Lord, The
Singer of Tales, Cambridge, Mass. (Harvard Studies in Comparative Literature, XXIV),
1960. Los primeros planteamientos de Lord se ven bastante atenuados en su dltimo
estudio, en el que acepta la existencia de un "texto de transicién", cfr. A. B. Lord,
"Perspectives on Recent Work on the Oral Traditional Formula", Oral Tradition, 1,
1986, pp. 467-503.

6 La publicacién y el estudio de una parte de los textos yugoslavos ha sido realizada
primero por C. M. Bowra, Heroic Poetry, London, Macmillan, 1952, y continuada por
el propio A. B. Lord en Serbo-croatic Heroic Songs. The Wedding of Smailagic Meho,
Harvard, University Press, 1974. Una comparacién de los textos eslavos con el Poema
del Cid ha sido realizada por J. S. Miletich en "Repetition and Aesthetic Function in
the Poema de Mio Cid and South-Slavic Oral Literary Epic", Bulletin of Hispanic
Studies, LVIII, 1981, pp. 189-196, y "Oral Aesthetics and Written Esthetics: the South
Slavic Case and the Poema de Mio Cid", en Hispanic Studies in Honor of Alan D.
Deyrmond: A North American Tribute, Madison, HSMS, 1986, pp. 183-204. Para los
poemas gaélicos, véase la bibliografia proporcionada por D. McMillan en "A propos
de traditions orales”, Cahiers de Civilisation Médiévale, 111, 1960, p. 71.

7 Una magnifica resefia de las aportaciones realizadas por estos y otros estudiosos al
problema de los origenes de 1a épica espaiiola es la realizada por A. Deyermond en "El
Cantar del Cid y 1a épica", Historia y critica de la literatura espaiiola, dirigida por F.
Rico, Vol 1, Edad Media, Barcelona, Editorial Critica, 1980, p. 84 y ss. (las referencias
bibliograficas de los estudios citados se encuentran entre las pdginas 93 y 97). Los



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 103

cuyas conclusiones no lograron despejar totalmente las dudas en torno
a una (la) cuestién principal: jel Poema es obra de clérigo o de
juglar? Dicha pregunta sigue ocupando en gran medida el interés de
la critica, tal y como demuestran buena parte de los articulos
dedicados al Cantar en el I Congreso sobre La juglaresca®, en cuyas
péginas se vislumbra una y otra vez la tan trafda y llevada dicotomia.

Creemos, sin embargo, que la problemética se afrontaria desde una
nueva perspectiva si no se confundieran procedimientos o técnicas
juglarescas con la figura del propio juglar, entendido éste como
productor y (re)creador de poesia oral. Porque hay toda una serie de
datos que contradicen este tiltimo supuesto y que atentian el pretendi-
do caricter "popular” de los poemas épicos. Asi, las prosificaciones
de las Crénicas (a través de las que, como se recordard, tenemos
noticia de textos tales como Los Siete Infantes de Lara, el Cantar de
Sancho 11, La condesa traidora o las Mocedades del Cid), en las que
se descubren fragmentos que reproducen versos con palabras en
asonancia, permiten postular la existencia de fuentes poéticas escritas
de las que los propios cronistas tomaban sus datos.

A este prop6sito, habria que pensar en la posibilidad de que las
variantes introducidas en crénicas distintas sobre una misma leyenda
puedan obedecer, mas que a la labor del propio compilador’, al
manejo de ejemplares distintos por parte de los prosificadores', con
todas las consecuencias que el procedimiento tiene en cualquier

datos proporcionados en dicho ensayo han sido revisados y actualizados en Edad
Media. Primer Suplemento, Barcelona, Editorial Critica, 1991, pp. 52-70.

® M. Criado de Val (ed), La juglaresca. Actas del I Congreso Internacional sobre la
juglaresca, Madrid, Edi-6 S.A., 1986.

4 Asfi lo creen, entre otros, D. G. Pattison, From Legende to Chronicle: The Treatment
of Epic Material in Alphonsine Historiography, Oxford, Society for Study of Mediaeval
Language and Literature (Mae Monographs n.s., XIII), 1983; B. Powell, Epic and
Chronicle: The "Poema de Mio Cid" and the "Crénica de veinte reyes"”, London,
MHRA (Texts and Dissertations, XVIII), 1983, y C. Smith, "Epics and Chronicles: A
Reply to Armistead”, Hispanic Review, LI, 1983, pp. 409-428.

10 Asf 1o apunté en la resefia al libro de Pattison S. Armistead, "From Epic to
Chronicle: An Individualist Appraisal”, Romance Philology, XL, 1986-87, pp. 338-359.



104 PILAR LORENZO GRADIN

tradicién manuscrita, no pudiendo descartarse incluso, en el estado de
los conocimientos actuales, que se hubiese producido en algiin caso
el fendmeno de la contaminacién. Casos de copistas que disponian de
ejemplares distintos de una misma gesta (y las diferencias que
presentaban los manuscritos sobre los que trabajaban no sélo eran de
orden conceptual, sino que a veces aquellos recogian también
innovaciones formales diversas -piénsese en el paso de la rima
asonante a la consonante-, que daban cuenta del proceso de actualiza-
cién al que venia sometido el texto base), realizando con ellos una
nueva operacién de montaje, son palpables en la tradicién épica
francesa'', que muestra que detrds de muchas de las versiones
transmitidas existe un verdadero método de trabajo filoldgico que
descubre una de las principales "particolarita del lavoro dei copisti:
la loro attenzione stilistica (piu o meno felice, naturalmente, e
condizionata dagli ‘incidenti’ dovuti alla complessita del lavoro di
mosaico). Non solo essi fanno talora uso di pit d’'un esemplare, ma
tengono conto di tutti i mutamenti di equilibrio che ogni ritocco
strutturale comporta, e si sforzano di ottenere nuovi equilibri, nuovi
richiami, nuovi parallelismi. In questo senso il loro lavoro non ¢
passivo, ma creativo. Essi operano, pazientemente, i loro incastri € 1
loro ritocchi sulla pagina, da buoni lavoratori della penna"'®.
Ciertamente, el escaso ntimero de testimonios manuscritos de los
poemas castellanos no permite trazar un panorama tan firme para los
scriptoria peninsulares, pero el funcionamiento no podia divergir
mucho del realizado en los talleres de copia franceses y norteitalia-
nos. Que se trabajaba sobre textos escritos, copidndose una misma
versién varias veces, esta probado por el cddice tnico del Cantar de
Mio Cid, que, fechado en el siglo XIV, reproduce (con errores
corrientes en cualquier proceso de copia) un modelo de inicios del

A este prop6sito son fundamentales los estudios de M. Tyssens, La geste de
Guillaume d’Orange dans les manuscrits cycliques, Paris, ed. 1967, y C. Segre, La
tradizione della "Chanson de Roland", Milano-Napoli, Riccardo Ricciardi, 1974.

12 Segre, Ibidem, p. 183.



LA JUGLARJIA EN LA PENINSULA IBERICA 105

XIII transcrito por un cierto Per Abbat en el afio 1245 de la era
hispénica (1207 de la era cristiana):

Quien escrivid este libro dél’ Dios paraiso, jamén!
Per Abbat le escrivid en el mes de mayo
En era de mill e dozientos e cuaraenta e cinco afios'”.

Asimismo, las intervenciones realizadas sobre esa copia por correcto-
res del texto en el propio siglo XIV (y en épocas posteriores)'* o la
refundicién de materiales realizada por el clérigo de las Mocedades
de Rodrigo dan buena cuenta del caricter escrito de los textos y de
su revisién (y lectura) en centros que estdn alejados de aquella figura
de juglar popular e inculto, que en algiin tiempo se pretendia que
habia estado en los origenes de la epopeya.

A los datos precedentes hay que afiadir la influencia que han
ejercido en la épica castellana centros mondésticos como S. Pedro de
Cardefia o S. Salvador de Oiia, nombres que los autores introducen
en los textos con suma habilidad por razones puramente politicas y
econémicas'’, pero que vinculan la produccién a nicleos marcados
culturalmente. Asimismo, los estudios de Hook, Lacarra y Dutton’®

13 Cantar de Mio Cid, edicién de A. Montaner y estudio preliminar de F. Rico,
Barcelona, Critica, 1993, vv. 3731-3733 (a partir de ahora abreviado como CMC).

'4 Para un andlisis detallado de los datos y la bibliografia correspondiente, véase
Montaner, /bidem, pp. 76-80.

15 Cfr. los datos proporcionados por A. Deyermond, Epic Poetry and the Clergy:
Studies on the "Mocedades de Rodrigo"”, London, Tamesis Books Limited, 1969, p. 83
y ss.; C. Smith (ed), Poema de Mio Cid, Madrid, Cétedra, 1978, p. 36 y ss; Idem,
"Leyendas de Cardefia", Boletin de la Real Academia de la Historia, CLXXIX, 1982,
pp. 485-523; 1. Michael (ed), Poema de Mio Cid, Madrid, Cldsicos Castalia, 1978 (2*
ed), p. 50 y ss.; P.E. Russell, Temas de La Celestina y otros estudios, Barcelona, Ariel,
1978, pp. 71-112.

16 p, Hook, "On Certain Correspondences between the Poema de Mio Cid and
Contemporary Legal Instruments”, Iberorromania, X1, 1980, pp. 31-53; Idem, "The
Legal Basis of Cid’s Agreement with Abbot Sancho", Romania, CI (1980), pp.
517-526; B. Dutton, "Las férmulas juglarescas: una nueva interpretaciéon”, en La



106 PILAR LORENZO GRADIN

revelan que muchas de las férmulas consideradas épicas proceden del
mundo legal y juridico, lo que ratifica los argumentos expresados en
su momento por Russell (1978) y Smith (1977), y sus conclusiones
apuntan a que detrds del texto transmitido se encuentra un poeta de
cierta formacién. Incluso, el anisosilabismo de los textos, que en su
dia constituy6 una prueba més que justificaba que las obras conserva-
das eran de juglar, es un argumento que debe ser manejado con
cautela, ya que tanto Webber como Montgomery'’ demostraron en
sus articulos que en las Mocedades de Rodrigo el procedimiento se
debe a voluntad manifiesta del poeta.

Los argumentos precedentes sitian la produccién épica en un
ambiente "clerical" y muestran que los textos no sélo tenian una
difusién oral sino también una escrita. Ademés de la lectura en
privado, el texto circulaba a través de la voz del juglar, que lo
recitaba o cantaba acompaiiado de algin instrumento musical'®, El
ultimo colofén, afiadido al Cantar de Mio Cid en el siglo XIV por
una mano distinta a la utilizada para el resto de la copia, permite
apuntar también la posibilidad de que el texto fuese leido en voz alta:

E el romanz es leido,
datnos del vino;
si non tenedes dineros,
echad all4 unos pefios,
que bien nos lo darédn sobr’ellos.
(CMC, vv. 3734-3735b)

Dicha circulacién no era desconocida en la épica francesa, en la que
no faltan ejemplos que hacen del "libro" un instrumento de la

Juglaresca, pp. 139-149; M2 E. Lacarra, El Poema de Mio Cid: realidad histérica e
ideologia, Madrid, Pormia Turanzas, 1980, pp. 1-102.

17 R. H. Webber, "Formulaic Language in the Mocedades de Rodrigo", Hispanic
Review, XLVIII, 1980, pp. 195-221; Th. Montgomery, "The Lengthened Lines of the
Mocedades de Rodrigo", Romance Philology, XXXVIII, 1984-85, pp. 1-14.

18 F. G6mez Redondo, "Terminologia genérica en la Estoria de Espana alfonsi",
Revista de Literatura Medieval, 1, 1989, pp. 53-75.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 107

oralidad. Baste como muestra un conocido pasaje del Charroi de
Nimes"’:

Seigneur baron, or oiés la devise
Confaitement Guillelmes a emprise
L’aler a Nimes, qui par engin fu prise,
Si com orez avant que guaires lise.

De la lectura en voz alta también da buena cuenta un pasaje de las
Partidas, que indica que uno de los publicos favoritos de los poemas
heroicos era el de la caballeria:

"E por esso acostumbravan los caballeros, cuando comian, que les
leyessen las estorias de los grandes fechos de armas que los otros
fizieran, e los sesos e los esfuergos que ovieron para saberlos vencer
e acabar lo que querian [...] E sin todo, aun fazian mas, que los
juglares que no dixiessen ante ellos otros cantares sino de gesta o que
fablassen en fecho de armas". (Partida II, XXI, 20).

Que no lleve a engaiio, sin embargo, el contenido del dltimo pasaje,
en el que el legislador adapta una parte de las recomendaciones
candnicas, que se respetaban poco en una corte que disfrutaba con la
composicién de las conocidas cantigas d’escarnho e maldizer. La
forma de actuacién social reflejada se corresponde, por ejemplo, con
la definicién de juglar proporcionada en el ya mencionado Penitencial
de Thomas de Chobham, que, al igual que Toméas de Aquino (Summa
Theologiae, 11, 2, a. 3), va a legitimar sélo a aquellos histriones que
ejecutan textos ttiles desde un punto de vista moral. El parrafo
seleccionado es lo suficientemente explicito y da cuenta del cambio
de estrategia iniciado por las autoridades eclesidsticas, que habian

' Ademés del texto citado, pueden verse otros ejemplos en M. Tyssens, "Le style oral
et les ateliers de copistes", Mélanges ... M. Delbouille, Gembloux, J. Duculot, 1964,
vol. II, pp. 659-674 (reproducido en A. Limentani e M. Infurna, L’epica, Bologna, il
Mulino, 1986, pp. 325-343, loc. cit, pp. 341-343).



108 PILAR LORENZO GRADIN

iniciado el proceso de adaptacién de técnicas del discurso juglaresco
para asegurarse un mayor €éxito en la propagacién de su mensaje:

Sunt autem alii, qui dicuntur ioculatores, qui cantant gesta
principum et vitam sanctorum, et faciunt solatia hominibus vel in
aegritudinibus suis vel in angustiis, et non faciunt innumeras
turpitudines sicut faciunt saltatores et saltatrices et alii qui ludunt in
imaginibus inhonestis et faciunt videri quasi quaedam fantasmata per
incantationes vel alio modo. Si autem non faciunt talia, sed cantant in
instrumentis suis gesta principum et alia talia utilia ut faciant solatia
hominibus, sicut supradictum est, bene possunt sustineri tales, sicut

ait Alexander papa®.

La oralidad en cada una de sus variantes es la que, en buena
medida, explica la preferencia de los autores de gestas por las
técnicas repetitivas (conceptuales o formales) y por la introduccién de
referencias al auditorio; estas dltimas no s6lo permitian mantener la
atencién, sino también, y atendiendo al viejo principio del iudicem
benevolum parare, llamaban al espectador a la propia causa y lo
hacian participe de una determinada ideologia, cuyos beneficios
podian llegar a todos:

Aquel rey de Sevilla con tres colpes escapa.
Tornado es mio Cid con toda esta ganancia,
buena fue la de Valencia cuando ganaron la casa,
més mucho fue provechosa, sabet, esta arrancada;
a todos los menores cayeron ciento marcos de plata.
iLas nuevas del caballero ya vedes d6 llegavan!
(CMC, vv. 1230-1235)

Tras lo dicho, s6lo queremos insistir en que los textos que nos han
sido transmitidos eran obras de poetas que manejaban técnicas de
composicién y versificacién que obedecian a una poética variada, en

20 E] texto se ha tomado de E.K. Chambers, The Medieval Stage, Oxford, Oxford
University Press, 1978, vol. 11, p. 262 (Ap. G).



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 109

la que se mezclaban de forma heterogénea latinidad y romanidad, un
fondo culto y otro tradicional, que dieron origen a héroes nuevos.
Ante el texto se abrian diversas posibilidades de circulacién escritas
y orales. En estas tltimas el papel principal correspondia a un juglar,
que con su voz se constituia en uno de los difusores fundamentales
de la leyenda escrita.

3. La tradicional — pero no por ello inexistente — divisién entre
clerecia y juglaria ha tenido como punto de referencia la famosa
segunda estrofa del Libro de Alexandre:

Mester traigo fermoso, non es de joglaria,
mester es sin pecado, ca es de clerezia
fablar curso rimado por la quaderna via,

a silabas contadas, ca es grant maestria®'.

Esas palabras, que parte de la critica pretendi6 erigir en manifiesto
poético de los clérigos del mester de los siglos XIII y XIV, marcan
la individualidad de un autor peninsular empapado de aquella cultura
latina que se aprendia en la escuela y que se perfeccionaba a vueltas
con los libros en la Universidad®’; ciertamente, dicha formulacién
no se encuentra en ninguna de las restantes obras cultas compuestas
en cuaderna via®, pero tiene precedentes inmediatos en testimonios

2! Libro de Alexandre, edicién de J. Cafias, Madrid, Cétedra, 1988, estr. II (a partir de
ahora abreviado Alexandre).

22 Fundamental a este prop6sito el articulo de F. Rico, "La clerecia del mester”, en
Hispanic Review, LIII, 1985, pp. 1-23 y pp. 127-150.

2 Ver R. S. Willis, "Mester de Clerecia: a definition of the Libro de Alexandre",
Romance Philology, X, 1956-57, pp. 212-224; A. Deyermond, "Mester es sen pecado",
Romanische Forschungen, LXXVII, 1965, pp. 111-116; F. Lépez Estrada, "Mester de
clerecfa: las palabras y el concepto”, Journal of Hispanic Philology, 11, 1978,
pp. 165-174.



110 PILAR LORENZO GRADIN

latinos y franceses que, sin duda, el escritor tenfa en mente al iniciar
su narracién®,

El poeta introduce en su prélogo un cierto tono polémico (acentua-
do por un juego de rimas que no tienen desperdicio), que atraeria de
inmediato la atencién del pdblico (lector u oyente), mejor dicho de
un cierto tipo de piblico que para simplificar podemos denominar
intelectual. Quizis no sea necesario recordar que esas palabras estdn
provistas también de un significado literario que no podia pasar
desapercibido en los circulos cultos. El relato, ademds de proporcio-
nar solaz, estd provisto de una funcién didictica que lo aleja de las
simples iocularia en sentido etimolégico: aprendrd buenas gestas que
sepa retraer, | averlo an por ello muchos a connoger (Alexandre, I11).
Por otra parte, es obra de un clericus en la doble acepcién del
concepto, ya que, ademds de su indudable condicién de hombre de
letras, él mismo apunta su pertenencia a la institucién eclesiastica:

Si los que son ministros de los santos altares
sirviessen dignamente cad’uno sus lugares,
non serién tan criieles los pringipes seglares,
nin veriemos nosotros tantos malos pesares.

Somos los simples clérigos errados e vigiosos,
los prelados mayores ricos e desdefiosos,
en prender son agudos, en lo al perezosos,
por ende son los santos irados e safiosos.
(Alexandre, cc. 1823-1824)

Es, sin duda, esta situacién la que explica que en la entrada real en
Babilonia el clero ocupe el primer lugar, incluso antes que el propio
Alejandro:

24 Ver B. Dutton, "French Influences in the Spanish Mester de Clerecia", en Medieval
Studies in Honor of R. White Linker (ed. by B. Dutton et alii), Madrid, Castalia, 1973,
pp- 73-93; A. Gémez Moreno, "Notas al prélogo del Libro de Alexandre", Revista de
Literatura, XLVI, 1984, pp. 117-127.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 111

Ivan las progessiones ricament ordenadas,
los clérigos primeros con sus cartas sagradas,
el réy gerca ellos, que ordenan las fadas,
el que todas las gentes avié mal espantadas.

(Alexandre, c. 1542)

Clerecia como sinénimo de sapientia es aplicado en la mayoria de
las ocurrencias (la excepcién la constituyen la copla 1059a, en la que
el mago egipcio Zoroas seiiala: Sé bien todas las artes que son de
clerezia, y la 2582ab que da cuenta del rico ambiente cultural
presente en Paris, que de toda clerezia avié grant abondangia) al
protagonista central del relato. Sirvan de ejemplo estas estrofas en las
que el rey se dirige a su maestro Arist6teles®:

Maestro, td.m crieste, por ti sé€ clerezia;
mucho me as bien fecho, gragir non tel sabria;
a ti me dio mi padre quand siet’afios avia,
porque de los maestros aviés grant mejoria.

Assaz sé clerezia quanto m’es menester,
fuera td non es omne que me pudiés venger;
connosco que a ti lo devo gradeger,
que m’enseiiest las artes todas a entender.
(Alexandre, cc. 38-39)

La pertenencia del autor al grupo cultural de élite, en el que el
dominio de las disciplinas del Trivium y Quadrivium estaba asegu-
rado, es la que determina que componga su obra sin errores, sirviéndo-
se del cémputo sildbico y de la rima®®. Ambos principios estéticos
van a ser considerados basicos en la creacién poética (cuando menos)
a partir del movimiento trovadoresco occitano, y, como se verd mas

25 Miés ejemplos en Alexandre, c. 52a, 151c, 235a, etc.

26 A este propésito véanse las consideraciones de N. Salvador Miguel en "Mester de

clerecfa, marbete caracterizador de un género literario", Revista de Literatura, XLI,
1979, pp. 5-30 (concretamente, pp. 19-24).



112 PILAR LORENZO GRADIN

abajo, serdn el argumento esgrimido por algunos de los poetas
gallego-portugueses para atacar a aquellos juglares que, segin los
escarnios, cometian faltas imperdonables al componer sus cantigas.
Como hombre de letras, el autor del Alexandre castellano conocia
también el latin, por lo que no faltan a lo largo de su obra alusiones
a las fuentes escritas (fundamentalmente al Alexandreis de Gautier de
Chatillon) sobre las que apoya la autoridad de su relato: en letras fue
trobado (10a), en escripto yaz’esto, sepades, non vos miento (11d),
como lo diz Galter en su versificar (247c), Semeja fiera cosa, mas
dizlo la leyenda (826a), etc.

Si bien la juglaria estd escasamente representada en el Libro de
Alexandre, lo cierto es que no se proporciona una etopeya negativa
del colectivo. Los juglares se integran en las fiestas cortesanas, tal y
como se deduce de la ya mencionada entrada del rey en Babilonia,
en la que el autor insiste en la variedad de los instrumentos utilizados
por los intérpretes:

El pleit de los juglares era fiera riota:
y avié sinfonias, farpa, giga e rota,
albogues e salterio, ¢itola que més trota,
guitarra e viola que las cuitas enbota.

(Alexandre, c. 1545)

Incluso la breve descripcién que se da del juglar Cleades, que
aconseja al rey que Tebas no sea destruida, ofrece unos rasgos
positivos, entre los que destacan, ademds de su condicién de hombre
sensato, la preparacién musical y la capacidad para leer, fundamental
para alguien que vive de la difusién de sus propias cdnticas (c. 242a)
o de las de otros:

Un juglar de grant guisa — sabid bien su mester — ,
omne bien razonado que sabid bien leer,
su viola tafiiendo vino al rey veer;
el rey, quando lo vié, escuchdl volenter.
(Alexandre, c. 232)



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 113

La juglaria es un medio de vida, es una actividad espectacular que
el publico recompensa con regalos o dinero, tal y como hace el
propio Alejandro: Cleor finé su cdntica, el rey fue su pagado, | didle
quanto él quiso de aver monedado; (Alexandre, c. 242a-b). Y ésta es
una diferencia fundamental frente a la clerecia, que ejerce la labor
literaria por puro placer intelectual o por obligacién de comunicar el
conocimiento, como una prueba més de sabiduria que no espera una
retribucién econdémica directa. Como prueba, las palabras de Talestris,
la reina de las amazonas, a Alexandre: non vin ganar averes, ca non
5o juglaresa (c. 1884b); o el epilogo del autor en el que reclama
como pago una oracién:

Pero pedir vos quiero ¢erca de la finada,
— quiero de mi servicio de vos prender soldada —:
dezid el Paternoster por mi una vegada;
a mi faredes pro, vos non perdredes nada.
(Alexandre, c. 2674)

Efectivamente, el ejercicio de la juglaresca por razones puramente
crematisticas habia sido atacado por eclesidsticos y moralistas, que
veian en €]l una competencia desleal que ocasionaba que el publico
ejerciese la "caridad" con alguien que no la merecia’’. De este
aspecto se hace eco un pasaje de la Partida VII que dice:

"Otrosi son enfamados los juglares e los remedores e los facedores
de los zaharrones que publicamente ante.l pueblo cantan o baylan o
facen juego por precio que les den, et este es porque se envilecen ante
todos por aquellos que les dan. Mas los que tanxiesen estrumentos O
cantasen por solazar a si mismos o por facer placer a sus amigos o
dar alegria a los reyes o a los otros sefiores no serien por ende
enfamados." (Partida VII, VI, 4)

2T Cfr. las observaciones de Casagrande-Vecchio, L’interdizione del giullare,

pp. 214-223.



114 PILAR LORENZO GRADIN

Y lo mismo refieren las palabras de Tarsiana en el Libro de Apolonio,
cuando, sin saberlo, se dirige a su padre del siguiente modo: que non
56 juglaresa de las de buen mercado, | nin lo é por natura, mas
fdgolo sin grado. | Duenya sé de linatge, de parientes honrrados®.
Es, justamente, su procedencia social la que ha facilitado su prepara-
cién en letras y su éxito en un mester qu’es mds sin pecado (c. 422c)
frente a la bajeza de la prostitucién®. Como hija de un rey que es
clérigo entendido (c. 510b)*, su educacién ha sido esmerada y
determina la perfeccién de sus cantos tanto en el plano conceptual
como formal:

Quando le hovo dicho esto e mucho 4l,
movyd en su viola hun canto natural,
coplas bien assentadas, rimadas a senyal;
bien entendi€ el rey que no lo fazié mal. (c. 495)

Las diferencias establecidas frente a la juglaria son obvias, lo que
no implica que el intelectual sea consciente del provecho que pueden
tener ciertos procedimientos estilisticos catalogados un tanto a la
ligera como "juglarescos"; es el caso de las llamadas al auditorio o
de la introduccién de férmulas procedentes de la épica’’, méviles
retéricos que en buena medida ya habian sido adaptados (y no por
casualidad) por los primeros autores de poemas hagiograficos
romances®”. Incluso el mismo Berceo, a través de un proceso de

%8 La edicién manejada es la de D. Corbella, Libro de Apolonio, Madrid, Cétedra,
1992, c. 490c-d y c. 491a.

= 18 Musgrave, "Tarsiana and Juglaria in the Libro de Apolonio”, en Medieval
Hispanic Studies presented to Rita Hamilton (ed. by A. Deyermond), London, Tamesis
Books, 1976, pp. 129-138. |

0 M. Alvar, "Apolonio, clérigo entendido", Symposium in honorem prof. M. de Riquer,
Barcelona, Quaderns Crema, 1986, vol. I, pp. 51-73.

3! vid. B. Dutton, "Gonzalo de Berceo and the cantares de gesta", Bulletin of Hispanic
Studies, XXXVIII, 1961, pp. 197-205; Canas, Alexandre, p. 51 y ss.

32 Baste remitir a Segre, La tradizione della Chanson de Roland, pp. 14-62.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 115

6smosis, se apropiard de esos motivos y técnicas comunicativas, si
bien precisard que la autoridad de su texto se apoya en la escritura y
no en las fabulaciones de los juglares: El escripto lo cuenta, non
joglar nin cedrero®. La autenticidad de su relato, que para los
intereses de San Millan conviene que se exhiba como un verdadero
documento, no le impide proclamar al final de la Vida de Santo
Domingo: Quiérote por mi misme, padre, merce, clamar, | que ovi
grand taliento de seer tu joglar (c. 775ab). Otro tanto habian hecho
en Italia dominicos y franciscanos (al inicio ciertamente con una
finalidad més altruista que la del clérigo riojano), todos convertidos
en giullari di Dio para transmitir un mensaje religioso que renovase
las manidas reglas de las artes praedicandi y que fuese capaz de
atraer al publico con un modelo literario més vivo y directo en el que
se uniesen el docere y el delectare.

4. Los nuevos modelos liricos occitanos fueron conocidos tempra-
namente en la corte castellano-leonesa, tal y como confirma la
estancia de Marcabru (ca 1134-1143) junto al emperador Alfonso
VI, Es justamente en esos afios cuando se tiene noticia de la
presencia del famoso juglar Pallea, a quien se denomina en un
documento de 1154 "domini Imperatoris joculator"®. Desconocemos
qué tipo de actividades realizaba tal personaje, pero su inclusién entre
los asalariados del rey da cuenta de la importancia de su oficio en
una corte imperial distinguida y fastuosa.

Mas luces sobre el ejercicio de la juglaria se vislumbran a partir del

siglo XIII en las cantigas transmitidas por los apdgrafos italianos B

3B, Dutton, Gonzalo de Berceo. Obras completas, Vol. 1V, Vida de Santo Domingo
de Silos, London, Tamesis Books, 1978, c. 701b.

34 para las estancias de trovadores occitanos en las cortes peninsulares son fundamenta-
les M. Mil4 y Fontanals, De los trovadores en Espaiia, Barcelona, Graphic Andros,
1966 (1* ed. 1861), p. 70 y ss.; C. Alvar, Poesia trovadoresca en Espafia y Portugal,
Madnd, Cupsa, 1977.

35 Menéndez Pidal, Poesia juglaresca y juglares, p. 150.



116 PILAR LORENZO GRADIN

y V. En la tradicién peninsular, la actividad lirica fue ejercida
mayoritariamente por trovadores pertenecientes a la aristocracia o,
mads frecuentemente, a una nobleza secundaria, que se aglutinaba en
torno a los grandes centros de poder (cortes feudales o regias)®.
Tampoco faltaron juglares que intentaron superar su estatus marginal
al amparo de la poesia escrita en una sociedad en la que el ejercicio
del "trobar" constituia la esencia misma de la cortesfa. Pero éste fue
precisamente su "mester con pecado”, ya que, segiin los testimonios
transmitidos, ellos s6lo estaban legitimados para ejecutar los textos
de otros "trovadores". Asi lo sefiala en este ensenhamen parédico Gil
Perez Conde:

Jograr, tres cousas avedes mester
pera cantar, de que se paguen en:
¢ doair’e voz e aprenderdes ben,
que de voss’o non podedes aver
nen emprestado, nen end’o poder
non & de dar-vol-I’ome nen molher.
[...]

Buscade per u, como ou onde quer
ajades est’; e, jograr, se vos ten
prol de trobar, terria-vos por sen

furtarde-1’a queno sabe fazer;
desto podedes guaanhar ou perder,
tanto quex’ome a verdade souber’’.

3 Vid. A. Resende d’Oliveira, "A caminho da Galiza. Sobre as primeiras composi¢oes
em galego-portugués”, en O cantar dos trobadores, Santiago de Compostela, Xunta de
Galicia, 1993, pp. 249-261; Idem, "Cortes senhoriais”, en Diciondrio da Literatura
medieval galega e portuguesa, organizagao e coordenagdo de G. Lanciani e G. Tavani,
Lisboa, Editorial Caminho, 1993, pp. 170-173 (asf como la bibliografia selectiva que
figura al final de la voz referida).

37 El texto citado procede de la edicién de M. Rodrigues Lapa, Cantigas d’escarnho

e de mal dizer dos cancioneiros medievais galego-portugueses, Vigo, Editorial Galaxia,
1970 (2° ed.), n® 151, 1 y 1II (de ahora en adelante abreviado Lapa).



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 117

Serfan los intérpretes de textos literarios .los que ocuparian la
categoria superior de la juglarfa, tal y como pretende la famosa
Declaratio de Alfonso X (1275) en respuesta a la Supplicatio del
trovador provenzal Guiraut Riquier, huésped de la corte castellana
entre 1271 y 1279:

E silh c’ap cortezia
et ab azaut saber
se sabon captener

entre las ricas gens,

per tocar esturmens,

0 per novas comtar

d’autrui, o per cantar
autrus vers € cansos,
o per d’autres faitz bos

e plazens per auzir,

podon ben possezir

aquel nom de joglar™®.

No hay que olvidar que detrds de la peticién del narbonés se
esconde una sutil trama de intereses econémicos en la que él era
sujeto especialmente interesado, no sélo por la competencia que
existia en una corte en la que algunos pretendian dar el paso de
juglares a trovadores, sino también para preparar de modo conve-
niente posteriores acogidas (insistimos, como trovador), que contarian
asf con el respaldo del prestigioso juicio emitido por el rey castellano:

E sie.us voletz deffendre
que grans enueitz seria,
si de totz se fazia
per noms devizemens,
prec vos propiamens
de sels, que an saber

3 Cfr. V. Bertolucci-Pizzorusso, "La Supplica di Guiraut Riquier", en Studi mediolatini
e volgari, X1V, 1966, pp. 10-135 (loc. cit., p. 104, vv. 222-233).



118 PILAR LORENZO GRADIN

de trobar sert e ver,

e fan vers e cansos
e d’autres trobars bos
per profeitz e per sens

e per ensenhamens
durables per tostemps
que no sia[n] essemps
ab los joglars nomnatz:
(Supplicatio, vv. 712-725)

Guiraut Riquier, que, al igual que Cerveri de Girona, pretende
acomodarse como poeta ailico (seguramente, con la categoria de
doctor de trobar), va a poner todo su empefio en delimitar claramente
las diferencias entre autor y ejecutor de poesia, ya que, si bien en
casos como los apuntados ambos viven de los dones de un sefior, su
formacién y oficio exigen tratamientos diversos. Por otra parte, no
podia escapdrsele al trovador provenzal la necesidad de ennoblecer la
actividad del "poeta errante”, ya que, en cierta medida, éste vivia del
arte al igual que el juglar. Este hecho no debié estar exento de
polémica en el seno de la propia lirica occitana, tal y como dejan
entrever los versos de la tornada de Aissi com sel qu’entre.l pus
assaians de Bertran Carbonel de Marselha (ca 1252-1265):

Reis castelas, yeu aug dir a la gen
gran ben de vos, per qu’ieu vos fas prezen
de ma chanso, e s’alcus fols no fos
que me.n tengra per ioglar, vira vos®.

Asi pues, convenia marcar las divergencias, y mas en una corte
que comenzaba a padecer los efectos de la crisis econémica provoca-
da por el célebre "fecho del Imperio”. La respuesta de Alfonso
(redactada por el propio Guiraut) fue clara y debi6 colmar los deseos

¥ cfr. C. Appel, Provenzalische Inedita aus Pariser Handschriften, Leipzig, Fres
Verlag, 1892 (reproduccién anastdtica, Wiesbaden, ed. 1967, p. 64, vv. 45-49).



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 119

inmediatos del provenzal, sobre todo cuando dice a propésito de la
figura del trovador: e deu aver honor [ per dreg mais de joglar, | c’us
autres se pot far | joglars ab so saber (Declaratio, vv. 256-259).
Palabras estas que con el tiempo habrian de convertirse en "miisica
celestial", ya que en 1279 el narbonés abandona la corte castellana en
busca de nuevos protectores.

La Declaratio atribuida a Alfonso X constituye un documento
literario valiosisimo sobre la situacién de la juglaria peninsular en la
segunda mitad del siglo XIII. Desfilan ante nuestros ojos personajes
que exhiben monos, cabras o perros, prestidigitadores, imitadores del
sonido de los péjaros, hombres que se ganan la vida tocando o
cantando en plazas y calles y cuya conducta es mis que dudosa. Pero
éstos ultimos no deben ser considerados juglares, sino cazurros (v.
183) segiin la terminologia peninsular, o bufones segiin la lombarda
(vv. 220-221). La escasa estima en que se tiene a los cazurros debia
obedecer tanto a factores sociol6gicos como al contenido burlesco y
rudeza interpretativa que caracterizaban su repertorio. O, al menos,
eso es lo que permite conjeturar este pasaje de las Partidas:

"porque el uso de las muchas palabras envilece al que las dice; et
otrosi las grandes voces sicanle de mesura, faciéndole que non fable
apuesto. Onde por esto debe el rey guardar que sus palabras sean
eguales et en buen son; et las palabras que se dicen sobre razones feas
et sin pro, que no son fermosas nin apuestas al que las fabla, nin
otrosi el que las oye non podrie tomar buen consejo, son ademds, et
lidmanlas cazurras, porque son viles et desapuestas, et non deben seer
dichas a hommes buenos, quanto mas en decirlas ellos mesmos, et
mayormente el rey". (Partida II, Titulo 1V, ley II)

Testimonios del caricter poco recomendable de las canciones de tales
intérpretes y de los ambientes bajos que frecuentaban se encuentran



120 PILAR LORENZO GRADIN

también en Berceo y, sobre todo, en ciertos pasajes del Libro de Buen
Amor, del que seleccionamos el siguiente®:

Cantares fiz algunos, de los que dizen giegos,
e para escolares que andan nocherniegos,
e para muchos otros por puertas andariegos,
cacurros e de bulras: non cabrién en diez pliegos®'.

A los imitadores se les aplica en el texto alfonsino la designacién
de remedadors (v. 171). El primer documento conocido que corrobora
la existencia de tal prictica en el Occidente peninsular se remonta al
mes de agosto de 1193, fecha en la que el rey portugués Sancho I
dona unas tierras en la localidad de Canelas a dos hermanos juglares:
Bonamis y Acompaniado. En la confirmacién del mencionado
documento, ambos se comprometen a recompensar al monarca con la
ejecucién de un arrimidilum: "Nos mimi supranominati debemus
Domino nostro Regi pro roboratione unum arremedillum"*. A pesar
de que no se hace ninguna referencia a las caracteristicas que tal
forma de especticulo tenia, lo cierto es que, desde que Fr. Joaquim
de Santa Rosa de Viterbo dio como equivalentes del sustantivo los
términos ‘entremés’, ‘farsa’, ‘comedia’ y ‘representaci6n
jocosa’, buena parte de la critica considerd que aquel texto proceden-
te de la cancilleria real documentaba la primera manifestacién del
teatro portugués. Sin embargo, si se analiza el significado que
remedar y sus derivados tienen en otros contextos, esa interpretacion

* Informacién detallada en Menéndez Pidal, Poesia juglaresca, p. 302 y ss.; J.L.
Alonso Hernadndez, "Juglarfa, cazurrismo y carnaval”, en La Juglaresca, pp. 131-137;
J. Cano Ballesta, "Los ‘cantares cagurros’ como género juglaresco", Ibidem,
pp. 327-335.

M Juan Ruiz, Arcipreste de Hita, Libro de Buen Amor, edicién. de J. Joset, Madrid,
Taurus, 1990, c. 1514.

2 Véase, Fr. Joaquim de Santa Rosa de Viterbo, Eluciddrio das palavras, termos e
frases que em Portugal antigamente se usaram..., edigdo critica de M. Fiuza,
Porto-Lisboa, Livraria Civilizagio, 1965-66, vol. I, p. 594b, s.v. arremedilho.



LA JUGLARfA EN LA PENINSULA IBERICA 121

se muestra forzada y poco convincente. Ademds del texto de la
Declaratio ya mencionado (vv. 170-171), aducimos el testimonio de
una de las Cantigas de Santa Maria, en la que un juglar de Lombar-

dia va a ser precisamente castigado por remedillo fazer de la propia
Virgen:

Esto foi en Lonbardia dun jograr remedador
que atan ben remedava, que avian en sabor
todos quantos lo viian, e davan-lle con amor
panos e selas e freos e outro muito bon don.
Par Deus, muit’é gran dereito de prender grand’ocajon...

E el con sabor daquesto ja mais non fazia al
senon remedar a todos, {ius ben e outros mal;
mas o dem’, a que criia de consello, fez-11’atal
remedillo fazer, onde recebeu mui gran lijon.
Par Deus, muit’é gran dereito de prender grand’ocajon...

E assi foi que un dia per hila porta entrar
da vila foi, mui ben feita, e viu sobr’ela estar
hiia mui bela omagen da Virgen que non 4 par,
teendo seu Fill’en brago. Mas non fez y oragon,
Par Deus, muit’é gran dereito de prender grand’ocajon...

Mas parou-lle muito mentes, € pois que a ben catou,
con gran sandez o astroso a rremedar-a cuidou.
Mas pesou a Jhesu-Cristo, e atal o adobou
que ben cabo da orella pos-1I'a boqu’e o grannon.
Par Deus, muit’é gran dereito de prender grand’ocajon...*

Los testimonios traidos a colacién indican que el arrimidilum era
una actividad lidica, una técnica espectacular de juglares mediante la

43 Alfonso X, el Sabio, Cantigas de Santa Maria, edicién de W. Mettmann, Madrid,
Castalia, 1986, vol. IIl, cantiga 293, vv. 10-29,



122 PILAR LORENZO GRADIN

que se imitaba a personas o animales a través del gesto, la inflexién
de la voz, la forma de andar, etc.

Los textos de Guiraut Riquier y Alfonso X tuvieron eco entre los
trovadores gallego-portugueses contemporaneos, que van a utilizar
aquella divisién en categorias profesionales con un propésito parédico -
y burlesco. Asi, Pero Mafaldo en una de sus cantigas d’escarnho va
a atacar a Pero d’Ambroa, al que acusa de no ejercer bien la
"jograria"; curiosamente, sus argumentos encuentran apoyo €n un
degredo real (v. 11), y, aunque Lapa pensd que esa alusién era "mera
brincadeira pois nunca houve legislagio a esse respeito"*, todo
parece indicar que la ordenanza referida es la Declaratio:

Pero d’ Ambroa, averedes pesar
do que nds ora queremos fazer:
os trobadores queremos poer
que se non faga tanto mal cantar,
nen ar chamemos, per nen un amor
que Ih’ajamos, nulh’ome trobador
se non aquelfe] que souber trobar.
[...]

Ar pesard-vo-1’'o que vos disser
(este pesar, e pesar con razon):
ca manda el-Rei que, se demandar don
o vilao ou se se chamar segrel
e jograria non souber fazer,
que lhi non dé ome [de] seu aver,
mais que lhi filhen todo quant’ouver.

(Lapa 401, I y III)

En las cantigas y tensos satiricas relacionadas con los juglares se
reiteran las alusiones a su mala calidad como intérpretes de miisica
y poesia, destacando en este campo el ciclo de cantigas dedicadas por
el trovador portugués Martin Soarez a Lopo®’, que, con sus sones y

H Lapa, Cantigas d’escarnho e maldizer, p. 591.
¥ Idem, ibidem, 293, 295 y 296.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 123

cénticas, podia llegar incluso a causar la muerte del desafortunado
que lo escuchaba: |

Por que o veen atal, desaguisado,
nono pregan neno queren temer;
mais tal passa cabo d’el, segurado,
que, se lhi Lopo cedo non morrer,
ca lhi querré deante citolar,
[fazendo-lhi seus cantares provar],
e pois verr4 a morte, sen [seu] grado.

(Lapa 294, vv. 8-14)

Pero, ademds de recibir el desprecio profesional, el juglar va a ser
degradado socialmente y condenado desde una perspectiva moral e
ideolégica, siendo catalogado como bebedor y mejor comedor,
mendigo, ladrén, pendenciero, amante de prostitutas, jugador, etc. Se
le ubica, por tanto, en los margenes de la sociedad y va a ser
integrado en un mundo que se pretende ajeno a la "cultura oficial":
el mundo de la infamia, la bajeza, la escatologia, en una palabra, €I
es el representante inconfundible de aquella "cultura popular"
explorada por M. Bachtin®, que sélo puede dar origen a un jograr
saco (Lapa 132 y 133) o a un jograr sisom (Lapa 301, v. 20). Su
persona va a navegar siempre entre las condenas ideol6gicas y
sociales y una préctica que se revela contradictoria con algunos de los
postulados expresados por aquellas. Asi lo demuestra, por ejemplo,
la tensé que mantiene el noble portugués Don Johan Soarez Coelho
con Picandon, juglar del trovador Sordello, en la que, quizis porque
se trata de un extranjero que trabaja al servicio de alguien que escribe
en el prestigioso provenzal, se pasa de los consabidos ataques al
perdén, y en la se nos presenta el topos del juglar d4vido de dones:

%M. Bajtin, La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El contexto de
Frangois Rabelais, Madrid, Alianza Editorial, 1990 (3* reimpresién).



124 PILAR LORENZO GRADIN

— Picandon, por vés vos muito loardes,
non vo-lo cataran por cortesia,
nen por entrades na tafularia,
nen por beverdes nen por pelejardes:
e, se vos esto contaren por prez,
nunca Nostro Senhor tan cortés fez
como vOs sodes, se o ben catardes.

— Johan Soarez, por me deostardes,
non perg’eu por esso mia jograria,
e a vds, senhor, melhor estaria
d’a tod’ome de segre ben buscardes:
ca eu sei cangbes muitas e canto ben
e guardo-me de todo falimen
e cantarei, cada que me mandardes.

— Sinher, conhosco-mi-vos, Picandon,
e do que dixi pego-vos perdon
e gracir-vo-I’ei, se mi perdoardes.

— Johan Soarez, mui de coragon
vos perdoarei, que mi dedes don
e mi busquedes prol per u andardes.
(Lapa 241, vv. 15-34)

Las mofas sobre la falta de crédito social y cultural, ya que su
profesion sélo tiene una dimensién lidica que no es productiva y, por
tanto, ni siquiera forman parte del grupo de los laboratores*’, se
acentian en el caso de aquellos juglares que pretenden ejercer como
trovadores. Estos tltimos, en cuanto categoria social e intelectual de
élite, no van a perdonar que el juglar se apropie de la escritura y se
aparte de aquella figura a la que, en el mejor de los casos, se le
reconocia que mui ben cantar sabia e mui mellor violar (CSM 8, v.

T Cfr. G. Duby, Les trois ordres ou l'imaginaire du féodalisme, Paris, Gallimard,
1978, p. 15.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 125

13). Sin duda, el que recibid las criticas mds agrias de sus compafie-
ros de escuela fue Lourengo, que va a ser censurado tanto en los
circulos poéticos portugueses como castellanos por autores del
renombre de Joham Garcia de Guilhade, Johan Perez d’ Avoyn, Johan
Vasquiz de Talaveyra, Pero Garcia, Pedr’ Amigo de Sevilha, Johan
Soarez Coelho y Rodrigu’Eanes Redondo*®. Todos ellos van a emitir
un pésimo juicio sobre la calidad de las composiciones del juglar,
insistiendo, sobre todo, en el nen rimades nen sabedes iguar (Lapa
274, v. 12) que atentaba contra los principios bésicos de la poesia
cortés: la isometria y el respeto de la rima. Por eso el noble Johan
Perez d’ Avoyn le dira quita-te sempre do que teu non for (Lapa 222,
v. 21), tras haberle dirigido previamente una sentencia venenosa: ben
tanto sabes tu que é trobar | ben quanto sab’o asno de leer (Ibidem,
vv. 6-7). Sabemos que Lourengo ejercié como juglar de Joham de
Guilhade, que, al parecer, pagaba sus servicios de forma excesiva-
mente comedida; el trovador estd dispuesto a aumentar su paga
atendiendo a los méritos del intérprete, una paga,. por cierto, muy
particular:

— Lourengo, a min grave non seré
de te pagar tanto que mi quiser,
pois ante mi fezisti teu mester;
mui ben entendo e ben vejo ja

como te pagu’, e logo o mandarei
pagar a [un] gran vildo que ei,

se un bon pao na mao tever.

— Joan Garcia, tal paga achara
en vés o jograr, quand’a v0s veer;
mais outr’a quen [meus] mesteres fezer,
que m’eu entenda, mui ben [me] far4,

=8 Informacién detallada en G. Tavani, Lourengo: Poesie e tenzoni, Modena, Societa
tipografica editrice modenese, 1964, pp. 15-28. Las cantigas que constituyen el ciclo
de burlas contra Lourengo son las siguientes: Lapa 210, 211, 218, 219, 222, 240, 273,
274, 275 y 320.



126 PILAR LORENZO GRADIN

que panos ou algo merecerei;
e vossa paga ben a leixarei
e pagad’[a] outro jograr qualquer.
(Lapa 219, vv. 15-28)

Guilhade tampoco se salvard de la polémica, ya que Coelho
utilizard la figura de Lourengo (que recibe la grave acusacién de
robar las composiciones de su amigo) para dirigirle un escarnio lleno
de ironia:

— Pero, Lourengo, pero t’eu oia
tengon desigual e que non rimava,
pero qu’essa entengon de ti falava,

[0] Demo lev’esso que teu criia:

ca non cuidei qu’entengon soubesses
tan desigual fazer, nena fezesses,
mais sei-m’eu quex’a fez Joan de Guilhade.
(Lapa 240, vv. 15-21)

Otro de los juglares que fue blanco de enojosas injurias fue Bernal
de Bonaval. Asi, en la tensé mantenida con Abril Perez, éste lo
deshonra en el propio campo de la ortodoxia cortés poniendo en tela
de juicio las cualidades de la dama cantada por Bernal:

Don Bernaldo, quero-vos conselhar
ben, e creede-m’en, se vos prouguer:
que non digades que ides amar
bda dona, ca vos non é mester
de dizerdes de boa dona mal,
ca ben sabemos, Don Bernaldo, qual
senhor sol sempr’a servir segrel.
(Lapa 87, vv. 36-42)

Tanto Ayras Perez Vuytoron como Pero da Ponte conocfan bien la
naturaleza de aquella mujer, que rebajaba, sin duda, la dignidad del
juglar y de sus cantos:



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA

E, don Bernaldo, se o non sabedes,
quero vus eu dizer quant’end’oy:
molher trajedes, com’eu aprendi,
que vus foden, e de que ficaredes

con mal escarnho se vus enprenhar
d’algun rapaz e vus depoys leixar

filho d’outro, que por vosso criedes.
(Lapa 76, vv. 8-14)

Don Bernaldo, poys trajedes
con vosc’unha tal molher,
a peyor que vos sabedes,
se o alguazil souber,
agoutar-vo-la querr4,
€ a puta queixar-s’4

e vos assanhar-vus-edes.
(Ibidem 355, vv. 1-7)

Vs non trobades come proengal,
mais come Bernaldo de Bonaval;
por ende non € trobar natural,
pois que o del e do Dem’aprendestes.

127

No extrafia, pues, que este ambiente marginal en el que se colocaba
al poeta de Bonaval (y a su produccién) haya sido utilizado por
Alfonso X en aquel conocido pasaje (que plantea no pocos problemas
de interpretacién)® de la cantiga d’escarnho Pero da Ponte, pare-
-vos en mal (Lapa 17), en el que el nombre del juglar se asimila a la
degradacién literaria:

 Véanse las interpretaciones de todos los que han intervenido en el debate, asi como
una nueva explicacién del texto en: S. Pellegrini, "Pero da Ponte e il provenzalismo
di Alfonso X", Annali dell’Istituto Universitario Orientale, I11, 1961, pp. 127-137; J.M.
D’Heur, Troubadours d’oc et troubadours galiciens-portugais, Paris, Fundagdo
Calouste Gulbenkian, 1973, pp. 291-299.



128 PILAR LORENZO GRADIN

E ben vej’ora que trobar vos fal,
pois vGs tan louca razon cometestes.
(Lapa 17, vv. 13-18)

La discriminacién hacia los juglares y lo que representaban tuvo
también sus consecuencias en la tradicién manuscrita. Ninguna de sus
cantigas de amor fue recogida en el Cancioneiro da Ajuda, que, como
se recordard, es una antologia en la que ha imperado un riguroso
proceso de seleccién, copidndose tan s6lo los textos de autores
pertenecientes a la aristocracia o a la nobleza, es decir, productos
marcados por el prestigio que conferia la calificacién de opera
tropatorum. Hacia el segundo cuarto del siglo XIV van a afiadirse
nuevos autores a la primitiva colectdnea trovadoresca, teniendo lugar
una ampliacion en la recogida de material, no sélo a nivel cronolégi-
co — como cabifa esperar — , sino también sociolégico®. Sera ese
afan desesperado por salvaguardar el mayor niimero de textos de un
movimiento que va perdiendo dinamismo, impulso y caricter
orgénico, el que determine la incorporacién de los juglares a esa
segunda antologia, fuente probable de los cancioneros Colocci-Bran-
cuti y Vaticano. La falta de patronfmico en las ribricas atributivas de
los manuscritos, la especificacién del sustantivo jogral junto al
nombre de algunos autores (Lopo, Lourenco, Johan, Diego Pezelho...)
y las referencias que se extraen de las tensds y cantigas satiricas dan
buena cuenta de la condicién plebeya de aquellos hombres, que, a
pesar de las circunstancias, supieron desembarazarse de los limites
culturales que le imponia la sociedad cortés. Muchos de ellos
lograron su objetivo, ya que sus productos fueron salvados de la

%® Para la tradicién manuscrita gallego-portuguesa, véanse, fundamentalmente: C.
Michaélis de Vasconcellos, Cancioneiro da Ajuda, Halle, 1904 (reimpresién Lisboa,
Imprensa Nacional-Casa da Moeda), 1990, vol. I, p. 210 y ss.; G. Tavani, Poesia del
Duecento nella Penisola Iberica, Roma, Edizioni dell’ Ateneo, 1969, pp. 77-179; Idem,
Ensaios portugueses, Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1988, pp. 55-178; A.
Resende d’Oliveira, Depois do espectdculo trovadoresco. A estrutura dos cancioneiros
peninsulares e as recolhas dos sécs. XIII e XIV, Lisboa, Edi¢cdes Colibri, 1994,
pp. 55-211.



LA JUGLARIA EN LA PENINSULA IBERICA 129

quema gracias al trabajo realizado por el conde Don Pedro de
Portugal, que intuy§ el final de un ciclo y decidié elaborar un famoso
Livro das Cantigas, en el que la restriccién expresada por el verso
alfonsino E desto cantar fezemos que cantassen os jograres (CSM
172, v. 33) fue en gran medida pasada por alto.

Pilar Lorenzo Gradin
Universidad de Santiago de Compostela






	"Mester con pecado" : la juglaría en la Península Ibérica

