
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 28 (1995)

Artikel: Giullari d'Italia : una lettura del "Detto del gatto lupesco"

Autor: Picone, Michelangelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-263569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-263569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIULLARI D'ITALIA
UNA LETTURA DEL DETTO DEL GATTO LUPESCO

In un sonetto diretto contro un giullare chiamato Guidaloste,
Guittone d'Arezzo così stigmatizza la condotta morale e l'operato
intellettuale del suo rivale:

[O] Guidaloste, assai se' lungiamente
a scola dei cortesi adimorato;
come villano e sì desconoscente

te trova l'omo, e sì mal costumato?
Non apprendesti che catun valente 5

tenere dèa lo valor suo celato
e T autrui dire, e se alcun mal sente
defendere e covrire in catun lato?

E tu vai predicando 'n ogni canto
a fanciulli, a villani e a catono, 10

che giostre molte hai vente e pro' se' manto.
Ciascun biasmi e reo ten', sì te bono;

onde te pregian matti e credon tanto,

ma galeati saccenti non sono1.

Questo personaggio è stato identificato da F. Torraca con un
joculator de Pistoria che aveva cantato de captione Tornielle, e per
questa sua esibizione aveva ricevuto dal comune di Siena una
ricompensa di uno parlo pannorum2. Allo stesso giullare Guittone
indirizza un'altra rimenata, contenuta nella lettera XI inviata al conte

È il sonetto n. 212 dell'edizione delle Rime di Guittone d'Arezzo, a cura di F. Egidi,
Bari, Laterza, 1940, p. 253; il testo critico è mio.

F. Torraca, Studi di storia letteraria, Firenze, Sansoni, 1923, pp. 54-55.



74 MICHELANGELO PICONE

Guido di Romena, dove afferma fra l'altro che Guidaloste «s'a lancia

pro foe, / è a la lingua via piùe, / che sol valer se dice in giostrar
motti»3. Il ritratto che ne viene fuori è dunque quello di un soldato
millantatore, di un Capitan Fracassa avant la lettre, di una persona
cioè che combatte meglio con le parole che coi fatti. Al di là della
polemica personale, che con ogni verosimiglianza si svolse nel
castello di Poppi alla corte dei conti Guidi, il sonetto agita però anche

una ben più decisiva polemica ideologica e letteraria, che vede

contrapposti un poeta a pieno titolo come Guittone e un tipico
rappresentante del variopinto mondo giullaresco come Guidaloste.

È quanto ci rivela un'analisi attenta del testo. Nelle quartine
Guittone accusa il giullare di non aver imparato niente «a scola dei
cortesi» (v. 2), nell'ambiente socio-culturale nobile e elevato delle
corti da lui a lungo frequentato; tanto da incarnare ora quell'ambiente
al negativo, da essere considerato un «villano» (v. 3). I valori che
Guidaloste avrebbe dovuto assorbire a contatto con la vita di corte
sono quelli ispirati ad una moralità cristiana: le virtù individuali e

civili che Frate Guittone esalta nella seconda parte del suo «canzoniere»4.

L'umiltà anzitutto: nascondere i propri meriti e esaltare quelli
degli altri (vv. 6-7); e poi la carità: amare gli altri, soprattutto quando
agiscono male, ed hanno quindi più bisogno di essere aiutati e

perdonati (vv. 7-8). Guidaloste invece tali valori li vive alla rovescia;
è quello che Guittone gli rimprovera nelle due terzine, ognuna delle
quali descrive il comportamento vizioso del giullare, opposto al

comportamento virtuoso precedentemente evocato. Così la prima

Si veda Guittone d'Arezzo, Lettere, a cura di CI. Margueron, Bologna, Commissione

per i testi di lingua, 1990, p. 130; per Guidaloste sono anche importanti le pagine che

lo stesso critico gli dedica nelle Recherches sur Guittone d'Arezzo, Paris, Presses

Universitaires de France, 1966, pp. 201-203.

A torto Margueron, nelle Recherches cit., p. 201, ritiene questo sonetto opera del

Guittone prima maniera, mentre a «Frate Guittone» l'attribuisce il ms. unico che ce

l'ha tramandato (il Laurenziano Rediano 9: v. le recenti CLPIO, a cura d'A.S. Avalle,
Milano-Napoli, Ricciardi, 1992, p. 202); la ragione da lui addotta («une tensón sur un
sujet purement littéraire ne pouvait que paraître un jeu bien profane pour un Guittone
converti») verrà invalidata, spero, da quanto dirò in seguito.



GIULLARI D'ITALIA 75

terzina mette in evidenza la vanagloria del giullare: il suo continuo
vantarsi davanti a tutti dell'ardimento dimostrato in battaglia; mentre
l'inizio della seconda terzina sottolinea la sua maldicenza: il ritenere
tutti gli altri malvagi e solo se stesso buono. La conclusione è che gli
ignoranti, ingannati dalle sue parole, lo stimano; nella stessa trappola
non cadono però i sapienti (e fra questi Guittone stesso).

L'attacco guittoniano non prende di mira solo 1'«agire» di
Guidaloste, ma anche e soprattutto il suo «dire», il suo operato
letterario. Nella vanagloria e nella maldicenza l'aretino coglie anzi i
due elementi essenziali della poetica giullaresca: il vanto e l'imprope-
rium5. Significativa da questo punto di vista mi pare la prima terzina,
dove Guittone sembra addirittura abbozzare la scena sulla quale si

svolge la recita del giullare: scena che può essere improvvisata
dovunque («in ogni canto»), data la pochezza dell'apparato richiesto.
Al centro si situa il giullare, che si fa annunciare dal suo bellicoso
nome d'arte («Guidaloste»), e che narra con enfasi epica le sue
vittoriose imprese militari (cercando cioè di rendere il suo nomen
conseguente alla res). Attorno al giullare, nella platea, si stringe un
pubblico costituito da «fanciulli» e da «villani», da persone quindi
predisposte a credere tutto quello che verrà loro detto o raccontato.
A collegare palcoscenico e platea c'è la parola, la diceria accompagnata

dalla mimica e dalla gestualità, insomma lo spettacolo giullaresco.

Due altre riflessioni poetologiche possono essere estrapolate dalle
terzine. La prima riguarda il verbo che Guittone usa per qualificare
l'azione scenica del vanto prodotta dal giullare: «tu vai predicando».
Un verbo questo che ci riporta ad un'altra forma di spettacolo
medievale parallela a quella giullaresca: lo spettacolo che aveva luogo
nelle chiese, e dopo l'avvento dei Mendicanti nelle stesse piazze, ad

opera dei frati predicatori. Non c'è dubbio che per «Frate» Guittone

questo fosse l'unico spettacolo autentico, nel corso del quale si

Il termine è da intendere nell'accezione tecnica che gli attribuisce Dante nel De

vulgati eloquentia I, xi, 3, parlando proprio di una composizione giullaresca: la
canzone del Castra.



76 MICHELANGELO PICONE

pronunciavano le parole vere di Dio, e non si contrabbandavano le
parole false del diavolo. Predica religiosa e recita giullaresca si

pongono così per Guittone come le polarità, positiva e negativa, di
una stessa attività culturale connessa con l'uso o la manipolazione
dell'oralità, per trasmettere le verità della fede o le falsità del mondo,

comunque per sedurre il pubblico istruendolo o divertendolo6.
L'accusa che Guittone rivolge a Guidaloste è proprio quella di
stornare su uno spettacolo profano (la recita) delle tecniche verbali e

gestuali che egli ritiene appropriate solo per lo spettacolo sacro (la
predica). La seconda riflessione che scaturisce dalla lettura delle
terzine tocca non più il messaggio della recita giullaresca ma i suoi
destinatari. Ai vv. 13-14 Guittone prevede infatti due modalità
opposte di ricezione della recita: quella dei «matti», del pubblico
ignorante e ingenuo che si lascia catturare dal gioco verbale del
giullare, prendendo per vere le cose false che lui racconta; e quella
dei «saccenti», del pubblico istruito e sofisticato che scopre il gioco
del giullare smascherandolo, accertando cioè l'irriducibile distanza
che separa le parole dai fatti.

Il sonetto di Guittone costituisce una lucidissima messa a punto del
problema culturale e ermeneutico posto dalla produzione giullaresca
italiana del Duecento. La sua posizione è quella intransigente del
moralista: egli condanna non solo l'uso della parola che non trova un
fondamento nell'azione, ma anche e soprattutto la falsificazione
linguistica; egli censura non solo i dicta che non hanno l'avallo dei
facta, ma soprattutto i faux monnayeurs della parola, del valore più
alto che Dio abbia affidato all'uomo. C'è un altro poeta che ha

proseguito nella via tracciata da Guittone, contrapponendo alle
frottole giullaresche una poesia direttamente ispirata dalla fonte
divina. Si tratta naturalmente di Dante, il quale in alcuni episodi
fondamentali dell'Inferno (l'incontro coi barattieri o coi falsari) si

Si rinvia per questa problematica al recente intervento di C. Delcorno, «Professionisti
della parola: predicatori, giullari, concionatori», in Tra storia e simbolo. Studi dedicali
a Ezio Raimondi, Firenze, Olschki, 1994, pp. 1-21, in particolare le pp. 4-9.



GIULLARI D'ITALIA 77

confronta con personaggi e/o situazioni giullaresche, col proposito di
far risaltare l'enorme differenza di prospettiva ideologica e di
concezione poetica che esiste fra la bassa commedia dei comici di
professione e la sua alta «comedía» esemplata sul libro della verità
divina. Al «ludo» giullaresco, volto a manipolare e a beffare il
pubblico, Dante risponde col suo «poema sacro», il cui scopo è

quello di coinvolgere il pubblico nello stesso processo soteriologico
felicemente completato dal poeta-personaggio7.

Un simile giudizio negativo sulla figura del giullare trova (almeno

per il Dante della Commedia) il suo capovolgimento in episodi come
quello di Marco Lombardo nel canto XVI del Purgatorio, dove viene
dimostrata la possibilità per il giullare (salito ormai di grado e

diventato «uomo di corte») di inserirsi positivamente nella realtà
socio-culturale del suo tempo, e di diventare un prezioso suggeritore
delle scelte politiche dei potenti. Marco Lombardo, che ha utilizzato
la sua abilità oratoria per perseguire «quel valore / al quale ha or
ciascun disteso l'arco» (vv. 47-48), può così essere considerato la
ragione intellettuale che spiega la fioritura della grande civilità cortese
delle «donne antiche e' cavalieri», ora (al momento del viaggio
nell'oltretomba) definitivamente tramontata.

L'esaltazione della capitale funzione dell'uomo di corte, registrata
nella Commedia, viene ripresa e assolutizzata nel Decameron, dove

non solo i narratori della «lieta brigata» non esitano a recitare

composizioni giullaresche (e uno di loro, Dioneo, può essere
considerato un giullare a tutti gli effetti), ma compaiono anche

personaggi di chiara estrazione giullaresca (Bergamino nella 1.7, o

7
Per un approfondimento della questione si veda M. Picone, «Giulleria e poesia nella

Commedia: una lettura intertestuale di Inferno XXI-XXII», in Letture classensi, voi.
18, Ravenna, Longo, 1989, pp. 11-30; sui rapporti della Commedia con le forme del

comico medievale è importante ora l'intervento di P. Armour, «Comedy and the

Origins of Italian Theater around the Time of Dante», in Writers and Performers in
Italian Drama from the Time of Dante to Pirandello. Essays in Honour of G.H.

McWilliam, ed. by J.R. Dashwood and J.E. Everson, New York, The Edwin Mellen
Press, 1991, pp. 1-31.



78 MICHELANGELO PICONE

Guglielmo Borsiere nella 1.8) che assurgono al ruolo di figurae
auctoris, ponendosi come primo anello di una genealogia letteraria
che arriva fino allo stesso Boccaccio8. Cadute insomma le remore
moralistiche di Guittone, ma anche di Dante, Boccaccio è pronto a

riconoscere il posto decisivo che compete al giullare nella società
moderna.

La silloge ricciardiana dei Poeti del Duecento, curata da G.

Contini, dedica alla giulleria italiana una sezioncina dal titolo
compromissorio di «poesia popolare e giullaresca»9. In effetti
l'output dei giullari d'Italia non è molto ricco, e soprattutto non è

minimamente paragonabile a quello dei loro colleghi delle altre
letterature romanze, in particolare dell'oitanica e della castigliana. E
Questa è forse la ragione che spiega perché in Italia non sia stato
áncora confezionato uno studio completo sull'argomento, da mettere
accanto ai classici lavori di E. Farai per la Francia e di R. Menéndez
Pidal per la Spagna10. Pure alcune indagini settoriali e alcuni assaggi

Sviluppo questo aspetto nel mio articolo «L'Autore allo specchio dell'opera: una
lettura di Decameron I. 7», in Studi sul Boceado, 19, 1991, pp. 27-46.
q

Poeti del Duecento, a cura di G. Contini, Milano-Napoli, Ricciardi, I, 1960, pp. 765-
921. La sezione inizia con alcune rime di ispirazione giullaresca contenute nei

Memoriali bolognesi, e continua con testi dell'area padana: la Danza mantovana, la
Nativitas rusticorum di Matazone da Caligano e il cosiddetto Lamento della sposa
padovana. Dopo aver registrato il rimaneggiamento di alcuni episodi del Roman de

Renart trasmessoci nel Rainaldo e Lesengrino, Contini accoglie due serventesi politici
(// serventese dei Lambertazzi e dei Geremei e // serventese romagnolo: sull'argomento
verte l'importante contributo di M. Lecco, «Condizionamenti strutturali della poesia
giullaresca: // Serventese dei Lambertazzi e dei Geremei», in Studi filologici e letterari
dell'Istituto di filologia romanza e ispanistica dell'Università di Genova, Genova,
Bozzi, 1978, pp. 199-219), tre composizioni di Ruggieri Apugliese (la canzone de

oppositis, il «vanto» e la «passione»), e infine la Canzone del Castra e il Contrasto
della Zerbitana.

Tali non sono i pur utili e informati studi complessivi di G. Bonifacio, Giullari e

uomini di corte nel 200, Napoli, Tocco, 1907, e di T. Saffioti, / giullari in Italia,
Milano, Xenia, 1990 (quest'ultimo con ampia bibliografia). Più impegnato appare il
saggio di A. Pagliaro (Poesia giullaresca e poesia popolare, Bari, Laterza, 1958), la



GIULLARI D'ITALIA 79

parziali ci hanno fatto capire che il canone dei giullari d'Italia è

largamente estensibile, e soprattutto che è matura una sostanziale
rivalutazione artistica dell'intero fenomeno11.

Lo stesso Contini del resto riconosceva la qualità giullaresca di
alcuni testi che egli era costretto a dislocare in altre sezioni della sua

antologia per ragioni vuoi cronologiche (è il caso dei cosiddetti Ritmi
coi quali si apre la storia della letteratura italiana: come quello
laurenziano o cassinese) vuoi strategiche (ad esempio, il Contrasto
di Cielo d'Alcamo, capolavoro assoluto della giulleria italiana, è

riprodotto all'interno della sezione dedicata alla «Scuola siciliana»;
e la stessa sorte capita ad un rimatore che già col nome dichiara la
sua provenienza giullaresca: Compagnetto da Prato). Ma l'opera di
ampliamento del canone potrebbe proficuamente proseguire facendo

spazio ad esperienze letterarie tipo quella, estesissima, catalogata sotto
la dizione di «poesia didattica»; se non altro per rilevare il più alto
tasso di giullarità della produzione di un Giacomino da Verona
rispetto a quella di un Bonvesin da la Riva. D'altronde utili incursioni

possono essere fatte anche all'interno di un libro organico di poesie,
quale quello che ci è stato conservato sotto l'etichetta di «Anonimo

genovese», per distinguervi il repertorio di più spiccata ascendenza

cui esemplificazione si limita però al Ritmo cassinese e al Contrasto di Cielo
d'Alcamo.

La ricerca sulla giulleria italiana, dopo il promettente inizio con gli studi di V. De

Bartholomaeis (basta ricordare il tuttora fondamentale capitolo che le dedica nelle

Origini della poesia drammatica italiana, Torino, SEI, 1952 [I ed. 1924], pp. 17-82),
ha conosciuto una fase di stallo che arriva praticamente al Convegno di Viterbo del
1977 (v. // contributo dei giullari alla drammaturgia italiana delle Origini, Roma,
Bulzoni, 1978: sono soprattutto importanti per la nostra prospettiva di studio gli
interventi di G. Tavani, C. Casagrande - S. Vecchio e R. Brusegan; in particolare
l'articolo di L. Stegagno Picchio su Lo spettacolo dei giullari costituisce la migliore
trattazione dell'argomento che qui ci occupa). Significativamente i contributi successivi
di maggior peso sono tutti dovuti a studiosi del teatro: v. M. Apollonio, Storia del
teatro italiano, Firenze, Sansoni, I, 1981, pp. 69-109; L. Allegri, Teatro e spettacolo
nel Medioevo, Roma-Bari, Laterza, 1988, pp. 59-129; e M. Pieri, «Il teatro», in
Manuale di letteratura italiana. Storia per generi e problemi, a cura di F. Brioschi e

C. Di Girolamo, Torino, Bollati Boringhieri, I, 1993, pp. 943-985, alle pp. 949-960.



80 MICHELANGELO PICONE

giullaresca (ad esempio la serie dei contrasti) da quello riconducibile
ad un registro più serio (morale, religioso o politico)12. Infine
l'intera produzione di un autore può essere considerata alla stregua di
un «canzoniere» giullaresco, di un liber joculatoris: è il caso, da me
recentemente studiato, di Ruggieri Apugliese, i cui testi pervenutici
(tutti coscienziosamente firmati e quindi autenticati) lasciano
intravedere la presenza di una costruzione macrotestuale, la traccia di
un ordine che delinea un itinerario esistenziale e un processo
formativo13.

Un campo nuovo di indagine che si apre agli studiosi, sulla scorta
anche delle fondamentali ricerche che J. Rychner ha svolto sulle
chansons de geste14, e l'influenza che le tecniche di composizione,
i moduli stilistici e i metodi di recitazione giullaresca esercitano sui
diversi ambiti della produzione poetica italiana del Duecento. Non
mancano interferenze già col genere lirico. A questo proposito è

interessante osservare che il primo ordinatore della lirica delle
Origini, lo scriba principale del Vaticano latino 3793, abbia previsto
un intero fascicolo, il quarto, da destinare (dopo quelli riservati allo
stile alto) allo stile «mediocre»: qui accanto a testi costituzionalmente
giullareschi, come il Contrasto di Cielo e la canzone de oppositis di
Ruggieri Apugliese, troviamo ospitate le canzoni di livello
«popolareggiante» di Giacomino Pugliese e di anonimi. Qualcosa di analogo
è riscontrabile per il fascicolo successivo, che accoglie in sequela i
due componimenti di Compagnetto da Prato e la famosa canzone del
Castra, citata nel I libro del De vulgari come uno degli esempi di

12 Una simile preoccupazione non sembra però aver sfiorato la mente del curatore

dell'ultima monumentale edizione dell'opera: v. Anonimo Genovese, Rime e ritmi
latini, a cura di J. Nicholas, Bologna, Commissione per i testi di lingua, 1994.
1

M. Picone, «La carriera di un giullare medievale. D caso di Ruggieri Apugliese», in

Versants, 25, 1994, pp. 27-51.

J. Rychner, La chanson de geste. Essai sur l'art épique des jongleurs, Genève, Droz,
1955; sulla cui scia si pone l'importante ricerca di P. Zumthor, La lettre et la voix. De

la littérature médiévale, Paris, Seuil, 1987 (per i giullari si vedano le pp. 60-82).



GIULLARI D'ITALIA 81

espressivismo dialettale qualificabile anche come giullaresco15. Le
interferenze più cospicue sono però quelle registrate nel versante della
poesia religiosa, in particolare della tradizione della lauda. Non a caso
S. Francesco e i suoi seguaci (fra i quali spicca naturalmente

Jacopone) amavano farsi chiamare joculatores Domini. La lauda può
in effetti essere considerata come la risposta in campo sacro al

successo delle composizioni monologiche e dialogiche giullaresche in

campo profano16. Con la poesia «giocosa» di un Cecco Angiolieri
e di un Folgore da S. Gimignano (dal nome anche lui parlante) il
giullare italiano trova finalmente una casella storica e letteraria nella
quale inserirsi: egli cessa cioè di condurre una vita nomade e

emarginata per trovare una sua stabile collocazione sociale e un
sicuro riconoscimento artistico17. Qui piuttosto che di interferenze
sarebbe più opportuno parlare di promozione e di identificazione.

Nelle pagine che seguono si vuole offrire un tentativo di lettura
«giullaresca» più convinta, se non più convincente, di un testo come
il Detto del gatto lupesco, che è stato a lungo la pietra di paragone,
ma anche dello scandalo, della ricerca attinente la giulleria italiana
medievale: la cartina di tornasole dei pregi e dei limiti di tale ricerca.
Come dimostra ad evidentiam il fatto che Contini, il più agguerrito
dei filologi italiani, simpatizzi da un lato con una linea interpretativa
in chiave giullaresca, ma cataloghi poi il componimento fra le poesie
allegorico-didattiche, collocandolo subito dopo il Tesoretto di
Brunetto Latini.

Cfr. R. Antonelli, «Canzoniere vaticano latino 3793», in Letteratura italiana. Le

Opere, ¡Dalle Origini al Quattrocento, a cura di A. Asor Rosa, Torino, Einaudi, 1992,

pp. 27*44.

Si rinvia ai lavori, già citati alla n. 11, di De Bartholomaeis, pp. 219-253, di

Apollonio, pp. 147-192, e di Allegri, pp. 191-222.

Insiste su questa chiave di lettura F. Suitner nel suo importante studio La poesia
satirica e giocosa nell'eia dei Comuni, Padova, Antenore, 1983, soprattutto alle pp.
121-147; particolarmente attenta a scovare tracce giullaresche è R. Castagnola nel suo
bel commento a C. Angiolieri, Rime, Milano, Mursia, 1995; per Folgore si rinvia al

mio commento in // gioco della vita bella. Folgore da San Gimignano, Studi e testi

a cura di M. Picone, San Gimignano, Quaderni della Biblioteca, 1988.



82 MICHELANGELO PICONE

Contrassegnato dalle abituali marche giullaresche, metriche (il
ricorso al distico di otto-novenari, a imitazione dell'octosyllabe
oitanico, qui passibile addirittura di un'escursione decasillabica),
stilistiche (la ripetizione di parole, sintagmi e motivi [ad esempio
quello del saluto, attestato ai vv. 13, 35, 38, 48, 82]) e ricezionali (la
trasmissione anonima affidata al foglio di guardia di un ms., il
magliabechiano della Nazionale di Firenze siglato n.IV.lll, datato
1274 per la parte organica contenente opere a carattere didattico e

morale)18, il Detto del gatto lupesco si presenta all'interprete come
il testo più ambivalente fra quelli ricordati finora; e questo nonostante
la semplicità della sua composizione e la limpidezza della sua

espressione. In realtà la critica specialistica registra in questo caso
un'oscillazione fra due interpretazioni manifestamente inconciliabili
fra di loro: quella seria e allegorica avanzata da C. Guerrieri Crocetti,

per il quale il Detto sarebbe addirittura un «antesignano della
Commedia» dantesca; e quella burlesca e ironica difesa da L. Spitzer,
che vede invece nel Detto l'inizio di una tradizione comica che

porterà a Rabelais e Cervantes19. Con la mia analisi cercherò di

18
Si veda l'accurata scheda della Mostra di codici romanzi delle biblioteche fiorentine,

Firenze, Sansoni, 1957, pp. 111-112.
19

I due saggi di C. Guerrieri Crocetti, «Su un antichissimo Detto italiano» (1951) e

«Ancora su un antichissimo Detto italiano» (1956, in replica a Spitzer), sono raccolti
nel volume intitolato Nel mondo neolatino, Bari, Adriatica Editrice, 1969, pp. 269-302;
mentre l'articolo di L. Spitzer «Il Detto del Gatto Lupesco», apparso nel 1956 come
revisione del primo intervento di Guerrieri Crocetti, è leggibile nelle Romanische

Literaturstudien, Tübingen, Niemeyer, 1959, pp. 488-507. Dalla parte di Guerrieri
Crocetti si sono schierati, fra gli altri, E. Pasquini nel suo capitolo su «La poesia

popolare e giullaresca» della Letteratura Italiana Laterza, Roma-Bari, Laterza, 1,1970;
e (estremizzandone la tesi) A. Lanza, in Primi secoli. Saggi di letteratura itaUana

antica, Roma, Archivio Guido Izzi, 1991, pp. 41-53. Più folta e agguerrita si presenta
invece la pattuglia dei fiancheggiatori della lettura spitzeriana, fra i quali ricordiamo:
H.-R. Jauss, in Alteritàt und Modernität der mittelalterlichen Literatur, München, Fink,
1972, pp. 224-229; B. Barattelli, «Considerazioni sul Detto del gatto lupesco», in
Medioevo romanzo, 12, 1987, pp. 363-380; A. Carrega, «Il Detto del gatto lupesco
come parodia del racconto di viaggio», in Italianistica, 18, 1989, pp. 73-80; L. Sasso,

«La questione del genere nel Detto del gatto lupesco», in Reinardus. Yearbook of the



GIULLARI D'ITALIA 83

dimostrare che è il testo stesso (o meglio lo spettacolo che il giullare
ne tira fuori) a sollecitare una simile polarizzazione dell'utenza: da

una parte si situa il pubblico popolare, che presta fede alle invenzioni
fabulose del giullare restando gratificato dal messaggio morale che ne
trae; dall'altra parte si pone invece il pubblico raffinato, che dalla
scoperta del gioco retorico e letterario del giullare ricava un piacere
tutto estetico.

Il Detto si lascia facilmente scomporre in tre segmenti narrativi, in
cui sono descritte tre successive avventure del protagonista: l'incontro
coi cavalieri bretoni (vv. 8-38); l'incontro con l'eremita, a sua volta
suddiviso in due parti (vv. 39-80 e 81-105); e infine l'incontro con
le bestie selvagge (vv. 106-137). La narrazione è preceduta da un
breve prologo di sette versi, e sigillata da un epilogo di uguale
estensione (vv. 138-144). A questa equilibrata distribuzione del
materiale narrativo non sembra corrispondere né una concatenazione
logica dei temi né una progressione lineare degli eventi. L'incontro
finale non porta il protagonista a realizzare le potenzialità storiche
enunciate nell'incontro iniziale; la conclusione della sua avventura si

trova anzi rinviata all'epilogo, che viene così a perdere la sua
normale funzione commentativa, per assumerne una genuinamente
narrativa. Allo stesso modo il prologo mette in scena non l'io-autore
o rio-narratore, il giullare che parla della sua opera, ma l'io-perso-
naggio, il giullare che spiega le ragioni della sua assunzione di una
maschera animalesca. Tali alterazioni della struttura convenzionale del
racconto hanno evidentemente il compito di avvertire il lettore della
ben più profonda manipolazione del codice letterario, e quindi della
riscrittura ironica e parodica di temi e motivi tradizionali attuata dalla
recita del giullare.

Il componimento, provvisto del cartellino «Detto» dal suo primo
editore ottocentesco (T. Casini)20, può essere definito meglio dal

International Reynard Society, II, 1989, pp. 144-153.
20

T. Casini, «Rime inedite dei secoli XIII e XIV», in // Propugnatore, 15, 1882, pp.
335-339. Sul genere oitanico del dit si veda J. Cerquiglini, «Le clerc et l'écriture: le

voir dit de Guillaume de Machaut et la définition du dit», in Literatur in der



84 MICHELANGELO PICONE

punto di vista del genere letterario come un monologo o una jangle,
uno spettacolo giullaresco nel quale viene affabulato il viaggio
dell'io-personaggio nel mondo delle idealità cavalleresco-religiose alla
ricerca di una fantomatica verità. Ma, più che appartenere a un genere
preciso, il Detto, come è stato puntualmente riscontrato dalla critica
più avvertita, fonde insieme più generi della letteratura alta, dalla
lirica al romanzo21. Procediamo pertanto ad un'anàlisi particolareggiata

del testo, nel tentativo di cogliere l'intreccio di voci ivi
registrate e di definire meglio il senso dell'intera operazione che esso
conduce.

Nel prologo troviamo sviluppata una tipica situazione lirica, che
vede l'io percorrere, assorto nel suo pensiero amoroso, un cammino
senza sbocchi, data l'irraggiungibilità dell'oggetto del desiderio:

Sì com'altr' uomini vanno,
ki per prode e chi per danno,

per lo mondo tuttavia,
così m'andava l'altra dia

per un cammino trastullando
e d'un mio amor già pensando

e andava a capo chino22, (vv. 1-7)

All'io, bloccato dal suo amore, si contrappongono pertanto gli
«altr'uomini» (v. 1), i quali invece, mossi dalla preoccupazione
dell'utilitas (v. 2: «prode»), sono capaci di attraversare il mondo
intero per realizzarla. Confrontato con questo modello di comportamento,

anche l'io decide allora di attraversare il mondo, non però alla
ricerca dell'utile ma del vero. In tal modo l'io riuscirà a superare

Gesellschaft des Spätmittelalters, hrsg. H.U. Gumbrecht, Heidelberg, Winter, 1980, pp.
151-168 (Begleitreihe zum GRLMA, vol. I).
21

Si vedano in particolare i saggi di Spitzer e Baratelli citati alla n. 19.
22 Il testo è citato secondo la lezione fissata da Contini nei Poeti del Duecento, cit., II,
pp. 288-293.



GIULLARI D'ITALIA 85

l'impasse lirica e a entrare nel mondo dell'avventura romanzesca.
Quello che seguirà sarà appunto il resoconto di tre avventure
cavalleresche vissute dall'io romanzesco in una dimensione che

rimane incerta fra la realtà e il sogno.

Il primo segmento narrativo, l'incontro con i «duo cavalieri / de la
corte de lo re Artù» (vv. 10-11), al di là del ricorso ad una tematica
convenzionale, evidenzia subito una serie di contravvenzioni alla

norma romanzesca: contravvenzioni che è necessario rilevare e

spiegare per capire il tipo di operazione letteraria che il giullare
intende portare avanti. Va osservato anzitutto il rifiuto di un elemento
essenziale della tecnica romanzesca, quello della späte Namensnennung,

per il quale la nominazione dell'eroe viene rinviata al momento
della sua piena realizzazione storica23. Nel nostro testo invece il
protagonista non esita a declinare subito le proprie generalità. Ai
cavalieri che gli chiedono di identificarsi (v. 12: «kisse' tu?»), egli
infatti risponde:

«Quello k'io sono, ben mi si pare.
Io sono un gatto lupesco,
ke a catuno vo dando un esco,
ki non mi dice ventate, (vv. 14-17)

L'identità del protagonista è dunque rivelata dalla maschera che egli
porta: la sua essenza («quello k'io sono») coincide con la sua

apparenza («ben mi si pare»). Se l'eroe romanzesco (ad esempio
Perceval) scopre solo alla fine della quête il significato profondo del

suo nome, l'anti-eroe del Detto invece non deve far altro che esibire
la sua maschera giullaresca perché il significato del suo nome diventi
patente per tutti. Ma qual è il significato del nome «gatto lupesco»?
L'allusione non mi sembra coinvolga, come sostenuto da molti
esegeti, il codice serio dei bestiari moralizzati, bensì il codice
scherzoso del Roman de Renart. È in quest'opera infatti che troviamo
associati il gatto Tibert e il lupo Isengrin nella comune lotta contro

23 Cfr. Baratelli, art. cit., p. 374.



86 MICHELANGELO PICONE

la volpe Renart, che personifica l'astuzia; lotta che si conclude di
solito positivamente per il primo animale, ma sempre negativamente

per il secondo24. Il nome che il protagonista del Detto si impone
manifesta pertanto la duplicità del personaggio: in cui si sommano la
furbizia giocosa del felino e l'agressivité brutale del lupo, lo spirito
del vincente e la rassegnazione del perdente25. Interpretato in questo
modo il nome diventa lo specchio perfetto dell'esistenza giullaresca,
dei suoi splendori ma anche delle sue miserie. Il punto di maggiore
frizione, anzi di aperta parodia, nei confronti del modello romanzesco
è raggiunto ai vv. 16-17, dove il protagonista dichiara il senso della
sua missione: «io cerco — dice il gatto lupesco — di adescare, di

cogliere in fallo, quelli che non mi dicono la verità». La sua è quindi
una quête negativa, la cui finalità non è quella cavalleresca di rivelare
la verità, ma quella giullaresca di smascherare la falsità26.

Il giullare, che porta la maschera del gatto lupesco, vuole dunque
togliere la maschera alla realtà che lo circonda. I primi a fare le spese
dell'inchiesta rovesciata del protagonista sono proprio i due cavalieri,
i quali devono riconoscere di aver sì cercato «la veritade di nostro
sire / lo re Artù, k'averno perduto» (vv. 30-31), ma di non essere
riusciti a trovarla: «e non sapemo kessia venuto» (v. 32). Viene così
smitizzata una delle leggende più popolari e emblematiche della
letteratura arturiana: quella del ritomo di re Artù, della sua sopravvivenza

in una bellisssima dimora ritagliata nella pietra «de la montagna

/ kell'omo apella Mongibello» (vv. 26-27)27. Chiaramente con

Per il gatto Tibert sono sopratutto importanti le branches I e XV, oltre alla II.
25 La doppia natura del protagonista ottiene l'immediato riconoscimento dei due

cavalieri: come ci dimostra la spia grammaticale costituita dal passaggio dal «tu»
(v. 12) al «voi» (vv. 21 e ss.: «Or intendete / e vi diremo ciò che volete [...]»).

Guerrieri Crocetti, op. cit., pp. 299-300, afferma di non vedere la diversità che corre
fra le due finalità: possiamo rispondere in termini retorici, dicendo che nella ricerca
della verità la finalità è allegorica, mentre nello smascheramento della falsità essa è

ironica.
27

Per un attenta ricostruzione di questo mito si deve ancora ricorrere a A. Graf, Miti,
leggende e superstizioni del Medio Evo (1893), reprint New York, Burt Franklin, 1971,



GIULLARI D'ITALIA 87

il racconto della quête fallita dei cavalieri il giullare vuole far
divertire il suo pubblico ironizzando su un vecchio topos romanzesco;
ma vuole anche gettare una luce dubbia sulla positività della sua

propria peregrinado.

Il segmento narrativo successivo, quello che racconta l'incontro
«con un romito nel gran diserto» (v. 45), sviluppa la prima tappa
dell'itinerario pseudoconoscitivo dell'io. Questo segmento si articola
a sua volta in due parti: nella prima parte, più dialogica, l'io indica
con grande esattezza all'eremita gli scopi del suo viaggio; nella
seconda parte, più narrativa, l'io chiede all'eremita di «insegnarci
[...] lo cammino» (v. 97) per raggiungere la sua meta. Evidente il
contrasto che si stabilisce fra le due parti: alla sicurezza con cui il
protagonista espone il piano del suo viaggio corrisponde l'incertezza
sulla via da prendere. La lucidità del programma è seguita insomma
dalla oscurità dell'attuazione. Il che rappresenta un netto capovolgimento

del modulo romanzesco tradizionale: il cavaliere arturiano
infatti non rivela il suo progetto se non quando è sicuro di poterlo
realizzare. Affiora già qui uno dei tratti distintivi più importanti dello

spettacolo giullaresco: quello del «vanto» o del gab28. La parola non
è sottoposta alla prova dei fatti: l'esaltazione iperbolica delle proprie
capacità viene privata di ogni verifica, anzi si sgonfia al momento
della verifica.

Ma vediamo più da vicino la dettagliata descrizione che il gatto
lupesco fa all'eremita dei luoghi che vuole visitare e delle persone
che vuole incontrare durante il suo ipotetico viaggio; descrizione
caratterizzata dalla presenza di un altro elemento tipicamente
giullaresco, la caoticità29:

voi. II, pp. 303-335.

Questo elemento era già stato colto da Guerrieri Crocetti, ma è solo Spitzer a

svilupparlo con coerenza (v. op. cit., p. 506).
29

Messa nella giusta prospettiva da Spitzer, op. cit., p. 491 e passim.



88 MICHELANGELO PICONE

Io me ne vo in terra d'Egitto,
e voi' cercare Saracinia

e tutta terra pagania,
e Arabici e 'Braici e Tedeschi

[e - eschi]
e '1 soldano e '1 Saladino

e '1 Veglio e tutto suo dimino
e terra Vinençium e Belleem
e Montuliveto e Gersalem

e l'amiraglio e'1 Massamuto,
e l'uomo per kui Cristo è atenduto [ ] (vv. 56-66)

Questo elenco di luoghi e persone, messo in bocca dal giullare al suo
personaggio, è articolato in modo volutamente caotico. La successione

non è infatti né logica né coerente. Così un termine geografico
preciso come «terra d'Egitto» (v. 56) è seguito da termini imprecisi
e generici, se non addirittura inventati, come «Saracinia» (v. 57) e

«terra pagania» (v. 58). Al v. 59 la visita di popolazioni occidentali
(«Tedeschi») è del tutto incongruente nel contesto di un viaggio che
si dovrebbe svolgere unicamente in Oriente. L'incontro infine con
«l'amiraglio e '1 Massamuto» (v. 65), personalità del mondo islamico,
viene coordinato all'incontro con l'Ebreo errante (v. 66), personalità
del mondo ebraico e cristiano. Evidentemente il giullare più che

presentare al suo pubblico il racconto di un viaggio credibile, vuole
creare l'illusione di un viaggio fantastico. Le mete esotiche che l'io
dice di voler toccare appartengono infatti ad una realtà, più che

geografica, simbolica e folklórica, basata com'è sull'opposizione di
paganesimo (o islamismo) e cristianesimo. D'altra parte i personaggi
che l'io vuole intervistare fanno tutti parte della mitologia popolare.
L'itinerario del Detto si compie pertanto girando attorno al proprio
punto di partenza: è la mistificazione del viaggio30.

È l'annuncio della grande «predica» di frate Cipolla (Decameron VI. 10): di un
personaggio novellistico che può essere considerato il legittimo erede dei giullari
duecenteschi.



GIULLARI D'ITALIA 89

Per ottenere un simile risultato il giullare utilizza, parodiandolo, il
genere del viaggio allegorico, del quale riprende lo schema narrativo
di base: quello della peregrinatio dalla regio dissimilitudinis del

peccato alla regio similitudinis della grazia31. Ma invece di raccontare

l'itinerario esemplare dalla falsità alla verità, egli affabula la
curiosità vagabonda del gatto lupesco che, con la scusa di cercare la
verità, attraversa l'intero territorio della menzogna. Il Detto si

costruisce pertanto secondo una doppia stratificazione testaale: al

livello superficiale troviamo lo schema tradizionale del viaggio
allegorico, mentre al livello profondo troviamo la riscrittara parodica
di tale viaggio. Conseguentemente anche sul polo della ricezione
l'operazione giullaresca si presterà ad una doppia decodifica, seria e
ironica. Se da una parte lo spettatore ingenuo riceverà dalla recita del
giullare l'impressione di star partecipando a un viaggio salvifico
«d'Egitto» (v. 56) a «Gersalem» (v. 64), dalla «terra pagania» (v. 58)
alla «terra vivençium» (v. 63, cioè alla terra cristiana)32; dall'altra
parte lo spettatore sofisticato si renderà conto del fatto che il viaggio
si svolge prevalentemente e preferibilmente nei luoghi della miscredenza

(ben quattro, e forse cinque versi, data la lacuna del v. 60,

sono destinati a descrivere questi luoghi, mentre solo i vv. 63-64 sono
adibiti a rievocare i luoghi cristiani, in questo periodo comunque
sotto controllo musulmano), e che quindi si tratta della negazione del

viaggio salvifico, di un anti-viaggio.
Fra tutti i personaggi che il gatto lupesco vorrebbe incontrare nel

corso del suo viaggio fantastico uno si impone con particolare forza
all'attenzione dello spettatore/lettore: quello che si trova menzionato

per ultimo, l'Ebreo errante (v. 66). Si tratta di una delle prime

31 Oltre alle considerazioni di Jauss, Carrega, Baratelli e Sasso (cit. alla n. 19), si veda

il capitolo «Il viaggio allegorico-didattico: un mondo modello», contenuto nel bel libro
di C. Segre intitolato Fuori del mondo. I modelli nella follia e nelle immagini
dell'aldilà, Torino, Einaudi, 1990, pp. 49-66.
32 Il ms. dà la lezione «terra Vinençium», che in nota Contini acutamente suggerisce
di correggere con la «terra viventium» attestata dai Salmi e dai profeti (e in effetti i

luoghi che seguono sono tutti legati alla storia cristiana).



90 MICHELANGELO PICONE

apparizioni letterarie di questa figura leggendaria, che dalla cultura
medievale arriva a quella moderna, attraversando tutte le epoche e

tutte le letterature33. I vv. 66-70 ci presentano l'Ebreo mentre
assiste, distaccato e freddo, al dramma della morte di Cristo:

e l'uomo per kui Cristo è atenduto
dall'ora in qua ke fue pigliato
e ne la croce inchiavellato

da li Giudei ke '1 giano frustando,
com'a ladrone battendo e dando.

L'Ebreo rimane insensibile all'evento che ha segnato il passaggio dal
vecchio al nuovo mondo, dall'ebraismo al cristianesimo. Messo di
fronte alla passione divina egli non rinuncia alle proprie convinzioni
religiose. Ecco come nei versi successivi viene raccontato il suo
incontro con Cristo:

Allor quell'uomo li puose mente
e sì li disse pietosamente:
"Va' tosto, ke non ti dean sì spesso";

e Cristo si rivolse adesso,
sì li disse: "Io anderòe,

e tu m'aspetta, k'io torneròe". (vv. 71-76)

Il personaggio dunque non partecipa attivamente, come gli altri
«Giudei» (v. 69), alla crocifissione, ma si limita ad osservare la
scena. Quando però gli capita l'occasione opportuna non esita a

«frustare» anche lui Cristo: non con la mano ma con la bocca. Il
consiglio infatti che egli dà a Cristo (di correre più veloce verso il
Golgota per limitare così il numero di percosse ricevute nella via

33 Si veda l'informata nota di C. Guerrieri Crocetti nella sua antologia della Lirica
predantesca, Firenze, Vallecchi, 1926, pp. 106-108 (cita i precedenti lavori di G. Paris

e S. Morpurgo). Per una riconsiderazione moderna della leggenda si veda E. Knecht,
Le Mythe du Juif Errant, Grenoble, PUF, 1977 (si tratta di una tesi dell'Università di
Basilea), e M.-F. Rouan, Le Mythe du Juif Errant, Paris, José Corti, 1988.



GIULLARI D'ITALIA 91

crucis: v. 73) è sarcastico, e tutt'altro che «pietoso» (v. 72): Cristo
non può correre sotto il peso della croce34. E Cristo, che coglie
perfettamente il valore ironico delle parole del suo interlocutore, lo
condanna a rimanere ebreo in etemo. L'Ebreo che non si è convertito
in occasione della prima venuta di Cristo, dovrà attendere la Sua
seconda venuta (il Giudizio universale) per poterlo fare, e quindi per
essere salvo.

Due considerazioni si impongono a proposito del significato
assunto da questo personaggio nell'economia del Detto. La prima è

che il gatto lupesco sceglie come suo ultimo e definitivo incontro non
Cristo (la visita della Sua tomba vuota, o la visione della Sua

immagine impressa nel velo della Veronica) ma l'Ebreo errante (colui
che cerca Cristo senza mai trovarlo). Si ripete pertanto qui lo stesso
motivo che trovavamo nell'episodio precedente dei cavalieri bretoni:
la ricerca impossibile o infinita della verità. Quello che infatti conta

per il personaggio giullaresco non è l'identificazione positiva del

vero, ma lo smascheramento del falso (secondo il programmma
enunciato ai vv. 16-17). La seconda considerazione riguarda invece
il rapporto di specularità che si stabilisce fra il destino etemo
dell'Ebreo errante e il destino terreno del giullare: tutt'e due si

trovano ad essere maledetti per il fatto di aver osato schernire i valori
più sacri: tutt'e due sono condannati ad operare nell'attesa di una
rivelazione che non arriverà mai; tutt'e due sono costretti a condurre
una vita errante priva di scopi superiori e di una meta sicura. L'Ebreo
errante diventa così l'immagine dell'io riflessa e incastonata nel testo,
la proiezione archetipica di una condizione esistenziale che il giullare
sente come tipicamente sua.

Nella seconda parte del segmento narrativo centrale del Detto, il
protagonista si allontana (più esattamente 'sgattaiola' fuori: si veda

La figura dell'Ebreo è da questo punto di vista il contraltare negativo del buon

Cireneo, che aiuta Cristo a portare la croce, o della Veronica, che gli asciuga col velo
lacrime e sangue. Naturalmente Guerrieri Crocetti (op. cit., p. 295) si lascia sfuggire
l'ironia della scena, e la interpreta in chiave pietosa.



92 MICHELANGELO PICONE

lo «sportello» del v. 85) dal «rumitaggio» (v. 84), non appena ha

finito di esporre all'eremita il piano del suo viaggio. Egli è convinto
di poter trovare da solo la via verso l'Oriente; sennonché l'oscurità
che circonda il luogo è così fitta che egli «non vede via neuna» (v.
89). Decide quindi di ritornare indietro dall'eremita, per chiedergli
quale direzione prendere: «k'io non soe dond'io mi tegna» (v. 98).
L'eremita gli indica allora con la mano «una croce nel diserto» (v.
101), distante «ben diece miglia» (v. 102), affermando che di là deve

passare «catuno pelegrino / ke vada o vegna d'oltremare» (vv. 104-

105). Abbiamo già rilevato l'ironia di questa situazione: il gatto
lupesco è tanto deciso a parole (al momento di descrivere il suo

viaggio) quanto è incerto, addirittura «pauroso» (v. 92), a fatti (al
momento di realizzare il viaggio). L'ironia del brano non si ferma
però qui, ma va a toccare l'elemento a più alta carica simbolica
dell'intero componimento, cioè la «croce» del v. 101. Già Spitzer
notava facetamente che «la croce è semplicemente l'indicazione di un
'crocevia'»35: essa appartiene ad una banale segnaletica stradale

(come un albero o una pietra), e non implica affatto l'alta valenza

religiosa che le hanno voluto attribuire gli allegoristi36. Anche in
questo caso il modello parodiato sarà quello del viaggio allegorico-
didattico; nella fattispecie la Voie de Paradis di Baudouin de Condé,
dove si racconta dell'io peregrinus che incontra sotto una croce un
eremita, dal quale ha modo di ascoltare un lungo sermone sulla
necessità della penitenza37. Ma non senza interferenze con testi

comici, ad esempio col Roman de Renart: nella XV branche è

35
Spitzer, op. cit., p. 500 n.

A cominciare da Guerrieri Crocetti, per il quale la croce rappresenta il «simbolo

della suprema verità, cui devono tendere tutte le creature di questo mondo, d'oriente
e d'occidente» (op. cit., p. 282). Questa «croce», adibita a indicatore stradale,
costituisce invece una ripresa dissacratoria della precedente «croce» (w. 67 e 77) sulla

quale è morto Cristo.
37

Si veda Segre, op. cit., p. 57; si deve aggiungere che alla croce il peregrinus delle

Voies arriva dopo aver scelto la via giusta, una volta che è arrivato ad una biforcazione
(e la via giusta è quella stretta e impervia).



GIULLARI D'ITALIA 93

proprio il gatto Tibert, che ha appena soffiato al compare-nemico
Renart un salcicciotto, a accovacciarsi sul braccio di una croce per
mangiarselo in santa pace, mentre la volpe, che è rimasta ai piedi
della stessa croce, viene invitata a fare penitenza dei suoi numerosi

peccati.

Il terzo e ultimo segmento narrativo del Detto contiene il racconto
dell'avventura finale del gatto lupesco: dopo i cavalieri e l'eremita
egli incontra una serie di bestie più o meno esotiche, tutte però
minacciose, la cui funzione dovrebbe essere quella di custodire la via
che porta alla croce. Dopo gli incontri con esseri umani, coi quali il
personaggio animale si era trovato a suo perfetto agio dando prova
delle sue capacità oratorie, ecco ora l'incontro coi suoi simili, la cui
evidente ostilità non gli consente di stabilire alcuna forma di contatto,
tanto meno quella verbale. Le bestie rappresentano chiaramente un
pericolo mortale per gli eventuali passanti; ma non di questo si

preoccupa sul momento il gatto lupesco: l'ostacolo che le bestie gli
pongono più che reale e effettivo sembra essere per lui di natura
conoscitiva e nomenclatoria.

E a l'andare k'io facea

verso la croce tuttavia
sì vidi bestie ragunate,
ke tutte stavaro aparechiate

per pigliare ke divorassero,
se alcuna pastura trovassero.
Ed io ristetti per vedere,

per conoscere e per sapere
ke bestie fosser tutte queste
ke mi pareano molte alpestre, (vv. 111-120)

38
Nel Renart questa croce è situata su un poggio; perché l'eremita possa indicare al

gatto lupesco la croce, lontana ben dieci miglia, e con tutta quell'oscurità, bisogna che

essa sia posta in alto.



94 MICHELANGELO PICONE

Il gatto lupesco arriva così ad identificare ben diciotto specie di
animali, che vengono enumerate subito dopo all'interno di un
secondo elenco (non più ipotetico questa volta, ma reale) che fa da

pendant a quello dei luoghi e delle persone. Anche a proposito di
questo elenco il giullare mette in mostra la stessa volontà di accumulazione

caotica di dati (pseudo)enciclopedici, ovviamente per
divertirsi con, o alle spalle del suo pubblico. In effetti, come
opportunamente osservato da Contini, la «zoologia» presentata in
questo brano è «insolitamente immaginaria», rivelando un'evidente
vena ironica o parodica39:

sì vi vidi un grande leofante
ed un verre molto grande

ed un orso molto superbio
ed un leone ed un gran cerbio;
e vidivi quattro leopardi
e due dragoni cun rei sguardi;

e sì vi vidi lo tigro e '1 tasso

e una lonça e un tinasso;
e sì vi vidi una bestia strana,

ch'uomo appella baldivana;
e sì vidi la pantera
e la giraffa e la paupera
e '1 gatto padule e la lea

e la gran bestia baradinera;
ed altre bestie vi vidi assai,

le quali ora non vi dirai,
ké nonn-è tempo né stagione, (vv. 121-137)

L'elenco appare compilato, dal punto di vista formale, in puro stile
giullaresco. La ripetizione di «vedere» ai vv. 121, 125, 127, 129, 131,

e 135 (in un contesto, non dimentichiamolo, di quasi totale oscurità)
ha il compito di chiamare giocosamente in causa il genere sul cui

39 Si veda il cappello introduttivo al Detto, alla p. 285 dell'edizione cit. dei Poeti del
Duecento.



GIULLARI D'ITALIA 95

modello il brano è costruito: quello della visione dell'oltretomba,
affine al viaggio allegorico-didattico40. Infatti l'incontro con le belve

non avviene in una realtà ultraterrena, ma in una località storicamente
e geograficamente definita (posta ad una quarantina di miglia dal

punto in cui era iniziato il vagabondaggio del protagonista). Anche
l'enfatizzazione impiegata per descrivere questo universo zoologico
costituisce uno dei ferri vecchi del mestiere del giullare, che in tal
modo riesce a tenere desta l'attenzione dell'uditorio: si spiegano così
la ripresa dell'aggettivo «grande» (ai vv. 121, 122 e 124), e la

presenza di numerali (ai vv. 125 e 126) e di avverbi di quantità (ai
vv. 122, 123 e 135). Ma il vertice della comicità giullaresca è

raggiunta tramite gli accoppiamenti poco giudiziosi di animali. Il
giullare non solo mette insieme animali esotici e comuni, immaginari
e reali, ma anche animali conosciuti dalla cultura del tempo e animali
che lui stesso ha inventato, a scopo ovviamente burlesco. Si comincia
subito con lo stravagante accostamento dello straordinario «leofante»

(v. 121), cantato dalla poesia lirica, con l'ordinario «verre» (v. 122),
uscito fuori da una musa ben più popolare. Anche l'«orso» (v. 123)
e il «leone» (v. 124), animali di latitudini remote, si trovano in
compagnia del «cerbio» (v. 124), acclimatato in luoghi più prossimi;
allo stesso modo gli esotici «leopardi» (v. 125) si trovano vicini ai

fantastici «dragoni» (v. 126). La coppia «tigro / tasso» (v. 127) ripete
l'opposizione della coppia iniziale; ma già con la coppia successiva

«lonça / tinasso» (v. 128) si entra in una tipologia relazionale del

tutto nuova. Se la lonza è un animale conosciuto dalle enciclopedie
e dai bestiari medievali, il «tinasso» è fratto invece della pura
invenzione del giullare. Sul precedente «tasso» egli rifa «tinasso», a

mio parere appoggiandosi sul termine oitanico tinas ' botte '
: ciò che

lo riporta ad un ambiente tabernario del tutto confacente alla sua

ispirazione canzonatoria. L'inventiva giullaresca ha modo di esaltarsi

con l'animale che viene subito dopo: la «baldivana» (v. 130), di cui
si accentua proprio l'assoluta estraneità (v. 129: «una bestia strana»).

40 Si veda Segre, op. cit., pp. 25-48.



96 MICHELANGELO PICONE

A questo proposito Spitzer ha acutamente suggerito l'associazione

con un personaggio del Roman de Renart, l'asino «Baudouin»

(diventato «baldovino» in italiano)41. Nel terzetto successivo la

«pantera» (v. 131) e la «giraffa» (v. 132) sono accompagnate dalla

«paupera»: anche questa una burlesca creazione verbale del giullare
che, a mio avviso, ricorre al Verfremdungseffekt, mascherando un
animale domestico (la papera) da belva selvaggia42. Significativa la
coppia inscritta nel v. 133: qui, se «lea» va riportata all'ambito
esotico, il «gatto padule» si presenta invece, nella sua forma quasi
anagrammatica, come il fratello o il cugino del «gatto lupesco», il
doppio col quale il protagonista comicamente si confronta nel corso
del suo viaggio. L'elenco è concluso dalla menzione di un altro
(pseudo)animale concepito dalla beffarda fantasia del giullare. Per «la

gran bestia baradinera» (v. 134) Spitzer proponeva il legame con il
francese bardin 'asino'; io sarei invece più propenso nel riconoscervi

la radice barat 'inganno', da cui provengono baraterie e

barateor, ad indicare l'atto e il promotore dell'inganno43. Se così

fosse, si verrebbe a coinvolgere la stessa professione giullaresca, che

dell'inganno verbale ha fatto la sua propria bandiera.
Se questa diffusa allusività al mondo giullaresco è veramente

giustificata, allora l'incontro finale del protagonista con le belve

prefigura non l'inizio della Commedia, ma la lotta quotidiana che il
giullare deve combattere coi suoi simili, gli altri giullari, nel tentativo
di ottenere il riconoscimento del pubblico e di affermare la propria
personalità. Effettivamente l'ostacolo principale che si para davanti
al giullare nella via che porta al successo è costituito dai suoi colleghi

41
Spitzer, op. cit., p. 492.

Poco perspicuo questa volta il suggerimento di Spitzer, che vi vede una derivazione
del francese pou(l)pe ' polipo ' (un animale che ha lo svantaggio di vivere in acqua,
contrariamente al resto del gruppo); mentre è del tutto cervellotica l'associazione con

pauperies voluta dalla Baratelli (v. Studi linguistici italiani, 13, 1987, pp. 222-231).

L'accostamento coll'oitanico baraterie era già stata proposto da Sasso nell'art, cit.

alla n. 19, p. 151. Si rinvia al mio articolo citato alla n. 7 per una dimostrazione della

prossimità culturale di barattiere e giullare.



GIULLARI D'ITALIA 97

che calcano la stessa via per raggiungere lo stesso scopo. Un simile
ostacolo può essere superato solo ricorrendo alla propria abilità
compositiva e interpretativa. Ed è «per maestria» che il gatto lupesco
dice, in chiusura del Detto, di essersi liberato dai suoi feroci
concorrenti:

Massi vi dico, per san Simone,
ke mi partii per maestria

da le bestie ed anda' via,
e cercai tutti li paesi
ke voi da me avete intesi,

e tornai a lo mi' ostello, (vv. 138-143)

Ottenuta questa bella vittoria sui suoi avversari il giullare può
chiudere la sua recita, il suo viaggio testuale, disinteressandosi del

tutto dell'altro viaggio, quello storico verso l'Oriente. La vera
allegoria del Detto non è infatti quella della storia, ma quella
dell'autore della storia: rappresentare se stesso e la propria condizione
sotto il velo di una simbologia viatoria e animale tanto convenzionale

quanto divertente. Letto secondo questa chiave ermeneutica il Detto
diventa lo specchio della vita giullaresca caratterizzata dall'antierois-
mo e dall'inganno sistematizzato. È il racconto del viaggio immaginario

del giullare nel mondo delle sue straordinarie invenzioni e delle
sue ordinarie difficoltà.

Michelangelo Picone
Universität Zürich




	Giullari d'Italia : una lettura del "Detto del gatto lupesco"

