
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 26 (1994)

Artikel: Saturno e la polifonia : appunti per una caratterologia musicale degli
affetti malinconici

Autor: Boccadoro, Brenno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-262853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-262853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SATURNO E LA POLIFONIA

Appunti per una caratterologia musicale
degli affetti malinconici

L'idea di una fisiognomica dei temperamenti come chiave
di lettura dell'immagine è ormai scontata nella storia dell'arte.
Gli artefici di questa disciplina non hanno indugiato a lungo
prima di riservare a questo argomento un settore specifico,
gravitante nella sfera periferica del loro campo di indagini
abituale, in quella zona franca della conoscenza in cui le scienze
umane toccano le scienze esatte e l'iconografia sfiora la storia
delle credenze scientifiche, parascientifiche, dell'astrologia,
della matematica e delle sue diramazioni nella filosofia naturale.

In cambio, chiunque si sia posto il problema del rapporto
fra questo complesso di dottrine e la musica, e cioè fra la
fisica, la fisiologia umorale e quella retorica degli stati
d'animo che oggi siamo soliti riassumere nel concetto
abbastanza vago di «teoria degli affetti», sa bene che di questa
disciplina, nell'ambito musicologico, si è parlato poco1. Tanto
che, recentemente, l'autore di un libro sulla musica nell'opera
del Ficino ha saputo trarre profitto dell'indifferenza della
critica su questo argomento per rimettere in causa l'universalità
presunta dell'odierno discorso musicologico2. A parte la
legittimità di questa analisi, che andrebbe modulata ulteriormente
perché possa corrispondere alla realtà, la dissimetria che

oppone la storia dell'arte alla musicologia sulla questione

1 II sondaggio, mediante computer, nel repertorio internazionale della
bibliografia musicale (rilm) si è rivelato poco fruttuoso. R. H. Wells, «John
Dowland and Elizabethan Melancholy», Early Music, 13, 4, nov. 1985,

pp. 514-528. A.C. Gibbons-G. Heller, «Music Therapy in Haendel's England:
Browne's Medicina Musica (1729)», College Music Symposium, USA, 25, 1985,

pp. 59-72. A. Rooley, «New Light on John Dowland's Song of Darkness», Early
Music, 11,1, genn. 1983, pp. 6-22. La rassegna più interessante, sull'arco di quattro

secoli, è l'articolo di Werner Braun, «Melancholie als musikalisches Thema»,
in Die Sprache der Musik: Festschrift, KW. Niemöller zum 60. Geburtstag,
Regensburg, 1989, pp. 81-98.

2 G. Tomlinson, Music in Renaissance Magic, Chicago/London, 1993.



26 Brenno Boccadoro

generale dei rapporti fra la teoria musicale cinquecentesca e il
suo retroscena «quadriviale» è un dato di fatto documentato da
carenze bibliografiche tangibili e può venire illustrata con toni
anche più contrastanti puntando il dito sull'indifferenza degli
storici della musica per un motivo altrettanto frequentato
quanto quello della malinconia, dove la bibliografia, quando
esiste, riguarda in genere argomenti accessori rispetto al
nocciolo strettamente musicale della questione3. In un certo senso
la critica del nostro secolo ha capovolto l'ordine del mondo
cinquecentesco. Uno sguardo cursorio agli scritti del Ficino può
provare che il Parnasso della malinconia è abitato essenzialmente

dai sacerdoti delle Muse e da chi canta sotto l'impulso
del furore; che P«arte» di cui si parla nel De Vita è la musica
e non le forme del disegno, il cui statismo agli occhi del filosofo
non è in grado di muovere gli affetti né di esprimere le azioni
sulle quali specula la morale; e infine, che quella complementarietà

fra il linguaggio artistico e la teoria dei temperamenti che
il Rinascimento tradurrà in un mito del genio artistico non è

un'invenzione degli architetti e dei tecnici che edificano la
rinascenza delle arti figurative, e tantomeno dei literati che rispolverano

il mito greco della creazione ispirata. Come vedremo, tale
complementarietà raggiunge invece la teoria dell'arte attraverso
il canale delle scienze che più da vicino riguardano la teoria
dell'anima e delle discipline matematiche che la vivificano: la teoria

dei temperamenti e le quattro vie del quadrivio matematico,
fra cui soprattutto la musica. La stessa allegoria del Dürer
assume, è vero, le fattezze di un'ars geometrica. Ma al contempo
condensa anche in un magnifico simbolo le qualità atipiche di
un'arte liberale che, compasso alla mano, commisura i canoni
armonici della bellezza, contemplando per specula l'immagine
dell'armonia universale rispecchiata dalle proporzioni disarmoniche

del proprio temperamento.

1 Le lacune bibliografiche, forse, non sono interamente il frutto di un
concorso casuale di circostanze. Il pregiudizio a sfondo emotivo secondo cui la
lettura in chiave «quadriviale» di uno spartito si valga di concetti lontani dalla
dimensione strettamente musicale, che essa rappresenti un tentativo di imporre
al significato «intraducibile» della musica i clichés di una scienza esatta del
bello estranea ai problemi della musica «vera e propria» — la musica «di sempre»

le cui competenze coincidono con gli altrettanto inafferrabili capricci
dell'orecchio —, è ancora molto diffusa nell'ambito musicologico.



Saturno e la Polifonia 27

Com'è facile intuire, la ricerca su questo tema può muovere
in una moltitudine di direzioni diverse. L'ironia della sorte ha
fatto sì che il compito di rivelare alla critica moderna
l'esistenza di un legame concreto fra il linguaggio artistico e la
tematica malinconica spettasse all'iconografia anziché
all'analisi musicale. Il primo contributo decisivo in questo senso va
fatto risalire ai richiami sull'argomento sparsi in Saturn and
Melancholy. Il secondo a varie sillogi a carattere monografico
emerse in seguito sulla scia della grande opera4. Si tratta di un
progresso considerevole, ma, paradossalmente, non del tutto
fecondo, forse, per quanto riguarda l'indagine sull'aspetto
musicale del problema: l'ondata di generale entusiasmo suscitata

dal libro magnetizzerà a lungo gli interessi entro la sfera
di un approccio limitato all'identificazione degli strumenti
musicali incorniciati con le varie allegorie dell'atrabile,
istituendo un'ottica di interesse relativo agli occhi dello storico
del linguaggio musicale. La presenza degli strumenti attira
l'attenzione della critica sulla possibilità di una configurazione
ulteriore del rapporto fra il mito di Saturno e la musica, più
precisa che la semplice predisposizione alla creazione ispirata:
l'impiego, a fini terapeutici, di un certo genere di melodie per
l'armonizzazione dell'extremitas malinconica. Chi ha tentato
di indagare su questo punto sa che l'esempio classico è lo studio

del Walker sulla teoria ficiniana dello spiritus, che oggi
rimane la sola raccolta di indicazioni tecniche sulla questione5.
Un'analisi perspicace rivela il ruolo della teoria armonica nella
meccanica percettiva e una silloge operata sui punti chiave di
questa riflessione nell'opera ficiniana indica con precisione le
varie modalità dell'azione magica della musica. Le
conseguenze strettamente grammaticali della teoria dei temperamenti,

però, rimangono allo stato di un semplice sottinteso e

le proprietà interne delle melodie da somministrare a chi è più
esposto alle ingiurie di Saturno non sono più esplicite che
«apollineo», «gioviale» o «saturnino». Tutto gravita intorno

4 G. Bandmann, Melancholie undMusik-Ikonographische Studien, Köln,
Wiss. Abhandl. der Arbeitsgemeinsch. f. Forsch, d. Landes Nordrhein-
Westfalen, Band 12, 1960.

D.P. Walker, «Ficin et la Musique», La Magie spirituelle et angélique de

Ficin à Campanella, Paris, 1988, pp. 19-36.



28 Brenno Boccadoro

alla questione dell'ascendenza musicale della riflessione
ficiniana sullo spirito peregrino e in virtù di questa limitazione,
del resto perfettamente legittima, il Walker ha evitato di estendere

ulteriormente l'indagine all'aspetto che agli occhi dello
storico del linguaggio musicale è il nucleo concettuale della
questione. La difficoltà nel riunire informazioni precise su
questo punto nasce dal fatto che nelle angolazioni esaminate
il rapporto fra musica e malinconia viene alimentato da fattori
accidentali, quali l'impiego terapeutico, oppure, nella misura
in cui l'armonia riguarda la proporzione di un temperamento
malinconico, il fatto di sviluppare operazioni sovrumane
nell'anima dell'artista. In casi come questi il rapporto è tutt'altro
che univoco : la musica può riguardare la malinconia nei modi
più svariati e giustificare atteggiamenti musicali diametralmente

opposti. L'anima ispirata potrà captare un numero infinito

di rapporti, sprovvisti del benché minimo carattere saturnino

; e la facoltà di emendare la malinconia potrà appartenere
a diversi generi di musica, da adattare secondo le circostanze
e le condizioni particolari di ogni temperamento individuale:
quando, ad esempio, a moderare Yextremitas malinconica è un
modo dal carattere gioviale; oppure quando il metodo omeopatico

richiederà di creare gli anticorpi conducendo la malinconia

al parossismo sfruttando l'azione del simile sul simile.
Se le configurazioni del rapporto fra musica e malinconia

si esaurissero alle possibilità esaminate fin'ora, la nostra indagine

potrebbe anche arrestarsi a questo punto. Tuttavia l'idea
stessa del valore terapeutico dell'armonia suppone anche
quella di un sistema di significato altrettanto coerente quanto
il prontuario della farmacopea. Medico di grande stima, il
Ficino non esita a collocare gli effetti della musica al di sopra
di quelli della medicina: è instancabile nel classificare il valore
espressivo degli elementi della composizione e non nutre alcun
dubbio sull'esistenza di morfemi attivi fisicamente, provvisti
di una carica psichica specifica. L'attributo «malinconico» in
questo caso è anzitutto una proprietà dell'oggetto e non una
questione di gusti. Non significa niente più che la qualità
di cui le varie componenti della sintassi musicale possono farsi
portatrici; quella forma «animata» operante nella melodia
che ti sta davanti pronta a penetrare nelle condotte aeree dell'anima

e ad agire in sua vece; ciò insomma che i teorici greci



Saturno e la Polifonia 29

dell'armonia definivano l'ethos della musica, il suo carattere
oggettivo, il suo valore espressivo prestabilito. In questo caso
il vincolo fra gli elementi della sintassi musicale e gli elementi
in conflitto nel corpo si restringe in un senso quasi sperimentale,

in maniera tale da saldare nel modo più stretto il carattere
della musica alle forme armoniche che lo veicolano.

Più che di un rapporto di sinonimia si tratta di un parallelismo;

e persino di un parallelismo abbastanza rilasciato da
incoraggiare, con la crisi manieristica, un divorzio irreversibile
fra il sensibile e l'idea. Durante tutto il Cinquecento però
l'equivoco fra elementi sintattici e qualità affettive è sufficen-
temente operante per legittimare l'idea di una fisiognomica
musicale della malinconia nella quale riconoscere l'esatto
correlativo sonoro del typus melancholiae individuato nel campo
iconografico. Un'indagine approfondita su questo punto è

possibile grazie alla norma osservata nella composizione
cinquecentesca di illustrare musicalmente l'affetto contenuto nel
testo. Diciamo subito però che l'analisi di gran parte del repertorio

polifonico rinascimentale non condurrebbe lontano
senza che la teoria musicale consenta di individuare e di
leggere con precisione i tratti somatici di una melodia malinconica.

Limitiamoci quindi all'aspetto strettamente teorico della
questione.

Il peso delle scienze musicali nell'indagine sul mito di
Saturno è notevole. Per valutarlo occorre riflettere sulla
posizione strategica della musica nelle varie vie di comunicazione
che nel sistema cardiovascolare della scienza quattrocentesca
fanno confluire la teoria dei temperamenti nella teoria
dell'arte. Il complesso delle dottrine sul quale, nel Cinquecento,
si edifica la psicologia dell'arte non giunge ai teorici delle arti
visive attraverso il tramite tradizionale delle ricette di bottega
e all'inizio non ha nulla in comune con gli studi anatomici
svolti sulle torsioni espressive della figura umana. Proviene da
un terzo campo : quello della filosofia naturale e più precisamente

dalle discipline che più da vicino riguardano le facoltà
dell'anima: la fisica degli elementi, la fisiologia umorale,
l'astrologia. Il compito di aprire l'accesso spetta però alle
scienze del quadrivìum e alla teoria armonica. La retorica dei



30 Brenno Boccadoro

moti espressivi suppone infatti un legame saldissimo fra
temperamenti e matematica: prima del colore e del timbro, la
misura comune fra i moti dell'animo, la tela e lo spazio musicale

è il numero6. Nell'ottica quadriviale, la proporzione
armonica assicura la consonanza fra le varie parti del cosmo
e i vari settori nei quali l'armonia si manifesta costruendo un
tessuto connettivo a tela di ragno fra le varie discipline dell'attività

artistica. È in virtù di questa affinità che il Dufay può
trasferire all'architettura temporale del suo mottetto composto
per l'inaugurazione del Duomo di Firenze le proporzioni
dell'edificio completato dal Brunelleschi; ed è per questo stesso
motivo che nel 1490 il musico Franchino Gaffurio viene
inviato a Mantova per discutere con l'architetto Luca Fancelli
la costruzione del tiburio del duomo di Milano7. Lo stesso
dicasi per quanto riguarda la teoria della percezione. L'armonia

agisce sulla mente in virtù dell'analogia (i matematici
neopitagorici rammentano a questo proposito che logos è anche
sinonimo di proportio) fra la forma in atto nelle facoltà inferiori

dell'anima paziente e le proporzioni operanti nella melodia.

E sul finire del Trecento Nicole Oresme può insegnare che
i rapporti da anima ad anima, i fenomeni allergici, la comunicazione

simpatetica degli affetti, il potere emotivo dei modi, la
stessa antipatia fra cani e gatti, la magia e la divinazione, non
sono altro che altrettanti casi particolari della consonanza o
della dissonanza fra i vari generi di configurazione geometrica
delle qualità in comunicazione8.

Verso la metà del Quattrocento questa dimensione
matematica è cosa nuova nelle scienze del disegno. Il settore
dell'attività «artistica» nel quale tutto questo sapere scientifico

va a finire tradizionalmente non è la teoria del disegno ma
la musica, pioché la parte di esso che ha qualcosa in comune

6 Persino il valore espressivo dei colori viene inteso matematicamente,
conformemente alla dottrina esposta nel De sensu aristotelico, secondo la semplicità
del rapporto adibito alla mescolanza del nero e del bianco nelle varie tinte
risultanti. G. Zarlino, Istitutioni Harmoniche, Venezia, 1558, III, 8, p. 155.

R. Wittkower, Principi architettonici nell'età dell'umanesimo, Torino,
1964, p. 122.

1 M. Clagett, ed., N. Oresme and the Medieval Geometry of Qualities and
Motions. A Treatise [...] known as Tractatus de Configurationibus Qualitatum et
Motuum, Madison/London, 1968.



Saturno e la Polifonia 31

con l'arte è il numero e la filosofia della proportio9. E negli
ambienti universitari l'ottica e la prospettiva non vengono
ritenute degne di figurare accanto alle discipline quadriviali che
nella misura in cui dimostrano un denominatore con la
Geometria e l'Ars Musica. Com'è facile intuire, invece, il sincretismo

fra musica e temperamenti, non pone alcun problema. Al
contrario delle arti figurative, dell'architettura e delle arti
plastiche, escluse durante il Medioevo dal novero delle arti liberali,

la musica ne ha sempre fatto parte in quanto disciplina del
quadrivium. Nel quindicesimo secolo, mentre gli ingegneri, gli
architetti, i pittori che edificano la rinascenza delle arti plastiche

si affaticano ad elevare la propria conoscenza pratica al
rango di ottava arte liberale, la musica non necessita riabilitazione

alcuna. L'ottica e la prospettiva vengono ritenute degne
di figurare accanto alle discipline liberali perché la musica ha
offerto loro un precedente non ambiguo di applicazione della
proportio alla composizione e alla sfera dei fenomeni fisici10.
Ed è abbastanza significativo che verso la metà del secolo, nel
Commentariolus de laudibus Patavii, il medico padovano
Michele Savonarola ritenga opportuno scusarsi con i musicisti
della città per averli menzionati dopo i discepoli della prospettiva".

Infine, mentre le arti si vedono costrette a mendicare

' Il Tractatus di Nicole Oresme, il più «umanistico» dei trattati magico-
psicologici del Trecento, è un esempio eloquente. La riflessione sugli elementi,
sulle potenze dell'anima e la magia stessa trovano un campo di applicazione nella
teoria dei modi, nel loro potere emozionale, nella fisica del suono, nel ritmo e

non in quello del disegno.
10 La questione, in realtà, è leggermente più complessa: gli autori di trattati

teorici durante il Trecento non si preoccupavano molto delle conseguenze pratiche

della teoria delle proporzioni quando esponevano i principi del sistema
ritmico che avrebbe proiettato il numero nel tempo ; e allo stesso modo Biagio da
Parma sembra non preoccuparsi oltre misura del disegno quando, sulla base di
John Peckham, esponeva i principi della prospettiva. Nei trattati più letti della
seconda parte del Trecento però il rapporto tra l'Ars Musica, la composizione e

la sfera dei fenomeni sensibili era già presente nella mente dei teorici e in quelli
venuti alla luce durante il primo ventennio del quindicesimo secolo, ad opera del
Beldomandi padovano, di Guglielmo Monaco, era già stabilito. In altre parole
la vera questione riguarda la presa di coscienza delle finalità pratiche dell'arte
e lo sforzo compiuto dai teorici per conciliare i precetti di una disciplina liberale
con i principi empirici di un'arte applicata.

11 R. Klein, La forma e l'intelligibile, Torino, 1970, p. 252.



32 Brenno Boccadoro

una teoria degli affetti dalla fisica, dalla matematica e

dall'astrologia, nel campo musicale non vi è alcun bisogno di fare
appello alla sostanza di una disciplina ausiliare per definire,
come nel disegno, una geometria dei moti dell'animo. La teoria

degli affetti, in questo caso, suppone un legame con la
matematica sul quale la musica, ovviamente, può contare da
sempre. Memori dell'insegnamento di Boezio, divinità tutelare
della teoria musicale per circa un millennio12, le fonti quadri-
viali si accordano nel ritenere che la musica è l'unica fra le
discipline matematiche a riservare un settore specifico al
connubio fra grammatica musicale, fisica elementare e teoria degli
umori. Si tratta di un principio altrettanto autorevole quanto
il termine stesso di quadrivium. Dopo aver accumulato una
quantità di mirabilia sugli effetti psichici dell'armonia, il Prologo

al De Institutione Musica di Boezio conclude rinviando il
lettore alle leggi dell'aritmetica qualitativa esaminate nel
corso dell'opera. L'insieme delle questioni relative alla «psicologia

dell'arte» — percezione sensoriale, azione simpatica
del numero, antipatia, fenomeni allergici, teoria dei temperamenti

—, viene semplicemente convertito in un capitolo della
teoria delle proporzioni. Il compito di consolidare questa
unione spetta alla celebre divisione boeziana della consonanza
secondo il trittico musica mundana, humana, et instrumenta-
lis. Incoraggiando il lettore a cercare la chiave degli stati mentali

nelle leggi matematiche della musica, in un contesto scientifico

dove l'armonia serve da unità di misura fra le parti
dell'universo e i vari settori della conoscenza, Boezio inaugura un
processo di sincretismo culturale fra il piano psichico dei
temperamenti, quello dell'armonia cosmica e, nella misura in cui
vi è coincidenza fra l'idea matematica e il fenomeno, anche
quello della superficie sensibile della composizione musicale.
I vari compartimenti del cosmo infatti sono tutt 'altro che
stagni, e fra le parti dell'armonico concento regnerà l'osmosi. Per
circa un millennio la storia della teoria musicale sarà quella di
uno scambio mutevole di nozioni, non del tutto dissimile dalla

12 Si tratta di un'auctoritas passe-partout ancora attuale alla fine del
Cinquecento. Se ne serve, com'è facile intuire, l'Artusi. Ma anche il Monteverdi della
prefazione al Combattimento di Tancredi e Clorinda intorno alla ricerca di una
grammatica dello stile concitato.



Saturno e la Polifonia 33

risonanza di più specchi disposti frontalmente, fra la teoria
musicale e la fisica dei contrari. Armonia e affetti, qualità
dell'animo e qualità modali, modulazioni armoniche e
metamorfosi psichiche, affezioni della scala e affezioni delle facoltà
inferiori dell'animo, moti dell'intelletto e moti melodici
vengono quindi a confondersi in una teoria completa della percezione

che lega nel modo più stretto la forma e il senso di cui
la forma stessa è portatrice, entrando in sintonia come aspetti
diversi di un unico nocciolo concettuale, riconducibile, in
ultima analisi, a modelli inerenti alle proprietà dei numeri
operanti nelle scale.

La conseguenza più immediata riguarda la possibilità di
formulare il problema del carattere delle forme musicali a
livello di pura matematica qualitativa e di risolverlo accertando

il percorso secondo il quale l'anima aritmetica dei vari
temperamenti viene a incarnarsi nelle scale e nei modi,
diramandosi nel sistema nervoso della composizione. Prima di
interrogare i testi su questo punto, però, occorre discutere
brevemente le reazioni più che legittime che questa estetica
matematica solleva di consueto, e che ha sollevato nel Cinquecento.
Grazie alla tradizione boeziana, seguita sovente ad litteram
nella trattatistica musicale13, la tesi di una grammatica
psicoaritmetica degli affetti viene esaminata, e, nella maggior parte
dei casi, accettata, dai grandi interpreti dell'estetica
rinascimentale. Gli accenti però variano. Non tutti gli autori si accordano

nell'ammettere una coincidenza o persino la possibilità
stessa di un rapporto fra l'idea numerica, la qualità affettiva,
e il fenomeno sensibile. Il pitagorismo, poi, è ambiguo: può
farsi garante di un atteggiamento di razionale ottimismo nei
confronti dei valori oggettivi dell'arte, oppure giustificare la
ben nota diffidenza dell'Accademia nei confronti delle regole
razionali. Come nei mottetti isoritmici del primo Quattrocento,

la perfezione dell'arte può venire collocata in un'Idea
numerica astratta capace di reggere scadenze temporali tali
da sfuggire alla portata dell'orecchio più esercitato; oppure

13 II raffronto fra il testo di Boezio e il terzo capitolo della Theorica Musice
del Gaffurio (Milano, 1492) è molto istruttivo sotto questo punto di vista.



34 Brenno Boccadoro

mantenersi nei limiti del sensibile, privando la scorza corporea
della composizione del suo carattere intellettuale. D'altra parte
è noto che il mito stesso del genio artistico relativizza il ruolo
delle regole razionali nella creazione artistica. Assegnando
all'anima del musico la funzione di uno specchio delle
influenze astrali posto a deviare le qualità planetarie nelle
formule del canto magico, l'Accademia dei maghi priva il musicista

di gran parte della propria iniziativa nella produzione
cosciente della bellezza. Le operazioni dell'anima sotto
l'influenza di costellazioni propizie legittimano un dettato musicale

«automatico», e nell'affascinamento l'anima del cantore
ispirato svolge il ruolo di un semplice intermediario della grazia.

Al medico celeste che nella magia prepara le condizioni
dell'attività naturale, accelera o ritarda i processi, risponde il
musico che non genera gli affetti, ma, con un dono soprannaturale

sa intuirli e deviarli dalla forma all'anima dell'ascoltatore.

Crolla quindi l'olimpico ottimismo di certi Pitagorici
quattrocenteschi nei confronti di una bellezza sensibile oggettiva

stabilita sulla convenienza fra qualità matematica e qualità

sensibile. Il senso delle regole razionali diviene secondario
e gli autori favorevoli alla magia riducono lo scheletro numerico

della composizione al rango di un semplice supporto della
grazia. L'esile rapporto di convenienza fra la percezione e

l'esattezza numerica subirà varie fratture, segnando lo
sviluppo di una teoria degli affetti sprovvista del benché minimo
legame con la teoria delle proporzioni. Affrancata dal potere
limitante del numero, l'estetica musicale sbocca, verso la fine
del Cinquecento, in un soggettivismo anarchico che spinto alle
sue conseguenze estreme trasforma l'orizzonte culturale in una
torre di Babele degli stili e dei temperamenti, escludendo la
possibilità stessa di una teoria dell'arte. Si tratta, com'è noto,
della tesi formulata anni or sono dal Klein14. La sua portata,
però, come nota lo stesso Klein, non è generale: l'evoluzione
dell'estetica cinquecentesca è una polifonia tutt'altro che
lineare di opinioni e di anacronismi. Il prolungamento del
pitagorismo puramente quantitativo in un espressionismo a
sfondo magico non risulta con la stessa chiarezza con cui
risulta quella della teoria generale del bello. Inoltre l'arte di cui

14 R. Klein, La forma e l'intelligibile, cit., p. 165.



Saturno e la Polifonia 35

intende dar conto il Klein è l'arte figurativa e l'architettura, ma
non la musica. La polemica nei confronti della matematica
non raggiunge vette di intensità paragonabili a quelle verificatesi

nelle arti plastiche. Anzi, il pitagorismo aritmetico non
capitola, ma attraversa in linea retta la teoria musicale seicentesca,

da Zarlino a Rameau. Inoltre la tesi di una bellezza
«sensibile pura» indipendente dal numero non si applica senza
difficoltà al campo dell'udibile, in cui tutte le strutture disponibili

implicano necessariamente una traduzione acustica del
numero15. Infine la divisione proporzionale dello spazio musicale

è molto più delicata che quella dello spazio geometrico :

mentre una dissonanza in architettura passa inosservata, un
rapporto irrazionale nel canto susciterà una reazione violenta
sulle facoltà percettive.

L'ultimo «inconveniente» nasce dalla circolarità interna
dell'universo mentale neoplatonico, in cui tutto comunica
vibrando per simpatia. Alla fine del Cinquecento la trama
complicata di captazioni che i seguaci del Ficino trasferiscono
all'attività artistica avrà anche l'effetto paradossale di consolidare

l'estetica aritmetica che l'Accademia di Careggi intendeva
detronizzare. Trasformando il musico in un medium posto
nell'intervallo fra l'ethos dei pianeti e la pagina musicale, la
dottrina del genio traduce l'architettura numerica della melodia in
un talismano complesso esposto a varie influenze astrali e

defrauda sia la forma che la parte razionale dell'anima del suo
valore causale. Al contempo, però, anziché modificarne
sostanzialmente i principi, l'Accademia si limita a trasferire il
problema preciso delle qualità affettive della musica altrove,
proiettando i canoni della bellezza matematica sotto il soffitto
della volta celeste. Partecipe dell'armonia universale, il canto
magico dello sciamano diviene lo schermo di un'armonia che

15 La difficoltà nella tesi del Klein risiede nell'antitesi, crediamo, stabilita
fra l'affetto e la misura.. Visto che il numero è un freno per le passioni, la dottrina
fin de siècle degli affetti, non può nascere che dalle ceneri del pitagorismo
quadriviale. Esistono però dei numeri generatori di affetti. Lo statismo del numero
riguarda solo alcuni enti matematici ideali definiti da Platone. Tutta una corrente
accademica eterodossa postula però l'esistenza (fisica) di quantità sonore in
movimento. Fra i portavoci rinascimentali di questa interpretazione figura lo
stesso Ficino. Cf. De Vita Coelitus Comparando, Opera Omnia, Basileae, 1576

(ristampa anastatica: Torino, 1962), II, iii, 17, p. 555.



36 Brenno Boccadoro

il quadrivio ha iscritto da qualche parte nei neuroni associativi
di un'anima mundi regolata da strutture matematiche identiche

a quelle della musica sublunare. Le cause del carattere
divengono astrologiche, ma le tecniche per comunicare al
canto il suo valore magico non cambiano. Allo stesso modo in
cui il medico formatosi sui libri di magia si serve del proprio
sapere per impedire o favorire la risonanza di certi influssi sul
temperamento, il musico ideale trova il modo di rinunciare alla
maniera individuale fissata dal proprio oroscopo, sa creare
opere «ideali» provviste di caratteri diversi o dosare minuziosamente

gli affetti, assicurando ad ogni concetto del testo il
carattere, il metro, il moto, il registro conveniente secondo le
norme oggettive dell'astrologia e della tecnica armonica. Sotto
certi aspetti, quindi, il pitagorismo classico puramente aritmetico

e l'astrologia degli affetti postulata dall'Accademia
conducono a risultati analoghi : un atteggiamento metodico fatto
di regole e di precetti razionali, il cui uso cosciente consentirà,
entro certi limiti, di sostituire il dono con lo studio.

A conferma di ciò il fatto che nella letteratura pitagorica
quattrocentesca l'illustrazione più esemplare dei meccanismi
di questa convergenza fra matematica e psicologia emana proprio

dagli scritti più autorevoli della corrente neoplatonica.
Giocando sul significato equivoco dell'idea di «temperamento»,

lo stesso Ficino non ha esitato a ridurre il concetto di
/crasis ad una scarna formula matematica, traducendo la
mescolanza di qualità umorali nemiche in una temperie di
numeri eterogenei. L'ineffabile linguaggio dei moti dell'animo
diviene così un capitolo della teoria musicale. Si tratta,
ricordiamo, di concepire il dosaggio delle qualità umorali secondo
rapporti aritmetici precisi, scelti secondo criteri astratti di
perfezione, quali, appunto, quelli dettati dall'aritmetica qualitativa

e dalla teoria delle proporzioni armoniche. Un esempio
molto istruttivo si ha in un passo del commento al Timeo,
dedicato ai requisiti di un temperamento ideale :

Ad bona corporis habitudinem (ut ita dixerim), octo partes sanguinis

necessariae sunt. Pituitae quatuor, bilis duae, atrabilis una. Item
ut sanguis forte uno fit gradu calidus atque humidus, forte etiam
paulo calidior, bilis tribus calida, pituita tribus húmida; sic enim



Saturno e la Polifonia 37

humor pituitae cum bilis calore temperiem sanguinis referre videtur :

locus sanguinis16.

Il denominatore comune, nel paragone, è l'equivoco fra due
concetti già molto vicini nel mondo antico, condivisi sia dalla
matematica armonica che dalla medicina: la definizione
matematica della consonanza come unità o identità fra estremi
eterogenei, e la nozione medica di isonomia o equipollenza delle
forze. Uno sguardo ai valori numerici assegnati dal Ficino agli
umori (8:4:2:1) permette immediatamente di individuare i
requisiti di ciò che in questo ambito è l'equipollenza dei diritti,
la norma, la linea «retta» dell'indifferenza. Innanzitutto i
numeri sono interi. Il Ficino evita di frazionare l'unità
mediante rapporti irrazionali o assurdi — generatori di intervalli

«sordi» dal punto di vista musicale. Il rapporto, inoltre,
riunisce le qualità di un numero che i pitagorici di Aristotele
definiscono eulogistos11, quelle della semplicità e dell'armonia.

Gli intervalli corrispondono alla consonanza più semplice
e quindi più perfetta18, l'ottava, la cui forma è il genere super-
particolare (ti:/3 + 1). Infine, i quattro termini formano una
progressione geometrica, espressione matematica di un'evoluzione

lineare «diritta». La progressione dupla è l'unica infatti
a produrre una serie di intervalli fedeli a se stessi e nella
fattispecie anche una serie di suoni identici da un registro all'altro.
Non è tutto. L'osservazione conclusiva dimostra che la
formulazione musico-matematica non riguarda solamente la quantità

dei liquidi ma anche la categoria parallela delle qualità
secondarie, del caldo e dell'umido. La krasis entra nella classe
dell'uguale nella misura in cui anch'esse stabiliscono una
proporzione con le masse. Ma di quale proporzione si tratta?
L'espressione temperiem sanguinis referre videtur significa che
il rapporto stabilito dall'umidità della pituita, tre volte più
umida del sangue, e dal calore della bile, di tre gradi più calda,

16 Ficino, In Timaeum Commentarìum, Op. Omn., II, lxxxvii, p. 1481.

" Aristotele, Met., 1093 b 25 sgg.
11 «Dupla enim prima, integra, simplex, absoluta et aequalissima est ut

non mirum fit consonantiam ex hac ipsa nascentem esse omnium perfectissi-
mam, et appellari Diapason [...].» Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxx,
p. 1454.



38 Brenno Boccadoro

va riferito alla temperie del sangue. In che modo? Il testo non
è molto esplicito. Ma una cosa è certa. L'osservazione non
riguarda il rapporto fra i gradi della pituita (3), l'umidità della
bile (3) e le parti o il calore del sangue (8), la relazione 8:3 non
essendo né consonante né doppia. Rimane però una seconda
possibilità. Il Ficino ritiene che tre parti di bile producano una
temperatura pari al triplo di una sola. In tal caso due parti di
bile generano sei gradi di calore e quattro di pituita dodici. Ne
viene che il rapporto degli estremi 12:6 stabilisce, da un lato,
una dupla simile a quella delle quantità; dall'altro forma col
calore e l'umidità del sangue (8) la relazione 12:8:6 che dal
punto di vista musicale è armonica (12-8/8-6 12:6)19.

Stabilito questo punto, il Ficino può considerare, nel pieno
rispetto dei principi della medicina umorale, la generazione
delle passioni come un sistema di variazioni cromatiche
progressive, una serie di scarti o deviazioni più o meno importanti,
ottenute partendo da un punto di riferimento iniziale — la
serie 8:4:2:1 — considerata, appunto, come il neutro del
sistema, sorta di grado zero dell'apatia o di norma espressiva
partendo dalla quale è possibile misurare tutti gli scarti possibili,

tutte le dissonanze. L'idea di un'escrescenza nelle parti di
una mescolanza, infatti, non è una proprietà esclusiva della
medicina. Anche i teorici della musica mescolano i contrari —
il pari e il dispari — in dosi proporzionali, e anch'essi sanno
valutare il momento preciso in cui una mescolanza di numeri
varca i limiti della propria forma, sconfinando nell'eccesso. Il
divenire deformante del temperamento si converte così in
un'escrescenza numerica e ad ogni affetto prodotto dalla
preponderanza di uno dei quattro umori risponderà una quantità
numerica dissidente rispetto ai termini concomitanti della
serie. Nella misura in cui un eccesso numerico è una
dissonanza nel campo acustico, ogni emozione si tradurrà in una
struttura precisa di intervalli dissonanti. Di qui la possibilità di

" Il nesso fra questi valori e l'idea di un temperamento ideale non è del
tutto arbitrario. In termini acustici, il risultato è perfettamente consonante e

corrisponde alle proporzioni dell'anima mundi stabilite da Platone nel Timeo, di cui
il Ficino sta redigendo l'exposilio. Il risultato, sul monocordo, è dal grave all'acuto

la «serie» 12:8:6 mi-la-mi, parte dell'ottacordo «dorico» 12:9:8:6 mi-la-
si-mi.



Saturno e la Polifonia 39

misurare, traendo profitto dell'equivoco armonia-temperamento,

le armonie dei vari affetti e le loro sfumature. La difficoltà

nell'individuare il carattere armonico della malinconia
sta nel fatto che qualsiasi emozione generata dall'eccesso di
una delle quattro componenti umorali può venire intesa come
una forma di dissonanza emarginatasi dall'apatica inflessibilità

dell'uno mantenendosi ostinatamente nei limiti della propria

dissidenza. Il carattere malinconico però rappresenta
un'eccezione. Nella misura in cui la discrasia è sinonimo di
dissonanza la malinconia è due volte dissonante. Non solo nasce
quando il tonos della mescolanza cresce in maniera esorbitante
in suo favore, ma i suoi moti qualitativi oscillano pure entro
i limiti di uno spettro di intensità più esteso degli altri, descrivendo

stati d'animo inconciliabili. Quando arde, ricordiamo,
essa proietta nella psiche fumi di maniaco entusiasmo.
Spegnendosi perde la temperatura comunicando alla mente
lentezza e tardità di animo. Temperata dagli altri umori non si
infiamma: come il metallo incandescente accumula un calore
duraturo, moltiplicando le possibilità di operazione dell'artista

senza sconfinare nella follia. Nessun freno inibitore però
impedirà a questa sostanza irrequieta di trasformare l'armonia
dell'anima in una opposizione drammatica fra stati mentali
incommensurabili. Doppiamente dissonante e discordemente
discorde, quindi, il temperamento malinconico verrà caratterizzato

da strutture numeriche particolarmente anomale. Nel
De Vita il Ficino distilla la quintessenza di questa dottrina in
una formula proporzionale, simile all'esempio applicato
precedentemente alle quantità del temperamento ideale. La
malinconia, scrive il Ficino, diviene instar ferri a condizione
che a due parti di bile nera rispondano due parti di bile gialla
e otto di sangue.

Non tamen misceatur omnino pituitae, praesertim vel frigidiori, vel
multae, ne frigescat. Sed bili sanguinique adeo misceant ut corpus
unum conficiatur ex tribus, dupla sanguinis ad reliqua duo propor-
tione compositum. Ubi octo sanguinis partes, duae bilis, duae ite-
rum atrae bilis portiones existant. Accendatur aliquantulum a duo-
bus ¡His atrae bilis, accensaque fulgeat non urat, ne quemadmodum
solet materia durior, dum fervet nimium, vehementius urat, et conciten

dum vero refrigescit, similiter frigescat ad summum20.

20 Ficino, De Studiosorum Sanitate Tuenda, Op. Omn., II, xviii, p. 498.



40 Brenno Boccadoro

A prima vista si sarebbe facilmente tentati di riconoscere in
questo passo una variante dell'esempio precedente, e cioè
l'espressione matematica di un temperamento ideale dettato
dalla volontà di armonizzare gli eccessi : otto parti di sangue,
due di bile ecc. Alcune anomalìe interne però invitano alla
prudenza. La linearità olimpica della progressione geometrica
(8:4:2:1) si è frantumata in una collezione di elementi eterogenei,

non del tutto dissimile dalla distribuzione caotica degli
oggetti nello studiolo di Geometria nell'allegoria düreriana.
Lo spazio matematico immaginato è logoro e lacunoso. La
pituita, ad esempio, è assente dal concerto. Nel caso in cui
l'intento del Ficino fosse stato di emendare gli eccessi dell'atrabile,
essa avrebbe fornito umidità sufficiente per rivalizzare con la
secchezza della bile nera. Ma non è così. Anzi, tre umori
sembrano anche troppi. Per introdurre una lacuna ulteriore il
Ficino assegna parti uguali alla bile gialla e alla bile nera, che,
legate in coalizione contro il sangue, riducono a due i termini
della mescolanza. La proporzione, alla fine, non è la quadrupla

8:2:2, bensì la dupla 8 : (2 + 2), ossìa 2:1, una ...dupla
sanguinis ad reliqua duo. Ma come mai? Una soluzione logica esiste.

Il temperamento malinconico pone un problema delicato
al medico dell'anima: il disagio nel trovare un punto critico nel
quale gli umori concomitanti possano inibire l'atrabile senza
privarla della sua virtù psicotropica. La sua natura infiammabile

va moderata, ma non al punto che una compressione
troppo importante del suo spettro di attività condanni le
operazioni dell'anima nei limiti angusti di una vita mediocre. Che
la formula 8:2:2 prescritta nel De Vita non abbia nulla in
comune con l'armonica linearità della serie geometrica applicata,

nel commento al Timeo, al temperamento ideale trova
conferma in una testimonianza esplicita dello stesso Ficino su
quelli che, dal punto di vista strettamente matematico sono i

requisiti di un'armonia fra estremi numerici contrari. Sprovvisti
di una o di due misure comuni unificatrici, due valori

contrari minime congruunt:

Esto et inter contraria medium : quando contraria et maxime distant
et absque medio, minime congruunt [...]. Propterea Plato inter
contraria semper media saltern inserit duo : quemadmodum ex verbis
eius evidenter apparet. Interserit et tertium ubi ait medium vim



Saturno e la Polifonia 41

habere, per quam non solum extremorum, sed suam quoque custo-
diat unionem-'.

Esattamente quanto capita ai valori assegnati alla malinconia.
Si tratta di una coordinazione fra elementi incongrui, membri
di un'aggregazione discreta di insiemi numerici percettibili
separatamente; uniti sì, ma sprovvisti di una misura comune.
Affrancato da tutti i freni inibitori del limite, il moto intellettuale

dell'anima saturnina è libero di oscillare liberamente,
senza mediazione né misura, nell'intervallo continuo dei suoi
due estremi; lo stesso moto, insomma che, con felice metafora,
il Ficino ha inteso assegnare all'alternare continuo della mente
saturnina dai limiti della volta celeste, simbolo della
contemplazione degli universali, al centro della terra, figura etimologica

della concentrazione.

I presupposti filosofici che consentono al Ficino di
comprimere lo spirito della malinconia in un magnifico modello
proporzionale risalgono con buona probabilità alla riflessione
platonico-pitagorica sugli archetipi diadici pari, sulla quale
occorre aprire una breve parentesi. Ricordiamo che nel Filebo,
nel Timeo e nella conferenza Sul bene conservata negli appunti
di Aristotele e dei suoi commentatori, Platone ha affermato
l'esistenza di un principio dell'indefinito, detto dualità, diade
indeterminata, aoristos dyas, Grande e Piccolo, principio
ideale di ogni forma di alterità e mutevolezza. Si è discusso a
lungo sul senso esatto di tale concetto, e in particolare su
questioni relative alla sua ubicazione, fisica, metafisica o universale,

nella gerarchia dei principi ontologici. Il suo significato
strettamente matematico, e in particolare il suo aspetto armonico,

però, non formula difficoltà insolubili. Come risulta dal
Filebo, il nocciolo della questione è intimamente legato a
problemi della matematica pitagorica del V secolo e in particolare
a quello delle proprietà del Pari. Come ricorda una rimini-
scenza veteropitagorica conservata da Plutarco nell'i?
delfico22, quando il numero viene delimitato da una serie di

21 Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xviii, p. 1445.

22 Plutarco, De E apud Delphos, 388 a-c.



42 Brenno Boccadoro

ciottoli (lat. calculi) sulla sabbia il Pari presenta un vuoto
centrale. Il centro del Dispari è sempre la media aritmetica degli
estremi che lo delimitano (1:2:3 3 + 1/2 2), mentre il Pori
circoscrive un campo vuoto che è il ricettacolo di un numero
indeterminato (aoristos) di medie; un campo senza governo,
senza confine né padrone, sorta di luogo geometrico dell'anarchia.

Inoltre il Dispari è maschio, mentre il Pari, res mancipi,
è femmina. Nel centro, il Dispari dispone di un fallo, principio
(arche) del legame con gli estremi, al quale fa specchio il vuoto
centrale del Pari, che un'area semantica di allegorie ancestrali
riferisce al chaos teogonico, voragine indeterminata, matrice
del cielo, di smisurate potenze demoniche e al contempo
risorsa inesauribile del cosmo. Quando il «tre» si aggrega al
«due» fecondandolo, il «cinque» (Meros gamos) che ne risulta
(in questo modo: °.°.°) genera coi suoi multipli una serie circolare

confinata nei limiti del «cinque» e del «dieci» nel quale
l'aritmologia pitagorica intravvede il modello dell'evoluzione
ciclica della volta celeste e dei suoi ritmi periodici23, compreso
la generazione delle messi (anche i semi, come i numeri,
presentano virtù spermatiche) e il ritorno canonico delle stagioni.
L'operazione dello gnomon descritta in un passo celebre della
Fisica aristotelica24 trasforma questa cosmogonia del numero

23 Anche Marsilio Ficino è d'accordo su questo punto; cfr. In Tim. Comm.,
Op. Omn., II, xvii, pp. 1444-1445.

24 Aristotele, Phys., 203, 11-15; Diels, Presocratici, Bari, 1986, 58 b 28,
p. 525: «Tutti quelli che si sono occupati seriamente di tale ricerca, hanno
discorso dell'infinito, e tutti l'hanno considerato un principio delle cose che

sono. Alcuni, come i Pitagorici e Platone, credono che l'infinito sia principio per
se stesso, non come attributo di altro, ma come sostanza esso-medesimo : con
questa differenza, che i Pitagorici pensano che sia nelle cose sensibili (che non
pensano al numero come a cosa separata), e che infinito sia anche ciò che è fuori
dal cielo [...]. Poi essi dicono che l'infinito è il pari: poiché questo, accolto e limitato

dal dispari, è quello che dà infinità alle cose. Una prova di questo si trova,
per essi, in ciò che accade nei numeri: se si pongono i gnomoni intorno all'uno,
è, separatamente, intorno al due, in questo caso l'aspetto della figura è sempre
diverso, in quello sempre lo stesso. » Stobeo, Ed., 1,10, p. 22,16; Diels, Presocratici,

58 b 28, p. 525 : «Se si dispongono intorno all'uno i gnomoni Dispari successivi,

la figura che ne risulta è sempre un quadrato: se invece si dispongono allo
stesso modo i gnomoni, le figure che ne risultano sono sempre di lati disuguali
e diverse e non quadrate: nessuna è uguale un uguale numero di volte.» Simplicio,

Phys., 455,20; Diels,Pfestìcratici, 58 b 28, p. 525: «Costoro [se. ¡Pitagorici]
dicevano che il numero pari è infinito, perché ogni numero pari, come spiegano



Saturno e la Polifonia 43

a partire dal pari e dal dispari in una generazione armonica.
Si tratta, ricordiamo, di analizzare le proprietà del Dispari
separatamente da quelle del Pari, distribuendo due serie
distinte di ciottoli, l'una di numeri pari e l'altra di numeri
dispari, sui lati di due serie di squadrette disposte perifericamente

le une intorno alle altre in progressione ascendente,
la serie del Pari intorno all'uno, quella del Dispari intorno al
due.

Dispari Pari

1:2 °_^

2:3 12
'l'A oooo

1:1 _j° 2

2:2 °

3:3 ° °

Mentre la somma dei numeri Dispari (1 ; 1 + 3 4; 1 + 3 + 5

9; 1 + 3 + 5 + 7 16; 1 + 3 2x2, 1 + 3 + 5 3x3, 1 + 3 + 5 + 7

4x4) produce una progressione di quadrati, dall'addizione
dei numeri Pari risulta una serie di figure rettangolari (numeri
oblunghi, rettangolari, heteromekeis, pars altera longiores: 2;
2 + 4 6; 2 + 4 + 6 12; 2 + 4+6 + 8 20; 2 2x1; 6

2x3; 12 3x4; 20 4x5). Nel Dispari la relazione dei lati
è sempre uguale a se stessa (1:1, 2:2, 3:3...). La serie del Pari,
invece, cresce deformandosi. Demone della varietas e fonte di
alterità, il Pari muta, in una modulazione continua, il rapporto
degli estremi 1:2, 2:3, 3:4... (n/[n + l]). L'eccesso fra il
denominatore e il numeratore varia continuamente: nella dupla 1:2
il «due» sorpassa l'unità un numero intero di volte (1). Fra 3

e 2, invece, l'estremo maggiore contiene l'estremo minore più
unaparte di esso ; la relazione, meno soddisfacente della
precedente, disintegra il modulo che lo unifica al due eccedendo di
metà l'estremo minore (3:2 1 + 1/2). Con l'aumento della
serie l'eccesso decresce ulteriormente all'infinito avvicinandosi

al limite dell'unità: il quattro eccede il tre di un terzo, il
cinque di un quarto e via dicendo. Un'indicazione esplicita,

gli esegeti, si divide in parti uguali e ciò che si divide in parti uguali è infinito
per dicotomia, la divisione in parti uguali potendo procedere all'infinito: il
dispari invece, aggiungendosi al Pari, lo limita impedendo la divisione in parti
uguali. È chiaro che questa divisione che procede all'infinito, la pensavano nelle
grandezze, non nei numeri. »



44 Brenno Boccadoro

sfuggita ad Aristotele nelle Categorie25, autorizza la conclusione

secondo cui, se il divenire indisciplinato dello gnomon
Dispari illustra il moto delle cose che «crescono senza
alterazione», lo gnomon Pari offre un esempio del contrario: quello
cioè di una progenie di enti matematici continuamente alterati,
sistematicamente e progressivamente deformi. Si tratta di un
punto di importanza capitale per la teoria armonica: il monocordo

dimostra infatti che i rapporti di cui si tratta non sono
nient'altro che le proporzioni armoniche degli intervalli musicali.

Il Pari, insomma, genera tutte le qualità armoniche, tutti
i caratteri degli intervalli, tutte le loro sfumature. La sua evoluzione

deformante conterrà la causa fondamentale del «divenire

altro» delle consonanze; ossìa, in parole povere, il
modello della dissonanza. Dal semplice al complesso, lo gnomon

Pari dimostra che la generazione delle forme armoniche
è in realtà una de-generazione continua dei canoni. Un passo
chiave del Regime ippocratico, memore di una reminiscenza
pitagorica, illustra con una formula immediata l'aspetto più
concreto di questo fenomeno: le consonanze le cui note
«differiscono di più» formano un accordo migliore di quelle che
«differiscono di meno»26. Si tratta di un principio chiave, ribadito

durante venti secoli nella trattatistica specializzata: l'ottava

(1:2) è più perfetta della quinta (2:3), la quinta più della
quarta (4:3), la quarta più del ditono (81:64 o della terza:
5:4), il ditono più del semiditono (32:27 o della terza minore
6:5), il semiditono più del tono (9:8), il tono più del semitono,
il semitono più del diesis cromatico, il diesis cromatico più del
diesis enarmonico ecc.

In un'epoca difficile da precisare, al mito dell'infinitezza
del Pari subentra un modello di importanza capitale nella storia

delle analisi matematiche operate sulla trasformazione
qualitativa degli elementi e delle facoltà dell'anima: la dicotomia

all'infinito. La possibilità di spingere all'infinito la
bisezione di un continuum geometrico delimitato da due punti
nello spazio27, insegna non solo a separare nell'astratto le

Arist., Cat., 15 a 30.

26 Hippocrate, De Diaeta, ed. R. Joly, Berlin, 1984, p. 138.

27 La data più sicura coincide con il floruit di Zenone eleatico e dei suoi
celebri paradossi, quali l'Achille e la tartaruga, la freccia ecc.



Saturno e la Polifonia 45

qualità affettive delle cose dal sostrato che le veicola, ma anche
a concepire gli arresti del moto qualitativo sotto forma di una
determinazione di un determinabile a intensità infinita. Una
serie di analogie fra categorie eterogenee consente quindi ai
«pitagorici» di identificare lo spazio vuoto delimitato dal Pari
all'intervallo nel quale oscillano le qualità in conflitto nel
mondo fisico. Lo spettro cromatico di tutto quanto possiede
una qualità determinata viene a confondersi con i punti nei
quali il moto indeterminato viene arrestato dall'unità: i vari
gradi di tensione (tonoi) nei quali i contrari si danno la mano
in un sistema di forze antagoniste. È in una cornice di questo
genere, nelle discussioni sulla divisione diairetica del piacere,
sulla natura e sulla dinamica dei moti dell'intelletto, sul valore
etico-musicale della giusta misura che le riminiscenze pitagoriche

del Filebo collocano il motivo dell'indeterminato. Spetterà
poi alla generazione armonica dell'anima mundi nel Timeo il
compito di chiarire ulteriormente il significato psico-aritmetico

dell'operazione, mentre le dottrine non scritte conservate
da Sesto Empirico, da Alessandro di Afrodisia, da Simplicio
e da Porfirio, coroneranno l'opera coniugando la riflessione
sulla diade indeterminata alla generazione delle idee-numero.
Uno studio approfondito di questa topica varca i limiti della
nostra indagine. Limitiamoci a rilevare che gli scritti nicoma-
chei mediati da Boezio nella tradizione quadriviale medievale
dimostrano che le sue conseguenze per la teoria degli intervalli
non subiscono modifiche sostanziali : la diade viene astratta
progressivamente dalla sfera del numero matematico e proiettata

nelle orbite più eteree dell'ontologia platonica; al di sopra,
secondo alcuni esegeti, delle stesse idee. Essa mantiene però il
suo ruolo nella generazione del disordine armonico. L'unione
della diade con Y uno genera la diade della serie matematica e
da lei procedono tutte le proporzioni armoniche, dalle più
semplici alle più complesse28.

2S «Constat ergo numerus omnia ex his, quae longe disiuncta sunt atque
contraria, ex inparibus scilicet et paribus. Illic enim stabilitas, illic instabilis
variatio, hie inmobilis substantiae robur, illuc mobilis permutatio ; hie definita
soliditas, illic infinita congeries multitudinis. Quae scilicet, cum sint contraria,
in unam tamen quodammodo amicitiam cognationemque miscentur et illius uni-
tatis informatione atque regimentó unum numeri corpus efficiunt [...]. Et Plato
quidem in Timaeo eiusdem naturae et alterius nominat, quicquid in mundo est,



46 Brenno Boccadoro

Chiudiamo la parentesi. Il debito del Ficino nei confronti
di questo ordine di idee risulta con chiarezza dalla matematica
accumulata nei vari commenti ai dialoghi platonici. Se

l'«idea» matematica della malinconia è la diade indeterminata,

il carattere musicale di Saturno assume una dimensione
musicale molto concreta. Porre il temperamento malinconico
sotto la tutela della diade indeterminata significa vincolare nel
modo più saldo Yextremitas saturnina al principio generatore
della varietas. Il Ficino l'ha affermato esplicitamente in un
noto passo del De Vita:

Quae quidem extremitas ceteribus humoribus non contingit [...]
Mediis vero inter frigus caloremque gradibus infecta varie, affectus
producit varios, non aliter quam merum, praecipue potens, bibenti-
bus'ad ebrietatem, vel etiam paulo liberius affectus inferre varios
solet2'.

Ma al contempo questo atteggiamento lega anche il destino
della malinconia nella teoria dell'arte a ciò che nei canoni
armonici è agli antipodi della concinnitas, ossìa, in parole
povere, alla dissonanza musicale. Fonte di varietà, la dinamica
deformante del temperamento malinconico forza le quantità
dell'animo a varcare i limiti della consonanza. A conferma di
ciò la definizione ficiniana dell'ethos musicale di Saturno:

atque aliud in sua natura permanere putat individuum inconiunctumque et
rerum omnium primum, alterum divisibile et nunquam in proprii statu ordinis
permanens.» A.M.T.S. Boezio, Deinstitutionearithmetica, Leipzig, 1867, II, 32,

pp. 125-126. «Restât autem nobis profundissimam quandam tradere disciplinam,
quae ad omnem naturae vim rerumque integritatem maxima ratione pertineat.
Magnus quippe in hac scientia fructus, si quis non nesciat, quod bonitas definita
et sub scientiam cadens animoque semper imitabilis et perceptibilis prima natura
est et suae substantiae decore perpetua, infinitum vero malitiae dedecus est, nul-
lis propriis principiis nixum, sed natura semper errans a boni definitione princi-
pii tamquam aliquo signo optimae figurae inpressa componitur et ex ilio erroris
fluctu retinetur. Nam nimiam cupiditatem iraeque immodicam effrenationem
quasi quidam rector, animus pura intelligentia roboratus adstringit, et has quo-
dammodo inaequalitatis formas temperata bonitate constituit. Hoc enim erit
perspicuum, si intelligamus, omnes inaequalitatis species ab aequalitatis crevisse

primordiis, ut ipsa quodammodo aequalitas matris et radicis obtinens vim ipsa
omnes inaequalitatis species ordinesque profundat.» De inst. arithm., I, 32,
15-18, ed. cit., p. 66.

29 Ficino, De Stud. San. Tuen., Op. Omn., Il, i, 5, p. 498.



Saturno e la Polifonia 47

Contra influxum eius [se. saturni] hominibus communiter peregri-
num & quodammodo dissonum nos armât Iupiter".

In questo senso i tratti somatici della malinconia, nel
linguaggio artistico, si verranno a confondere con quelli di un
organismo quodammodo dissonum. Ciò, a prima vista, è poca
cosa. In realtà si tratta del nocciolo della questione, i cui
sviluppi possono essere seguiti percorrendo il sistema di analogie
fra discipline sorelle edificato dalla filosofia quadriviale. A tal
fine occorre chiarire il tramite mediante il quale le proporzioni
della malinconia possono incarnarsi nel sistema nervoso della
composizione musicale. Il metodo più semplice di organizzare
il discorso consiste a seguire il tracciato osservato tradizionalmente

nello studio teorico dell'armonia, esaminando gli
elementi costitutivi della melodia separatamente, dal semplice al
complesso.

Il punto di partenza della riflessione teorica, secondo i
modelli più diffusi della tradizione classica, è la fisica del

suono, e più esattamente la tesi che riconosce nel suono una
qualità lineare a intensità infinita. L'idea del Ficino secondo
cui la musica conviene perfettamente alle emozioni dell'animo
riposa sul fatto che il suono è al contempo moto e qualità. Le
fonti teoriche sono concordi nel collocare l'elevazione e
l'allentamento della voce nella categoria del movimento qualitativo,
o alterazione, definita nei dialoghi platonici e sviluppata in
seguito da Aristotele. L'oscillazione della voce nello spazio
continuo compreso fra le due estremità del registro — fra i suoi
due contrari — è un «divenire altro». Secondo un fenomeno
simile a quello osservato nella determinazione della diade da
parte dell' uno, la teoria musicale trasferisce alla generazione
delle note il modello applicato alla generazione delle qualità,
da concepire, appunto, come il frutto di una determinazione
di un determinabile. L'elemento limitante è l'atto di arresto
della voce, e, in matematica, l'uno che arresta il moto
anarchico della diade. Il punto geometrico che ne risulta31 è il

10 Ficino, De Vita Coel. Comp., Op. Omn., I, iii, 22, p. 565.

31 II punctum nella teoria medievale è la nota, fonte etimologica del
termine contrapunctum.



48 Brenno Boccadoro

tonos, ossìa un grado di tensione preciso posto nel nodo in cui
l'acuto ed il grave si danno la mano. Le differenze fra le varie
tensioni si traducono allora in differenze di densità dei
«numeri» operanti nei suoni. Le fonti greche, da Archita in
poi, assimilano la propagazione delle note ad una linea continua.

Tuttavia i Pitagorici insistono sul fatto che tale linearità
non è che il frutto di un'illusione acustica, simile alla linea
prodotta da un punto in rotazione sulla superficie di un solido
circolare32: allo stesso modo in cui i colori fatti roteare si
mescolano nel bianco, le unità di moto, gli «atomi» del suono
si fondono in una linea apparentemente continua. La realtà dei
fenomeni sonori però è discontinua ed è questo motivo che
autorizza il teorico ad assegnare alle note dei numeri interi.
Benché determinato dall'uno il movimento sonoro non si arresta:

viene semplicemente «deviato» dal limite e convertito in
un moto di propagazione: come vuole il Ficino, l'aria, sorta di
materia primordiale del suono, viene frazionata dal numero e

scomposta in qualità diverse secondo un fenomeno analogo a
quello della luce spezzata dal prisma nei colori dell'iride. Le
qualità affettive dell'aria vengono allora tradursi in differenze
di densità e di velocità. L'acuto è denso e rapido, il grave è raro,
tardo e lento33. Si tratta di un fenomeno chiave, che autorizza
i teorici a trasferire ai suoni le proprietà degli elementi. Il
suono è aereo, ma in un certo senso è anche un settore del ciclo
elementare, una parentesi dell'attività cinetica che nel mondo
fisico opera il passaggio da un elemento all'altro. Quando
vibra rapidamente, l'aria è attiva e acuta come i vertici delle
piramidi elementari del fuoco; tarda e lenta, tende all'inerzia
come le molecole cubiche della terra. Questo processo di
sostituzione non avviene senza contraddizioni: il fuoco è raro e

dilata, ma viene assimilato all'acuto che è denso. La terra è

12 Boezio, De institutione Musica, Leipzig, 1867, I, 3 14-21, p. 190.

33 « Motuum vero alii sunt velociores, alii tardiores, eorundemque motuum
alii rariores alii sunt alii spissiores. [...] Et si tardus quidem fuerit ac rarior motus,
graves necesse est sonos effici ipsa tarditate et raritate pellendi. [...] Igitur
quoniam acutae voces spissioribus et velocioribus motibus incitantur, graves vero
tardioribus ac raris, liquet additione quadam motuum ex gravitate acumen
intendi, detractione vero motuum laxari ex acumine gravitatem. Ex pluribus
enim motibus acumen quam gravitas constat.» Boezio, De instit. Mus., I, 3

23-25, 28-30, 21-26, ed. cit., pp. 189-190.



Saturno e la Polifonia 49

densa ma corrisponde al grave che è raro. Per non cadere in
simili difficoltà il Ficino evita qualsiasi richiamo alle differenze

di densità, limitandosi a qualificare le estremità del registro

mediante la velocità del moto e fattori timbrici. Marte, ad
esempio, evolve nell'acuto con note «veloci, acute, aspre e

minacciose»34. Entro questi limiti l'acuto è simile al fuoco, il
grave è come la terra. Anzi il Ficino non esita ad assegnare ai
suoni una temperatura. Infatti se le affezioni dell'aria venissero

a confondersi col sostrato che le veicola i suoni acuti si
trasformerebbero in correnti di fuoco, i venti in folgori e le note
gravi in pietre dure. Le allusioni fugaci al «calore» dei suoni
acuti nel De Vita dimostrano che non siamo molto lontani
dalla verità:

Est enim aer etiam hic quidem calens, sive tepens, spirans adhuc, et

quodammodo vivens [...]".

Con la sola precauzione di un «quasi» inserito fra i termini del
paragone il Ficino non esita a sostituire le virtù dei quattro
elementi alle qualità delle quattro voci ammesse nel contrappunto

:

Quemadmodum medici peritissimi certos invicem suecos certa quadam

ratione commiscent per quam in unam novamque formam plu-
res atque diversae materiae coeant, et ultra vim elementalem virtu-
tem quoque coelestem mirifice nanciscantur, quod in Mithridatis
confectione et Andromachi Theriaca est manifestum : similiter
artificiosissimi Musici gravissimas voces quasi materias frígidas, voces
item acutissimas quasi calidas, rursus mediocriter graves ut húmidas
mediocriter, et acutas ut siccas, tanta ratione contemperant, ut
unam quaedam forma fiat ex pluribus, quae ultra vocalem virtutem
consequatur insuper et coelestem36.

Al cantus, al contratenor alius, al tenor e al contratenor bassus
rispondono quindi il fuoco, l'aria, l'acqua e la terra. Come

34 «Veloces, acutas, asperas, minaces», Ficino, De Vita Coel. Comp., Op.
Omn., II, iii, 21, p. 563.

11 Ibid. La fonte è probabilmente la dottrina stoica del pneuma. Seneca fa
dire ad Anassimandro che «il fragore del tuono scatenato senza folgore è un
vento troppo debole che non è riuscito a risolversi in fiamma». Senec, Nat.
Quaest., II, 18; Presocratici, 12 A 23, p. 104.

36 Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxxi, p. 1455.



50 Brenno Boccadoro

conferma il regime di scale elaborato nel De Vita, che pone
sotto la tutela di Saturno note «tarde, gravi, rauche e querule»,
le proprietà della malinconia convengono al moto dei bassi,
lento, depresso e più vicino alla frontiera del silenzio (che
numerosi madrigalisti sapranno associare alla morte). Se ne
compiace chi assegna alla rivoluzione di Saturno le note più
gravi del concerto celeste, anche se non tutte le fonti però si
accordano su questo punto37. L'insistenza del Ficino nel ricondurre

le qualità armoniche a fattori come il registro anziché a
determinazioni più astratte come, ad esempio, le qualità diatoniche

dei modi, è un sintomo di ciò che idealmente è il primo
requisito della musica di Saturno : mentre l'acuto ha un ethos
collerico, la malinconia è una proprietà delle regioni dell'ombra,

nel basso. Si tratta di un topos molto diffuso della letteratura

cinquecentesca. Una delle fonti musicali più autorevoli,
nel mondo antico, è un passo di rara bellezza degli Armonici
tolemaici38. Un secondo modello è la tradizione fisiognomica,
e in particolare quella attribuita ad Aristotele nella versione di
Bartolomeo da Messina, in cui si spiega che l'uomo in preda
alla collera alza il tono della voce, mentre chi è rilasciato lo
allenta39. Zarlino vi allude in un passo noto delle Istitutioni,

37 Saturno è tardo e lento : la sua rivoluzione dura all'inarca trent'anni ; ma
la sua orbita è anche la più periferica e in questo intervallo di tempo percorre
distanze infinitamente maggiori di quelle degli altri pianeti ; quindi se la sua velocità

è maggiore la sua qualità conviene all'acuto. Ramisde Pareja (Musica Practica,

Bologna, 1482,1, 3, p. 43 sgg.), ad esempio, sostiene che l'orbita periferica
di Saturno conviene al modo mixolidio e cioè al più acuto dei modi ecclesiastici,
il settimo. Nel commento al Timeo il Ficino si limita ad osservare che se il paragone

si stabilisce sul piano della qualità e del moto durevole, Saturno
corrisponde alla nota più grave; considerando invece la velocità nel moto diurno
occupa il grado più acuto della scala siderale: «Praeterea, si in qualitate motuque
diuturno comparatio fiat Hypaten cum Saturno, sequentesque sequentibus Pla-
netis ordine confereamus. Sin autem in motu diurno ejusque celeritate vel tardi-
tate, vicissim Hypaten cum lunam, sequentesque deinceps cum Planetis superio-
ribus comparabimus. » In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxxii, p. 1457. Questa
eventualità però viene esclusa dalle dichiarazioni esplicite che stiamo
esaminando.

3! J. During, ed., Die Harmonielehre des Klaudios Ptolemaios, Göteborg,
1930, p. 99.

39 «Secundum passionem quidem intendens acutam (oxeian) vocem
putabit aliquis oportere poneré iracundi, indignatus autem et iratus distendere
consuevit vocem et acute loquitur, qui autem remissus stat, et remittit vocem et



Saturno e la Polifonia 51

prima di iniziare la discussione sul contrappunto a quattro
voci40. Infine si tratta di un principio che la dottrina montever-
diana dello stile concitato, nel Combattimento di Tancredi e
Clorinda e negli accessi di collera di Nerone nei confronti di
Seneca, non ha mai perso di vista. Il registro offre infatti al
musico la materia primordiale dell'imitazione. Si tratta però di
una materia attiva fisicamente : il Ficino insiste sul fatto che
l'aria frazionata dal numero, l'aer fractus ac temperatus, è

quasi animato. Le conseguenze di ciò sono facilmente intuibili.

La mescolanza dell'acuto e del grave nei toni è l'esatto
correlativo del colore nella sfera visiva, che la tradizione del De
sensu aristotelico — scritto di chiara influenza pitagorica —
riconduce alla mescolanza del bianco e del nero secondo
rapporti più o meno semplici41. Una melodia determinata assorbirà

la tinta della regione vocale nella quale è campata. Si
tratta solamente di uno sfondo, di un colore locale, di un
affetto generale che il musico può incoraggiare o contraddire
a piacimento mediante formule melodiche dal carattere
diverso. Il ruolo del registro però non è del tutto indifferente:
allo stesso modo in cui, nella pittura, il passaggio dall'ombra
alla luce modula il colore e il tono degli oggetti, nel contrappunto,

lo stesso disegno melodico subisce un'alterazione radicale

quando percorre le due estremità del registro. Zarlino dirà
che le ottave modali sono flebili se intonate una quarta più in
basso. E il Galilei si appoggerà su questo fenomeno per
provare la scarsa efficacia del contrappunto nel muovere gli
affetti : la quarta è allegra quando sale e mesta quando scende.

Il compositore che conduce le parti mediante movimenti
contrari neutralizza il valore espressivo degli intervalli, privando

graviter loquitur. » Foerster, Scriptores Physiognomonici Graeci et Latini, Leipzig,

1983, voi. I, p. 25.
40 «La onde la parte più grave nominano Basso, il quale attribuiremo allo

Elemento della Terra. [...] Quando adunque il compositore componerà il Basso
della sua composizione, procederà per movimenti alquanto tardi, e separati
alquanto.» G. Zarlino, III, 58, pp. 238-239.

41 Per le conseguenze musicali di tale principio cfr. G. Zarlino, III, 8,

p. 155.



52 Brenno Boccadoro

il contrappunto della possibilità di squilibrare, in vista di un
affetto determinato, le facoltà dell'anima42.

La teoria degli affetti implicita in queste dottrine è un
sistema a due componenti, da unire in dosi variabili nella
melodia: la categoria di ciò che «sale» e di ciò che «scende»;
della tensione e dell'allentamento, delle forme «incitate» o
«rilasciate», di ciò che è «durum» e di ciò che è «mollis»;
ovvero, in parole povere, del diesis e del bemolle. Si tratta di
una dottrina i cui antecedenti, pre-platonici, risalgono alla
pratica della cetra, in cui il tonos varia con la tensione e
l'allentamento delle corde (l'immaginazione corre irresistibilmente
al frammento 51 di Eraclito in cui l'armonia del logos viene
associata alla tensione antagonista dell'arco e della freccia,
della cetra e delle corde). La psicologia antica però non tarderà
ad appropriarsene. Tensione e allentamento forniranno a
Platone due criteri essenziali per la valutazione morale dei caratteri

delle harmoniai: la Repubblica insegna che l'armonia
dorica è educativa perché ben tesa, la Lidia sintonica è flebile,
mentre la Lidia rilasciata non va concessa nemmeno alle
donne, perché poco rispettosa del limite, come il suono
dell'aulo43 e come l'anima di chi non sa far fronte alle
avversità44. Si tratta di un punto di riferimento costante della
teoria cinquecentesca45 — nonostante 1'«evoluzione» della
riflessione teorica46. Gli autori si accordano nel porre la malinconia

nella classe delle cose meste, molli, tarde e lente. La lista
dei tratti somatici di una composizione a dominante malinconica

comprende: i microintervalli, il bemolle; i moti cromatici
della melodia; gli intervalli composti «col semitono» come le
seste minori; gli intervalli falsi ed eccedenti; gli intervalli derivati

dalla sezione aritmetica (a+b/2) della quinta, e cioè

42 V. Galilei, Dialogo della musica antica e moderna, Firenze, 1581, p. 76.
Cfr. D.P. Walker, «La valeur expressive des intervalles», in: La Chanson à la
Renaissance, Tours, 1981, p. 94.

43 Plat., Phileb., 56 a 3 sgg.; Resp., 411 a-b.
44 Plat., Resp., 398 e.

45 Cfr. Walker, «La valeur expressive des intervalles», cit., p. 94 sgg.
46 L'evoluzione nel Cinquecento consiste, secondo il programma del Vicentino,

nel «ridurre l'antica musica alla moderna prattica».



Saturno e la Polifonia 53

la terza minore (60:50:40)47 ; i modi piagali generati dalla
divisione aritmetica (60:45:30) dell'ottava48; i modi piagali a terza
minore : il re piagale, il mi (Frigio) autentico e ancora di più il
suo correlativo piagale49, le loro trasposizioni joe/- bemolle che
fanno transitare tutto il sistema una quinta nel grave; gli intervalli

che si richiudono su se stessi, come le terze e le seste
minori50. Dopo aver ripartito tutti gli elementi della composizione

in elementi «incitati» e «molli», il Vicentino precisa che

Il b (molle) darà malenconia, e il b (quadro) incitato farà allegra la
compositione [...] se il Compositore, vorrà far la compositione allegra,

quello sempre de accompagnare il moto veloce et velocissimo,
con i gradi incitati, e che fra le consonanze et unisonanze non manchi

mai la terza maggiore et la decima maggiore et poi quando si
vorrà far una compositione malenconica, si de far tutto all'opposto
della compositione allegra, si de eleggere il moto tardo, i gradi molli
et usare le consonanze minori [...]".

Proseguiamo. La materia che il musico trasforma nella
composizione, si diceva, è attiva fisicamente. Tuttavia acquisisce

una virtù supplementare quando viene informata dal
numero nel sistema musicale. La consonanza che ne risulta è

una traduzione fedele della qualità aritmetica che il rapporto
generatore comunica alla sfera del sensibile, e la questione del
carattere degli intervalli può venire risolta a monte della realtà
empirica, a livello di pura aritmetica qualitativa. Le affezioni

47 «Dolci e soavi declinano alquanto al mesto, overo languido.» G. Zar-
lino, III, 10, p. 182.

48 V. Galilei, p. 75.
49 Ricordiamo però che la questione di modi è ricca di contraddizioni ; la

tesi in causa riguarda Zarlino e i suoi seguaci.
30 La terza maggiore invece si apre sulla quarta. Con il suo penchant per

le metafore sessuali, il Keplero, all'inizio del Seicento, paragona il moto della
sensibile nelle terze dure all'emissione della semenza maschile, e la mollezza della
terza minore al ruolo passivo della gallina nell'atto venererò, «qui sternit humi,
promptam insessori gallo.» Cf. Harmonices Mundi, Linz, 1619, p. 77. Walker,
«La valeur expressive des intervalles», cit., p. 94. Zarlino stabilisce un parallelo
interessante fra le consonanze che si aprono — gli intervalli «espansivi», come
la terza do-mi attirata su do-fa dalla sensibile mi-fa —, quelle che si chiudono,
la dilatazione e il «ristringimento» dello spirito animale che comanda gli umori.

51 N. Vicentino, L'antica Musica ridotta alla moderna prattica, Roma,
1555, IV, xix-xx, pp. 81-82.



54 Brenno Boccadoro

delle note coincidono con le affezioni dei numeri adibiti alle
consonanze e cioè con le operazioni che hanno contribuito a
definire il numero e le sue relazioni. È interessante rilevare a

questo proposito che i criteri classici adottati nella matematica
quadriviale per l'individuazione delle qualità dei rapporti
armonici coincidono con i principi incontrati nel corso delle
analisi svolte a proposito della forma matematica assegnata
dal Ficino al dosaggio degli umori. Il primo principio è la qualità

della media imposta alla sezione degli intervalli; l'armonica

che genera la terza maggiore è migliore dell'aritmetica a

capo del minore e l'aritmetica è migliore della geometrica che
lacera gli intervalli a metà. Il secondo aspetto riguarda il divenire

deformante dei rapporti ad opera della diade indeterminata.

Memore dell'insegnamento di Boezio, il Ficino fa derivare

dalla diade la degenerazione dei generi di ineguaglianza
adibiti alle consonanze. Il molteplice, come il doppio e il
triplo, è il genere migliore perché mantiene l'integrità della
misura comune. Viene in seguito il genus superparticularis
(n + l/rì), che la disintegra.

Superparticularis autem ab integritate quidem labitur: dividit enim
[...] Superpartiens vero non modo amittit integritatem, sed etiam
simplicitatem [...]".

Erede dell'ideale classico secondo cui il «pathos è irregolare
per sua natura»53, il Ficino stabilisce un'equivalenza fra la
complessità dei canoni armonici e il valore espressivo degli
intervalli: più i rapporti si complicano, più le consonanze
degenerano, sconfinando nella mollezza e nella dissonanza.
L'anello, insomma, si chiude: malinconia e dissonanza, nel
corpo e nel sistema armonico, nascono dallo stesso modello
matematico che il Ficino assegna al temperamento malinconico.

In termini matematici, se la serie di tutti i canoni armonici
è una progressione di numeri interi compresa fra l'uno e

l'infinito (1:2:3:4...), l'umor nero impregna in quantità
crescente l'estremità destra della progressione, conformemente al
processo che vede la formazione dei rapporti più incompatibili

32 Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxx, p. 1454.
33 Ps.-Arist., Probi, 19, 6, in FA. Gevaert - J.C. Volgraff, Problèmes musicaux

d'Aristote, Gand, 1903, p. 80.



Saturno e la Polifonia 55

e delle dissonanze più violente. Si tratta dello stesso principio
evocato nel frammento pitagorico del Regime
pseudoippocratico: le consonanze più ampie sono le migliori; mentre
l'ottava è stabile, i microintervalli sono molli e mesti. Infatti,
dopo aver collocato il tono e le consonanze perfette sotto la
tutela dei quattro pianeti benefici — Venere, Giove, Apollo (il
Sole) e Mercurio54 —, il Ficino assegna un carattere specifico ad

ognuno dei sette suoni della scala: le terze e le seste sono molli,
il tono e la settima sono due asprezze generate dall'eccesso e dal
difetto rispetto al primo e all'ottavo suono della scala:

Venustatem vero tum vocis teniae, principiis inseruit [se. il
demiurgo] Diatessaron, tum vocis sextae, finibus subnexuit
Diapente: ut delicatiori vocis utriusque mollitie, hinc quidem secundae
vocis inde vero septimae asperitas leniretur. Ita enim tertia vox, et
sexta sunt mollitie similes, sicut secunda cadens a prima, item
séptima degenerans ab octava, sunt asperitate persimiles33.

Assegnando la mollities alla terza maggiore, il Ficino segue
una tradizione medievale già antiquata nella sua gioventù, che
emargina questo intervallo dai punti chiave del contrappunto.
Cinquant'anni dopo, si verifica il contrario: la terza maggiore
è dura e la terza minore è molle: la frontiera fra la consonanza
e la dissonanza si è spostata di due gradi, sulla sesta aliquota,
ma l'equazione fra espressione, complessità e ampiezza
rimane. Stando alle analisi del Vicentino la mestizia, nella
serie delle aliquote armoniche, inizia con la terza minore, che

[...] è molto debole, e ha del mesto, e volentiera discende. Questa
parerà alquanto allegra, quando sarà accompagnata dal moto
veloce, e velocissimo ; e quando ascenderà con il moto tardo, havrà
della natura d'un huomo quando è stracco [...]; questa consonanza
servirà bene alle parole meste, stando alquanto ferma [...]".

Un atteggiamento analogo nei confronti della stanchezza degli
intervalli molli riemerge nel Mersenne che identifica i passi

34 Saturno viene probabilmente omesso a causa della sua dissonanza.

" Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxxiii, p. 1459. Notiamo però che

il Ficino non precisa il valore delle consonanze imperfette: la terza può valere 5:4
e la sesta 5:3 ; oppure 81:64 e 27:16. La settima pitagorica vale 243:128, mentre
quella sintonica vale 15:8. Il principio secondo cui la consonanza decresce con
l'ampiezza, però, rimane.

56 N. Vicentino, II, xii, p. 33.



56 Brenno Boccadoro

tardi e lenti del semitono al moto dei bimbi e delle persone
anziane, determinato rispettivamente dall'acqua e dalla malinconia:

Les demi-tons et dieses représentent les pleurs et les gémissements à

raison de leurs petits intervalles qui signifient la foiblesse: car les

petits intervalles qui se font en montant ou descendant, sont semblables

aux enfans, aux vieillards et à ceux qui reviennent d'une longue
maladie, qui ne peuvent cheminer à grand pas, et qui font peu de
chemin en beaucoup de tems".

Stabilita la materia dell'imitazione e la forma numerica
delle consonanze semplici, il programma dello studio teorico
dell'armonia procede seguendo il piano dettato da quella che
sarà l'architettura generale della melodia. Dall'uno al molteplice,

dall'unisono al sistema generale dei modi trasposti, il
corpo della melodia viene generato dall'articolazione degli
elementi semplici congiunti da legami numerici precisi in unità
sintattiche complesse, secondo i principi della concinnitas,
della buona o della cattiva parentela. Una metafora felice del
Ficino assimila infatti la melodia al corpo umano, dove le
membra si sommano nel tutto come parti di un tutto organico ;

come le cellule di un sistema molecolare coerente. La memoria
corre al canon di Policleto e alle speculazioni sulle analogie fra
la metrica e l'antropometria diffuse dai commentatori di
Vitruvio. Questo atteggiamento nei confronti della forma però
ha anche alle spalle un archetipo antichissimo, che sin dall'inizio

segue in parallelo la storia della teoria musicale. Il pitagorico

Filolao chiama syllabe la quarta tetracordale, l'unità di
analisi di tutto quanto è dato combinare nella melodia.
L'intelaiatura generale di un canto è analoga a quella del discorso :

esiste un logos, un sistema di rapporti logici, in virtù del quale
più lettere formano una sillaba, più sillabe una parola, più
parole una frase. A ben riflettere si tratta ancora di numeri :

due quantità formano un rapporto, più rapporti un sistema,
più sistemi, una syntaxis systematon. Ma al contempo questo
procedere ricorda anche l'agglomerazione delle particelle
elementari nei misti procreati dalla natura; e cioè: i corpi fisici,
il macrocosmo, l'uomo e le mescolanze dei suoi temperamenti.

37 M. Mersenne, Harmonie Universelle, Paris, 1636, II, «Des chants»,
Prop, xxvi, p. 173.



Saturno e la Polifonia 57

Quest'ottica, che nella lingua greca traspare nel significato
equivoco del termine stoicheionss, suppone insomma un
mutuo scambio di sostanze fra fisica e arti liberali, che, col
contributo delle definizioni boeziane, finirà col suggellare il
connubio fra teoria degli elementi e l'armonia. Si tratta di un
fenomeno di importanza capitale che finirà col convertire una
volta di più la composizione melodica in una fisica dei
contrari. A parte il grave e l'acuto, le cose dure e rilasciate, le parti
che il musico combina nella melodia operano come qualità
elementari contrarie. Gli estremi di ogni intervallo semplice, non
replicato, sono rispettivamente pari e dispari. La loro mescolanza

variabile comunica alle consonanze proprietà conflittuali:

alcune, come le terze, amano l'acuto; altre, come le

ottave, il grave; le consonanze perfette sono più piene; le
imperfette, più complesse, più «vaghe», più varie, come i
colori complessi59. In quanto sezioni modali della scala diatonica,

ogni consonanza semplice presenta una species ben
precisa, una qualità modale specifica, che mista nei modi
determina in ognuno di essi un carattere individuale. In simili
condizioni, infine, il conflitto non coinvolge solamente l'intervallo,

ma anche le strutture sintattiche più complesse : quando
il numero misura la relazione delle parti, la discordanza
discorde dell'edificio armonico non è che una proiezione del
conflitto fra due estremi.

Le conseguenze sono facili da intuire. Gli elementi sono
contrari : più sono puri più si combattono. Per imitare in tutte
le sfumature gli affetti contenuti nel testo vanno temperati
mediante qualità rivali. Di qui la possibilità di un parallelismo
fecondo, reso plausibile dal significato equivoco dei termini
mixis, mixtio, commixtìo modi adibiti a dar conto della
combinazione degli elementi più complessi nella melodia. L'atteggiamento

del Ficino non lascia alcun dubbio su questo punto : la
nervatura aritmetica di una composizione polifonica è una
mescolanza proporzionale di qualità antagoniste. E la musica
esercita un'azione terapeutica sul comportamento perché il

38 Indica, ricordiamo, le linee di una dimostrazione logica; il pari e il
dispari come elementi del numero; gli elementi della grammatica; i quattro
elementi e la loro aggregazione.

39 G. Zarlino, III, 8, p. 155.



58 Brenno Boccadoro

sistema cristallino dei legami numerici che accorda il tonos
delle qualità armoniche mescolate nella melodia devia, come
uno specchio, gli influssi dell'armonia planetaria sulla temperie

degli umori60. Mentre, da un lato, sarà consentito parlare
dell'armonia dell'anima, dall'altro non si esiterà a immaginare
che, in fondo, anche l'architettura armonica di una composizione

musicale, in un certo senso, è una forma «animata» in
moto nel tempo, un concentus [...] quasi animatus6i le cui
componenti manifestano qualità e stati d'animo oggettivi, fusi con
la forma che li veicola; come un ente animato che vive e sta di
fronte all'ascoltatore, pronto a penetrare nella mente e ad operare

in sua vece sostituendosi ad essa62. La soppressione
dell'intervallo fra l'affetto e la forma sua portatrice è una
conseguenza logica. Una testimonianza autorevole su questo punto
si ha in un passo esplicito delle Istitutioni Harmoniche zarli-
niane, dove la nozione medica di discrasia non è niente più che
la dimensione puramente numerica dell'eccesso (hyperoche)
fra due estremi numerici eterogenei :

Non sarebbe gran maraviglia se ad alcuno paresse strano, che l'Har-
monia & il Numero havessero possanza di dispor l'animo, & indurlo
in diverse passioni; essendo senza alcun dubbio cose estrinseche, le

quali nulla o poco hanno alla natura dell'uomo. Ma in vero è cosa

60 Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxxi, p. 1455. Per il testo cfr. supra
e la nota 36.

61 Ficino, In Tim. Comm., Op. Omn., II, xxix, p. 1417. Il Vicentino parla
di «dar l'anima, à [sic] quelle parole et con l'Armonia dimostrare le sue passioni,
quando aspre, et quando dolci, et quando allegre et quando meste». Ili, 15,

pp. 47-48.
62 «Cum igitur consonantia musica quasi viva sit, et rationalis, et efficax,

item utpote quam simillima, animo quam gratissima, rursus totum sibi hominem
vendicet, et quod maius est, per ipsa factus sit animus, facta sint omina per ipsam
conserventur, per ipsam et moveantur, haud ab re Plato noster animam effectri-
cem, servatricem omnium naturalim musicis praecipue numeris rationibusque
descripsit-, numeris inquam, non mathematicis, ut quidam calumniantur, sed
idealibus numerorum metaphysicisque constitutam. » Ficino, In Tim. Comm.,
Op. Omn., II, xxix, p. 1453. «Adde quod concentus potissimum inter illa quae
sentiuntur quasi animatus, affectuum sensuumque cogitationem animae, sive
cahentis, sive sonantis perfert in ánimos audientes.» Ibid. «Cantus autem hac
virtùte, opportunitate, intentione, conceptus, ferme nihil aliud est quam spiritus
alter, nuper penes spiritum tuum in te conceptus factusque solaris, et agens tum
ih te tum in proximum pôtestâte Solari.» Ficino, De Vita Coel. Comp., Op.
Omn., II, iii, 21, p. 563.



Saturno e la Polifonia 59

pur troppo manifesta, che l'hanno: perciò che essendo le passioni
dell'animo poste nell'appetito sensitivo corporeo, & organico, come
nel suo vero soggetto; ciascuna di esse consiste in una certa propor-
tione di calido & frigido ; & di húmido & secco, secondo una certa
disposizione materiale; di maniera che quando queste passioni sono
fatte, sempre soprabonda una delle nominate qualità in qualunque
di esse. Onde si come nell'Ira predomina il caldo húmido, cagione
dell'incitamento di essa; cosi predomina nel Timore il frigido secco,
il quale induce il ristrengimento dei spiriti. Il simile intraviene etian-
dio nelle altre passioni, che dalla soprabondanza delle sopranominate

qualità si generano. [...] quando tali soprabondanze si riducono
ad una certa mediocrità, nasce una operation mezana, che non solo
si può dire virtuosa ma anco lodevole. Questa ¡stessa natura hanno
etiandio le Harmonie; onde si dice che l'Harmonia Frigia ha natura
di concitar l'Ira, & ha dello affettuoso; & che la Mistalidia fa star
l'uomo più ramarichevole, & più raccolto in sé stesso; & che la Doria
è più stabile, & è molto da costumi da forti, & temperati: conciosia
che è mezana tra le due nominate. Per la qual cosa potremo tenere

per certo, che quelle proportioni ¡stesse, che si ritrovano nelle qualità
narrate, si ritrovano anco nelle Harmonie [...]. La onde potremo dire
che quelle ¡stesse porportioni, che si ritrovano nella cagione dell'Ira,
o del Timore, o di altra passione nelle sopradette qualità; quelle
¡stesse si ritrovino anco nelle Harmonie, che sono cagioni di concitare

simili effetti. Queste cose adunque essendo contenute sotto
simili proportioni, non è dubbio che si come le passioni sono varie,
che non siano anco varie le proportioni delle cagioni. Essendo dunque

le passioni, che predominano ne i corpi, per virtù delle nominate
qualità, simili (dirò cosi) alle complessioni, che si ritrovano nelle
Harmonie, facilmente potemo conoscere, in qual modo le Harmonie
possino muover l'animo & disporlo a varie passioni63.

In quanto stati di un movimento in progressione nel tempo
gli affetti entrano nelle quantità discrete sulle quali specula
l'aritmetica. La Collera, la Pietà, l'Indignazione, la Paura, il
Timore, il Pianto sono semplicemente coestensive con i
compartimenti stagni che il Limite e le sezioni pitagoriche impongono

alla continuità dello spazio musicale. Allora le passioni
saranno altrettanto numerose quanto le combinazioni degli
intervalli semplici nei modi e nelle tonalità. Nella misura in cui
l'affetto va confuso con la scorza sensibile del numero, al
musico è dato concepire il divenire emozionale del pezzo
architettonicamente, in termini di pura sintassi musicale, operando
con gli affetti come si opera coi modi. La polifonia cinque-

G. Zarlino, II, 8, p. 74.



60 Brenno Boccadoro

centesca conosce passioni acute, gravi, intense o rilasciate;
sintoniche, molli; semplici, miste, consonanti, contrarie; emozioni

incompatibili, mediocri, oppure estreme, come nel caso
della malinconia. Passioni che, come i caratteri di uno
psicodramma musicale, creano intrighi, conflitti, peripezie. Inoltre
il linguaggio dei temperamenti consente di tradurre musicalmente

qualsiasi escrescenza psichica, qualsiasi numero dell'anima,

immaginando mescolanze, discrasie, alterazioni, stati
d'animo semplici o misti. Alle emozioni prodotte dall'egemonia

di un umore dissidente, rispondono i contrasti drammatici
generati dal confronto violento delle parti. E la matematica
armonica insegna che l'intensità dell'urto è direttamente
proporzionale alla complessità del rapporto stabilito fra il tono di
base e il corpo estraneo inserito nella melodia dalla mescolanza.

Il Vicentino è forse l'osservatore più attento di questo
fenomeno :

Il maggior fondamento che de havere il Compositore sarà questo,
che riguarderà sopra di che vorrà fabricare la sua compositione,
secondo le parole, ò Ecclesiastiche ò d'altro suggetto, et il fondamento

di detta fabrica sarà che eleggerà un tono, o un modo, che
sarà in proposito, delle parole, o sia d'altra fantasia, et sopra quel
fondamento misurerà bene con il suo giuditio, et tirerà le linee delle
quarte et delle quinte d'esso tono, sopra il buono fondamento, le
quali saranno le colonne che terranno in piedi la fabrica della
compositione [...]. Così avviene al compositore di Musica, che con l'arte
può far varie commistioni, di quarte et di quinte d'altri modi, et con
vari gradi adornare la compositione proportionata secondo gli
effetti delle consonanze applicati alle parole, et de molto osservare
il tono, ò il modo. Quando comporrà cose Ecclesiastiche. [...]
Anchora saranno alcune altre compositioni Latine che ricercheranno

mantenere il proposito del tono, et altre volgari le quali
havranno molte diversità di trattare molte et diverse passioni, come
saranno Sonetti, Madrigali o Canzoni, che nel principio, intraranno
con allegrezza nel dire le sue passioni, et poi nel fine saranno piene
di mestitia, et di morte, et poi il medesimo avverrà per il contrario ;

all'hora sopra tali, il Compositore potrà uscire fuore dall'ordine del
Modo et intrerà in un altro, perché non havrà obbligo di rispondere
al tono, di nissun Choro, ma sarà solamente obbligato a dar l'anima,
à quelle parole et con l'Armonia dimostrare le sue passioni, quando
aspre, et quando dolci, et quando allegre et quando meste64.

N. Vicentino, III, xv, pp. 47-48.



Saturno e la Polifonia 61

Occorreva insistere su questo punto poiché l'esame dettagliato

dell'organizzazione generale della melodia è il metodo
più affidabile per rivelare il nesso in virtù del quale, teoricamente,

i numeri di un temperamento dato comunicano il proprio

potenziale dinamico alla scorza sensibile della forma
diramandosi nel sistema nervoso della composizione polifonica.
Un bilancio sulla fisionomia musicale degli affetti malinconici
a questo punto è possibile. Il primo aspetto, relativo alla materia

sonora della composizione, è ovvio: la malinconia è una
proprietà delle note gravi. Tarda e lenta, riguarda da vicino
tutto quanto tende verso le regioni ombrose del registro, e

quindi le forme rilasciate. Inoltre i dati somatici della musica
di Saturno comprendono tutte le dissonanze, dal loro grado
zero dell'illustrazione episodica di una parola, alla loro espansione

nell'intelaiatura generale dell'edificio armonico. In tal
caso l'espressione sensibile del temperamento saturnino verrà
definita partendo dalla mescolanza caotica di membra di
provenienza diversa, di modi incongrui, di tensioni drammatiche
fra qualità armoniche inconciliabili, in un chaos discontinuo
di occhi senza testa, di teste senza braccia, simile alle
escrescenze mostruose generate sotto il regno della Discordia nella
fantasia di Empedocle.

La domanda che si impone a questo punto riguarda le
conseguenze concrete di questa grammatica degli affetti nella pratica

musicale. L'esempio più immediato relativo alla scelta
deliberata di un registro grave è la katabasis del mottetto Absa-
lon Fili mi, composto, a quanto sostenne il Lowinsky, da
Josquin Despres in morte di Juan Borgia verso il 149765. Sul
testo non vivam ultra sed descendam in infernum plorans le
quattro voci iniziano, dall'acuto al grave, una discesa graduale
in direzione delle regioni gravi del registro concludendo, nel
basso, nell'ultimo sib sotto il rigo. Un baratro armonico si apre
vertiginosamente nell'immaginazione dell'ascoltatore quando
la melodia devia dal tono principale accumulando un totale di
cinque bemolli. Un secondo luogo topico riguarda il cromatismo.

Come ha affermato il Mersenne, un modello per eccellenza

di affetto rilasciato è il moto melodico attraverso gli
intervalli più minuti e cioè il movimento cromatico. Un esem-

63 A. Smijers, Werken van Josquin Des Prés, Amsterdam, 1969, pp. 22-25.



62 Brenno Boccadoro

pio celebre dove il cromatismo sistematico illustra con tinte
cupe la lentezza e la dissonanza del temperamento malinconico

è il madrigale Solo e pensoso i più deserti campi / vo'
misurando a passi tardi e lenti del Marenzio66, in cui il clima
di riflessiva desolazione dell'incipit viene dipinto da una linea
melodica nel soprano che percorre lentamente, «a passi tardi
e lenti» ventuno gradi cromatici consecutivi. Il baricentro
modale è la finolis fa di un modo mixolidio trasposto «per
bemolle» (2b in chiave). Ma la necessità di armonizzare ogni
nota della melodia, impassibile e quattro volte più lenta del
movimento generale delle parti, obbliga l'autore ad alterare
sistematicamente, grado dopo grado, l'architettura armonica
del pezzo. Un motivo in imitazione di terze discendenti, posto
beffardamente a garantire l'unità tematica dell'esordio, si

ripete quattro volte, ma la sua fisionomia viene deformata
progressivamente dall'evolvere déviante della melodia cromatica.
La terra, sotto i piedi dell'ascoltatore, viene a mancare, e l'orizzonte

prospettico del brano oscilla vertiginosamente negli
effluvi dell'ebbrezza malinconica.

Alterazione cromatica, gravitas del registro, ethos ipofrigio
e mescolanza di qualità modali incompatibili si fondono in
una temperie discordemente discorde nel mottetto latino
«seconda prattica» Calami sonum ferentes di Cipriano de
Rore67, malinconico precursore di Gesualdo, e caposcuola,
secondo il Monteverdi, dell'espressionismo//« de siècle.
Limitiamoci, in mancanza dello spartito, all'esegesi del testo e alla
sua illustrazione sonora :

Calami sonum ferentes siculo levem numero
Non pellunt gemitus pectore ab imo nimium graves,

Nec constrepente sunt ab Aufido revulsi.
Musa, quae nemus incolis Sirmionis amoenum,

Reddita qua lenis Lesbia dura fuit,
Me adi recessu principis mei tristem.

Musa, deliciae tui Catulli,
Dulce tristibus his tuum ¡unge carmen avenis.

66 L. Marenzio, // nono libro de madrigali, Venezia, 1599.

67 B. Meier, Cipriani Rore Opera Omnia, 6, Corpus Mensurabilis Musicae
14, American Institute of Musicology, Roma, 1975, pp. 108-110. Il primo editore
è Orlando di Lasso nel Le quatoirsiesme livre a quatreparties contenant dixhuyct
chansons italiennes, six chansons françoises et six motetz (faictz à la nouvelle
composition d'aulcuns d'Italie) par Rolando di Lassus, Anvers, 1555/1560.



Saturno e la Polifonia 63

Oscuro professore di viola da gamba, Cipriano de Rore
traduce i gemiti prodotti nelle profondità dell'animo dalla
partenza di un fantomatico principe ferrarese mediante un
contrappunto di quattro voci gravitanti nelle zone più gravi del
registro. Si tratta di uno dei rari esempi nella letteratura polifonica

cinquecentesca di una composizione per quattro bassi —
difformità a scopo chiaramente espressivo che, stando al
Vicentino, collega di studi dell'autore nella scuola del Wil-
laert, «farà brutto udire»68. Su questo sfondo, quattro motivi
cromatici fugati imitano il carattere lamentevole dell'aulo frigio

— la sinuosità malleabile di questo strumento, capace di
un suono «stocastico», sprovvisto di determinazioni discrete,
è un modello di mollezza nella letteratura antica. I «gemiti»,
procedono dal grave all'acuto in una tensione continua percorrendo

l'intero ambito dell'ottava modale. Giunti però all'estremità

acuta precipitano di nuovo, pronti ad iniziare un nuovo
cammino, sull'espressione «ab imo nimium graves» (mis. 16).
Il modo, determinato dal tenore, è l'ipofrigio, lamentevole e

depresso, che stando a Zarlino, secondo collega del Rore, «si
accomoda maravigliosamente a parole o materie lamentevoli,
che contengono tristezza, overo lamentatione supplichevole
[...]. Questo è alquanto più mesto del suo principale, massimamente

quando procede per movimenti contrari, cioè dall'acuto
al grave con movimenti tardi»69. L'unità modale riposa sulle
corde essenziali del modo, le divisioni aritmetiche dell'ottava
e della quinta si, mi, sol, si: le «colonne» sulle quali il compositore

fonda l'architettura generale dell'edificio70. Su questi
gradi riposano le articolazioni principali della composizione e

sulla loro consonanza con la finalis mi la parentela armonica
delle membra col corpo generale della melodia. Ricordiamo
che una melodia normalmente costituita, è apaticamente una
quando il compositore affida l'articolazione delle parti alle
cadenze regolari, stabilite sulle corde essenziali. La forma
subisce però una deformazione patetica quando il compositore

68 N. Vicentino, IV, 14, p. 79. Cf. E.E. Lowinsky, «Calami sonum ferentes:
a new Interpretation», in: Music in the Culture of the Renaissance and other
Essays, Chicago, 1989, II, pp. 595-626.

69 G. Zarlino, IV, 21, p. 324.
70 G. Zarlino, ibid.



64 Brenno Boccadoro

illustra una metamorfosi psichica contenuta nel testo alterando
l'ordine armonico delle cadenze, mediante cadenze extra ordi-
nem e corde essenziali appartenenti ad orbite modali estranee.
In tal caso l'intensità dell'avvenimento drammatico è direttamente

proporzionale al grado di complessità della relazione fra
gli elementi mescolati: mentre le qualità modali di una melodia
in mi si sposano volentieri con quelle dei gradi vicini di si e di
la, le escursioni alle qualità di fa posto a 256:243 (oppure a
16:15) dal centro modale mi (1), produrrano un confronto
violento. Questo principio offre un criterio efficace per l'analisi
della concinnitas alterata del mottetto. L'ultima ripetizione del
verso «ab imo nimium graves» sostituisce alla ftnalis mi il
baricentro di un modo più grave di un tono (re, mis. 28) — modulazione

sottolineata da evoluzioni melodiche comprese fra la e re
e da una cadenza su re. Ma il fallimento dei tentativi dell'Aufido
«nel debellare i gemiti», ristabilisce la ftnalis mi (mis. 35). L'appello

alla Musa conduce allora l'immaginazione nella pace
campestre degli amori di Catullo. Una serie di «accordi» maggiori

rilassa la tensione, conducendo logicamente la melodia
nelle regioni tonali più lontane dalle zone umbratili dell'ipofri-
gio: fa (maggiore), do, fa, do, re, sol, con una eccezione: la
parola «dura» illustrata dagli accordi contrastanti di la minore
e di sib (mis. 45). Sul verso «Me adi recessu principis mei
tristem» una serie di contrasti violenti fra intervalli in falsobordone

(terze, quarte e seste parallele), ripetuti con ostinazione
nell'area immediata di mi, richiamano l'ansia febbrile del poeta
in cerca di aiuto: si-re-sol/do-mib-lab (mis. 63); mi-sol-do/fa-
lab-reb. Giunto all'epilogo, invece di concludere trionfalmente
sulla ftnalis, il mottetto termina con una smorfia, illustrata da
un contrappunto di affetti rivali: il verso «Dulce tristibus his
tuum iunge carmen avenís» invita la Musa ad associare la
«dolcezza» del proprio canto al «tono lamentevole degli auloi».
Cipriano de Rore conclude mescolando in uno stesso contrappunto

due idee gravitanti intorno a cellule melodiche nemiche,
delimitate (al tenore, al contralto e al soprano) rispettivamente
dalle note mi-la-do, vicinissime all'ossatura modale del gruppo
frigio e dalla triade do-fa-la (nel basso), perfettamente estranea
alle corde essenziali del modo.



Saturno e la Polifonia 65

Gli esempi di applicazione di questa grammatica musicale
della malinconia non mancano nella polifonia fin de siècle.
Concludiamo però insistendo sui limiti di questo genere di
esegesi. Edificare una fisiognomica degli affetti limitando l'analisi

al carattere degli elementi costitutivi significherebbe
ridurre i tratti morali di un essere umano alla sua struttura
ossea. Nessuno, fra i teorici più razionalisti del Cinquecento,
compreso Zarlino, ha mai affermato che la qualità generale di
una melodia è interamente dipendente dalla sintassi che la
veicola. La tradizione antica è concorde nell'affermare che, anche
se la materia manipolata è attiva fisicamente, il carattere generale

dell'opera emana da una combinazione particolare delle
parti che non è identica alla somma dei caratteri delle sue
componenti elementari; una sorta di armonia suprema di tutte le
armonie sulla quale non è dato discutere. Il buon senso insegna

a riconoscere una certa differenza fra le corde essenziali di
un modo e le miriadi di melodie generate dalla loro combinazione

: con sette note Josquin Despres scrive migliaia di melodie

diverse provviste di un carattere specifico e irripetibile.
Ignorare questa differenza fra il senso e la sintassi sua portatrice

sarebbe come sostenere che un'opera letteraria è il frutto
di un'intuizione geniale perché l'autore ha fatto uso della propria

lingua applicando alla lettera le leggi della grammatica e

della retorica.

Brenno Boccadoro
Università di Ginevra




	Saturno e la polifonia : appunti per una caratterologia musicale degli affetti malinconici

