
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 20 (1991)

Artikel: Bündnerromanische Literatur : quo vadis?

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-260519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-260519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜNDNERROMANISCHE LITERATUR

Quo vadis?

Die Poesie braucht Klassizismus, die Poesie braucht Hellenismus,
die Poesie braucht ein gesteigertes Gefühl für Bildhaftigkeit,
braucht Maschinenrhythmus, städtischen Kollektivismus, bäuerliche

Folklore [...] Die arme Poesie weicht jäh zurück vor der
Vielzahl der auf sie gerichteten Revolvermündungen strikter
Forderungen. Wie muss Poesie sein? Vielleicht muss sie überhaupt
nicht, vielleicht ist sie niemandem etwas schuldig und ihre Gläubiger

sind alle falsch! Nichts ist leichter, als davon zu reden, was
man tun müsste, was für die Kunst notwendig wäre. Erstens ist
das immer willkürlich und verpflichtet zu gar nichts. Zweitens ist
es ein unerschöpfliches Thema für jede Philosophiererei. Drittens
erspart es einem eine sehr unangenehme Sache, zu der bei weitem
nicht alle fähig sind, nämlich Dankbarkeit — schlichteste
Dankbarkeit für das, was zum gegebenen Zeitpunkt an Poesie zum
Vorschein kommt.

So schrieb Ossip Mandelstam im August 1924 in der Zeitschrift
Rossija. Man sollte es bedenken, wenn man daran geht,
Erwartungen, gar Forderungen an die schöne Literatur anzubringen.
Die Poeten machen, was sie wollen und was sie können. Wer
sie festlegen möchte auf angebliche Forderungen des Tages,
missachtet das Element der gratuité, der Willkürlichkeit und
Grundlosigkeit im kreativen Schaffen, das doch auch die literarische

Produktion bis in ihr Innerstes bestimmt. Es ist schon
so, wie Mandelstam es sagt: man muss dankbar dafür sein für
jenes bisschen Poesie, das zu einem gegebenen Zeitpunkt
überhaupt zum Vorschein kommt, selbst wenn man das effektiv
Vorhandene beim Lesen häufig zum Teufel wünscht.

Soviel bleibt also unangetastet: der Wind weht, wo er will;
wer etwas zu sagen hat, sagt es und schreibt es sogar auf, wenn
es ihm dringlich genug erscheint, — ob es die andern erwarten
oder nicht. Und wer gar die Gabe hat, etwas gut und in
einmaliger Weise sprachlich zu fassen, wird sich keinen Deut
darum kümmern, ob sich dies ins Wort der andern fügt oder



16 Iso Camartin

dazu quer steht. Poesie wächst nicht den Erwartungen der
andern entlang und nicht diesen entgegen, sondern trotz
solcher Vorgaben. Sie ist auf einmal da, weil es Menschen gibt,
die anders sehen, anders hören, anders fühlen und denken.
Deshalb hat man zufrieden zu sein mit dem, was man schliesslich

vorfindet.
Dennoch sind Erwartungen eine Realität auch für die

Schreibenden. Sie treten innerhalb einer kleinen Literatur
sogar ganz unverdeckt hervor. Ein Blick auf die Geschichte der
bündnerromanischen Literatur kann dies verdeutlichen.

Als Bifrun 1560 und in seinem Gefolge eine lange Reihe von
einheimischen Priestern und Pastoren daran gingen, die
wichtigsten Schriften, nach denen man sich im Glauben zu orientieren

hat, in die Sprachen der Bewohner möglichst aller Täler
Graubündens zu übertragen, stand für sie die Notwendigkeit
einer Verschriftlichung ausser Frage. Es handelte sich schliesslich

darum, jenes Wort, von dem man dem Weg des Heils
entlang zur ewigen Seligkeit geführt wird, auch in die Sprache
der Einheimischen zu übersetzen, und sei diese noch so
beschränkt in ihrem Anwendungsbereich. Ähnlich dachte man,
als man begann, Schriften, die das Leben der Gemeinschaft
regeln — Statuten, Ordnungen, Gerichtsformeln — in die
Sprachen der Regionen zu übertragen. Am Nutzen solcher
Verschriftlichung zweifelten die damaligen Zeitgenossen nicht.
Das war zwar noch keine Poesie, was man da aufschrieb und
oft auch drucken liess — aber ist denn die Bibel nicht auch
voller poetischer Inhalte, und machte sich ein Gemeindeschreiber

nicht ab und zu das Vergnügen, seiner Begeisterung für
Reime am Rande der Gesetze freien Lauf zu lassen? Selbst als

man — angeregt durch die Poesie anderer Sprachen und Völker

— damit begann, eigene Geschichte, Bräuche und Lebensformen

in Epen, Gedichten und ausholenden Erzählungen
darzustellen, gab es für eine solche Aktivität starke Aussen-
stützen. Die kleine Sprachgemeinschaft begann ihre Eigenart
zu entdecken und poetisch auszugestalten. Historisches
Bewusstsein und ideologische Selbstrehabilitation fanden in
der Sammlung oralliterarischer Zeugnisse — Sagen, Märchen,
Volkslieder, usw. — ihren starken Ausdruck. An der
Geschichte der Organisationen, die in den Regionen die Bedeutung

heute leicht eruieren, die der Repräsentativität eines



Bündnerromanische Literatur 17

literarischen Korpus zugesprochen wurde. Die schöne Literatur

wurde geradezu als das Festkleid der Muttersprache
betrachtet — und bis in die jüngste Zeit haben die meisten
bündnerromanischen Schriftsteller und Poeten eigentlich nicht
daran gezweifelt, dass es die schönste und edelste Aufgabe sei,
die Liebe und die Kritik zu ihren Landsleuten in rauschenden
Sprachkaskaden und ausgreifender Erzähllust darzustellen.

Doch irgendwann bricht auch innerhalb der selbsterbauten
Mauern die Tradition ab — und die Moderne bricht ein. In
Einzelgestalten wird dies gleich nach dem zweiten Weltkrieg
erkennbar. Als epochale Unausweichlichkeit ist es erst allmählich

der gesamten schreibenden Generation — schmerzlich
einerseits, befreiend andererseits — bewusst geworden. Zwar
gibt es noch ältere Autoren, die an der aussengestützten Funktion

ihres Schreibens festhalten und deshalb unbeirrt die
konventionellen Formen literarischer Gestaltung fortsetzen. Sie
beschreiben bündnerromanische Umwelt immer noch so, als

gelte es, diese auf Dauer fürs Schulbuch einzurichten. Daneben
finden sich auch solche, die in tiefer Betroffenheit das Schwinden

der von Eigenwelt geprägten Lebensformen fühlen und
rasant dagegen anschreiben, als seien sie die letzten Zeugen
einer abtretenden Sprachkultur. Das waren und sind
vermutlich weiterhin legitime Motive für literarische Produktion,
— solange jedenfalls, als eine Leserschicht diesen Autoren
Respekt und vielleicht sogar Dankbarkeit für ihre Aktivität
bezeugt.

Dennoch hat sich in den letzten Jahren in diesem
kleinsprachlichen Raum eine gewaltige Umschichtung der Gesellschaft

vollzogen, die alle für die Literatur einschlägigen Bereiche

umfasst. Ich zähle hier drei Faktoren auf, die die Situation
der rätoromanischen Literatur heute prägen und wandeln:

1. Die für die bündnerromanische Literatur entscheidendste

Veränderung liegt vermutlich in der Tatsache, dass

heute die jüngeren Autoren in einer Welt aufwachsen, die
längst nicht allein von rätoromanischer Sprachrealität geprägt
ist. Die deutsche Sprache ist für sie eine von Anfang
an real existierende Nebenwelt — nicht überall in gleicher
Weise präsent, aber doch in vielen Bereichen des Alltags
durchschimmernd und tongebend, sodass ihre Erfahrung



18 Iso Camartin

fundamental eine gemischtsprachliche ist. Es wird immer
häufiger der Fall sein, dass jemand, der heute rätoromanisch
schreibt, ebenso deutsch schreiben könnte. Faktisch ist schon
seit längerer Zeit zu beobachten, dass eine grösser werdende
Zahl von Autoren sich beider Sprachen bedient. Dass es heute
keine einsprachigen erwachsenen Bündnerromanen mehr gibt,
hat eben auch Folgen für die schreibende Zunft. Die
Entscheidung, nur rätoromanisch zu schreiben, kommt einem
Versuch gleich, nur einen ausgewählten Bereich der eigenen
Sprachwelt für die literarische Arbeit umzusetzen. Es ist dies
nicht immer der am reichsten entfaltete Bereich. Bei jüngeren
Autoren hat man den Eindruck, dass sie bewusst aus dem eher
exotischen als dem existentiellen Teil ihrer selbst heute literarisch

Kapital zu schlagen suchen. Jedenfalls herrscht kaum
mehr Unausweichlichkeit hinsichtlich der Sprache — es ist
nicht mehr jene als schicksalshaft empfundene Gebundenheit
an die Muttersprache spürbar («Romontsch ei tiu destin, tiu
truament!»), die eine bereits hinreichende Voraussetzung war,
um sich ans Schreiben zu machen. Was früher die
unausweichliche primäre Voraussetzung für eine besondere Art des
Schreibens bildete, ist zu einer Entscheidung über ein Spiel mit
Materialien geworden, die in der eigenen Lebensgeschichte
häufig geradezu eine sekundäre Rolle spielen. Man braucht
dies nicht unbedingt zu bedauern, aber man darf es —
hinsichtlich der Notwendigkeit, mit der eine Literatur in
Erscheinung tritt, auch nicht übersehen.

2. Ebenso radikal sind die Veränderungen, die man bezüglich

der bündnerromanischen Literatur in den Lesegewohnheiten

feststellen muss. Wenn es früher immerhin eine
Leserschicht gab, die Belletristik beinah ausschliesslich auf
rätoromanisch las — auch wenn es oft nur Kurzgeschichten und
Gedichte aus Kalendern und populären Reihen waren — und
darum gegenüber den Autoren ihrer Region sowohl Treue wie
Neugier verspürte, so dürften die Leser, die heute nur mehr
rätoromanische Literatur lesen, kaum mehr zu finden sein.
Man kann darüber spekulieren, ob in einer Zivilisation der
audio-visuellen Medien die Lesekultur nicht hoffnungslos an
Bedeutung verloren hat. Keine Zweifel kann man darüber
haben, dass passionierte Leser, die es glücklicherweise überall



Bündnerromanische Literatur 19

auf der Welt zu finden gibt, auch in Romanischbünden sich
niemals nur mit rätoromanischer Literatur abfinden lassen.
Durch die neue Zugänglichkeit anderssprachiger Literatur
kommt die einheimische Produktion — mit der Leseratten
sowieso in kürzester Frist durch wären — unter
Vergleichsdruck. Sofern hier nicht eine besondere Neugier für die
Welt vor der eigenen Türe und eine Lust am Ethnographischen
aushelfen, wird man ohne viel Federlesens zum riesigen
Büchervorrat der Nachbarsprache hinüberwechseln — und
sich dort alles andere als unwohl fühlen. Vermutlich war es bis
nach dem zweiten Weltkrieg leicht, die Frage nach der
«Notwendigkeit» einer rätoromanischen Belletristik zu beantworten.

Ja, diese war notwendig, weil es Menschen gab, die eben
nicht nur ihre regionale Zeitung, sondern auch erfundene
Geschichten und gereimte Gedichte in einer Sprache lesen
wollten, die sie gut verstanden. Heute gibt es diese Notwendigkeit

nicht mehr, und wer immer noch rätoromanisch liest, hat
andere Gründe. Darauf haben sich noch nicht alle
Gegenwartsautoren eingestellt. Manche schreiben weiter so, als
hätten ihre Leser nichts vor ihren Augen, als was ihnen in
wohlgesetztem Romanisch entgegenkommt. Dass ihnen Leser
aus Kenntnis des Besseren schnell abhanden kommen, damit
dürfen sie rechnen.

3. Die Annäherung zwischen den rätoromanischen Idiomen

vollzog sich in den vergangenen zwanzig Jahren vor allem
dank des Radios. Die Ohren der Bündnerromanen begannen
allmählich, die Varianten der anderen Täler zu vertragen,
während man zuvor doch — uneinsichtig für die Schönheit der
anderen — darauf bestand, dass das richtige Romanisch doch
eigentlich nur das im eigenen Tal gesprochene und geschriebene

sei. Während sich die Annäherung im
Umgangssprachlichen habituell ergab, war die Kenntnisnahme der
Varianten im literarischen Bereich sehr viel mühsamer. Nun sind
die Verständigungsprobleme auch objektiv grösser im elabo-
rierten literarischen Code — und zu keiner Zeit nahm mehr als
eine winzig kleine Minderheit der bündnerromanischen Literaten

das zur Kenntnis, was ausserhalb des eigenen
Schriftbereichs publiziert wurde. Kurzum: wenn die Bündnerromanen
heute einander auch leichter verstehen und beherzter in



20 Iso Camartin

verschiedenen Idiomen miteinander sprechen, so bedeutet dies
noch keineswegs, dass sie auch das lesen, was in der Variante
der Nachbartäler geschrieben wird. Hier die Barriere zu
überschreiten, bleibt ein frommer Wunsch — es sind allenfalls
einige wenige Experten, die wissen wollen, was literarisch
jenseits der eigenen Hügel vor sich geht. Deshalb ist die
Entwicklung einer gemeinsamen Schriftsprache gerade auch für
die literarische Zukunft des Bündnerromanischen ein brisantes
Unterfangen. Die Einführung einer Standardsprache ist
bekanntlich auf der ganzen Welt mit der Überwindung grosser
psychologischer Hemmschwellen verbunden. Während sich
Sprecher und Leser im Bereich der administrativen Sprache
und der Werbesprache relativ neugierig-aufgeschlossen
verhalten, gibt es ideologische Sperren gegen die Standardisierung
zum Beispiel im Bereich der Schule und der schönen Literatur.
Freilich käme es hier immer auf den Beweis der Untauglichkeit
an, den man aus Scheu, etwas wesentliches damit aufs Spiel zu
setzen, mit der Abwehrhaltung gerade verhindert. Die letzte
Ausgabe der Zeitschrift Litteratura (Nr. 13 - 1990) liefert nun
in eindeutiger Weise den Beweis, dass die Qualität von Literatur

weniger an der idiomatischen Variante als an der ästhetischen

Phantasie des Autors hängt. Es lassen sich in Rumantsch
Grischun — wie die Bezeichnung für die neue bündnerromanische

Standardvariante lautet — ebenso schöne wie schreckliche
Gedichte und ebenso gute wie missratene Geschichten schreiben

— genau wie es bisher in Vallader oder Sursilvan der Fall
war — was die Gegner eines in allen Tälern Graubündens
verstehbaren Romanisch natürlich entschieden bestreiten würden.

Über Kriterien guter und schlechter Literatur muss man
bekanntlich streiten, und deshalb haben einige Schriftsteller
das einzig Richtige getan: sie haben die Flucht nach vorn
ergriffen, um mit Originaltexten und Übersetzungen den
Beweis anzutreten, dass auch eine junge, noch tastende Sprache

poesietauglich ist. Sprachpolitisch bedeutet dieser Weg
nach vorne indessen auch eine Distanzierung zu einer
Leserschicht, der die Treue zur Literatur so leicht fiel, weil diese so
konventionell war. Tendenziell wird durch die Etablierung
dieser neuen literarischen Variante also wiederum eine
Entfernung vom traditionellen Leser eingeleitet. Man könnte
überspitzt sagen: je mehr die Literatur dieser Kleinsprache neue



Bündnerromanische Literatur 21

und zeitgemässe Wege geht, umso mehr schränkt sie sich auch
wiederum auf eine kleine Schicht von literarisch «angefressenen»

Lesern ein. Sie, die einmal eine relativ populäre Literatur
war, wird immer eindeutiger zu einer «Spezialistenliteratur» —
ein Los, das sie freilich mit vielen anderen Literatursprachen
der Welt teilen dürfte.

Damit sind einige Faktoren genannt, die für die Zukunft
der bündnerromanischen Literatur bestimmend sein dürften.
Was sind daraus für Folgerungen zu ziehen?

Die wichtigste vielleicht: die Ghettomauern einer kleinen
Literatur sind ein für allemal gesprengt. Ganz undurchlässig
war dieses Ghetto natürlich auch früher nicht. Vieles, in
Wirklichkeit beinah alles, kam von aussen herein. Weniges, leider
allzuweniges, vermochte die Mauern der eigenen Sprache
wieder zu verlassen. So entstand ein Schrifttum zum
Eigengebrauch, kaum angefochten durch das, was draussen in der
Welt der grossen Literaturen vor sich ging. Es richtete sich
recht undifferenziert an alle Leser der kleinen Gemeinschaft.
Eine Trennung zwischen populärer und elitärer Literatur gab
es — mit Ausnahme vielleicht einiger Bezirke der Lyrik —
nicht. Alles schien für alle passen zu müssen, und so vermischte
sich munter das Triviale und das Gehobene. Genau dieser
Zustand ist nun aber historisch geworden. Die Gegenwart
verlangt nach anderer Ausrichtung auf die Leserschaft.

Denn das Triviale braucht nicht mehr eigenproduziert zu
werden. Es wird geliefert von Kiosks und Geschäften mit
Zeitschriftenhandel, wo von der Klatschillustrierten zum
Heimat-, Liebes- und Arztroman alles zur Verfügung steht,
was das Herz sich wünscht und was den Anschluss an die Welt
der Prominenten bestätigt. Ebenso wird man davon auszugehen

haben, dass gerade jugendliche Leser immer mehr ihren
Bedarf auswärts abdecken werden. Es wird diese unselige
Gemeinsamkeit von Schullektüre und Literatur für Erwachsene

nicht mehr obligat sein. Man wird zwar weiterhin Comics
und einige — auf Übersetzungen basierende — Jugendbücher
in rätoromanischer Sprache produzieren — sie werden neben
der Flut von Schriften, die in der anderen Sprache zur
Verfügung stehen, keine grosse Rolle spielen. So seltsam es klingt:
die Literaten werden Ballast abwerfen können — sie werden,



22 Iso Camartin

sofern sie es wollen und dazu fähig sind, literarischere Bücher
schreiben können, die sich ihrer Servitut an die Pädagogik
entledigt haben und über einen Freiraum verfügen, den sich die
traditionelle bündnerromanische Literatur aufgrund ihrer
sprachideologischen Einbettung in der Regel nicht nahm.

Dies bedeutet aber auch, dass der Schutzraum, in welchem
die bündnerromanische Literatur eingeschlossen war, nicht
mehr zur Verfügung stehen wird. Es wird literarisch nur noch
das von Interesse sein, was sich der Konvertibilität der Sprachen

nicht entzieht. Ein grosser Teil der bisher geschaffenen
Literatur brauchte sich dem Vergleich mit der Literatur
anderer Sprachen gar nicht zu stellen; er war protegiert im
Schutzraum der Sprache. Die Tatsache, dass ein Text auf
rätoromanisch geschrieben war, gab ihm eine Art
Daseinsberechtigung, die von der Frage nach der literarischen Qualität
völlig abgelöst war. Doch nach dieser Art von Literatur wird
künftighin kein Mensch mehr verlangen. Nur noch jene Literatur

wird interessant sein, die auch den Prozess der Übersetzung
in eine andere Sprache übersteht. Was sich durch Übertragung
als trivial und hohl erweist, verliert in einer Welt, wo das Hin
und Her zwischen den Sprachen zur Existenzform wird, die
Daseinsberechtigung. Damit fällt die intramurale Rettung der
Texte durch ausserliterarische Kriterien dahin. Wenn diese
Überlegung stimmt, müssten die Bündnerromanen in den
kommenden Jahrzehnten zwar weniger literarische Bücher produzieren,

dafür aber literarisch interessantere, — solche eben, die
die Feuerprobe der Übersetzung in andere Sprachen bestehen.
Es wäre dann nicht mehr so, dass man mit Fug und Recht
behaupten könnte, im Bündnerromanischen gebe es keinen
Autor, so schlecht er auch sei, der für seine Manuskripte
keinen Verleger und keine Druckzuschüsse finde! Vielmehr
entstünden auch für die kleine Literatur vergleichbare
Produktionsbedingungen und Beurteilungskriterien wie in den
anderen Sprachen. Und die Autoren könnten sich allmählich
dem nicht ganz unberechtigen Verdacht und Vorwurf
entziehen, ihr Dasein sei weniger literarisch als sprachpolitisch
gerechtfertigt.

Mir scheint nämlich, dass sowohl inhaltlich wie formal
diese Situation zwischen den Sprachen und den Schreibtraditionen,

in welcher sich heute die mehrsprachigen bündner-



Bündnerromanische Literatur 23

romanischen Autoren befinden, eine literarische
Herausforderung besonderer Art sein müsste. Jetzt, wo auch sie
endlich sich selbst und keine von der Sprachgemeinschaft ihnen
zugedachte Funktion zum Zentrum ihres Schreibens machen
können, müsste eine neue Schärfe der Selbst- und
Weltorientierung zwischen den Sprachen in dieser Literatur zum
Vorschein kommen. Den Spuren einer vergehenden Sprachwelt
entlang müssten neue Irritationen und neue Lüste sensibler
moderner Subjekte erlebbar werden: von hellhörigen
Menschen, die mittendrin sind in dem, was unsere heutige Welt zum
höllischen und himmlischen Planeten macht, und doch dabei
über ein sprachliches Orientierungsfeld verfügen, in welchem
sie mit ihren Wünschelruten ganz unerhörte Dinge entdecken.

Ich meine, dass die traditionelle rätoromanische Literatur
als unserer Zeit und unserem Lebensgefühl nicht mehr gemäss
betrachtet werden muss. Ich meine damit nicht, dass man in
Zukunft nicht auch auf rätoromanisch wird erzählen und
Gedichte schreiben können. Aber dieses wird anders sein
müssen, als es bisher war, falls es uns weiterhin interessieren
soll. Es wird eine radikale Art der Suche nach hinten und nach
vorn sein müssen: ein neues Aushorchen vergangener Sprache,
ein zum Klingen Bringen dessen, was in dieser Sprache aus
Scham und aus Scheu bisher ungesagt blieb. Denn ungesagt ist
da noch vieles. Aber sagen können uns dies heute nur jene, die
sich nicht aussparen, wenn sie sich aufmachen, die noch
verborgenen Möglichkeiten ihrer Sprachen auszuloten.

Vermutlich hat es bisher in der bündnerromanischen Literatur

keinen Mandelstam gebraucht. Man wird aber auch in
dieser Literatur — soll es sie weiter geben — künftig nicht ohne
einen Mandelstam auskommen. Denn das, was die Menschen
bisher in dieser Sprache zum Schreiben und zum Dichten
brachte, muss noch einmal gesagt werden: ganz neu und ganz
anders.

Iso Camartin
Universität und

ETH Zürich




	Bündnerromanische Literatur : quo vadis?

