
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 18 (1990)

Artikel: Stylistique et argumentation : la métonymie chez Voltaire

Autor: Bonhomme, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-259861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-259861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STYLISTIQUE ET ARGUMENTATION

La métonymie chez Voltaire

Parmi les nombreux travaux actuels sur l'argumentation,
exceptionnels sont ceux qui prennent en compte les figures du
discours. En effet, malgré le renouvellement théorique de leur
approche depuis les années 70, celles-ci restent encore la
plupart du temps confinées dans le domaine ornemental qui a été
le leur depuis Aristote, cela expliquant le statut généralement
marginal qu'on leur reconnaît dans l'analyse textuelle. Or,
loin d'être de simples effets d'écriture, des figures comme la
métaphore et la métonymie constituent souvent l'ossature
stylistique de certains types de discours. En ce qui concerne plus
particulièrement la métonymie, celle-ci peut former la matrice
argumentative d'une œuvre, comme le montre le cas exemplaire
de Voltaire.

S'il est un écrivain qui affiche son culte pour une écriture
exacte, c'est bien Voltaire. Rappelons à cet égard ses prétentions

à la «vérité», au «certain», à des «tableaux fidèles»1.
Autant d'exigences corroborées par le mépris de l'historien
Voltaire pour les mauvais historiens qui composent des
«contes» ou des «fables»2. Sans parler de cette sorte de frénésie
qu'il montre à peser les événements, à rechercher leurs motivations

et leurs implications, à relater le moindre détail, cela dans
la majorité de ses ouvrages... Cependant, ces beaux principes et
cet étalage d'objectivité sont intégrés chez Voltaire dans un
contexte polémique. C'est que, comme il le reconnaît lui-même,
«la littérature est une guerre continuelle»3, guerre qui amorce
au bout du compte une cassure entre les intentions affichées, le

comportement superficiel d'une part, et le fond de l'œuvre
d'autre part. Il est difficile de rester neutre lorsqu'on est engagé
dans les luttes du siècle et par-delà son vernis d'objectivité, la
phrase de Voltaire se fait vite subjective. Celui-ci semble coller
aux faits, car il faut être fiable et probant, mais dans la



54 Marc Bonhomme

pratique il travestit facilement ces mêmes faits pour emporter
l'adhésion du lecteur coûte que coûte. D'où ce hiatus quasi
systématique qui caractérise l'écriture de Voltaire, sa dénotation

disant autre chose que ce qu'elle paraît dire et fonctionnant

le plus souvent en porte-à-faux, à travers une profusion
de litotes (i.e. le dire suggéré), d'antiphrases le dire inversé),
de sous-entendus (ou le non-dire)... Mais l'arme privilégiée de
Voltaire dans cette stratégie discursive est encore la démarche
métonymique, à savoir cette figure qui assure des échanges
dénotatifs entre deux pôles coréférentiels à l'intérieur d'un
même univers thématique. Par les transferts contiguëls qu'elle
suscite, sources d'un «dire décalé», la métonymie lui permet de
distordre sa dénotation en se maintenant dans l'isotopie du
discours, si bien qu'elle se présente comme un instrument
d'argumentation des plus efficaces: grâce à la métonymie,
Voltaire peut falsifier la réalité pour imposer son point de vue,
tout en ayant l'air de ne pas le faire.

Au niveau de la réception du texte, une telle discordance
entre l'être métonymique et le paraître vrai de l'écriture voltai-
rienne se double d'un jeu équivoque sur les catégories de

l'explicite et de l'implicite. Par le biais des transferts dénotatifs,
Voltaire oriente et fausse son expression dans le sens de sa

polémique. Mais son intérêt est que le lecteur ne sache rien de

cette manipulation, car si celui-ci découvre le truquage
métonymique, le rendement de la figure s'évanouit aussitôt. En
somme, la métonymie est pour son producteur Voltaire une
figure déformante et évidemment consciente. Mais pour le

lecteur, le texte doit demeurer à tout prix objectif et la
métonymie invisible, condition sine qua non de son efficacité. Cela
explique les deux lectures possibles des œuvres de Voltaire:

— La lecture «naïve», conforme au parti-pris de celui-ci, qui
adhère pleinement à son texte et qui voit en lui une écriture
plus ou moins translucide, entrecoupée ça et là par un peu
d'ironie.

— La lecture critique, métonymique pour nous, sensible à la
fracture entre l'objectivité avouée de Voltaire et sa partialité
réelle. A l'issue de cette lecture iconoclaste, l'ambiguïté de son
écriture se manifestera dans toute son ampleur. L'étude qui
suit n'a pas d'autre propos que d'opérer cette lecture critique



Stylistique et argumentation 55

et seconde du texte de Voltaire à travers le dévoilement des
trois grandes configurations métonymiques exploitées dans ses

ouvrages théoriques, historiques et romanesques: les
métonymies actancielles (en faire avec), synecdochiques (en être
dans) et situatives (en être avec)4. Notre but est de déceler
comment les transferts qui en découlent instaurent chez lui une
triple altération des entités et des faits exposés, la métonymie
favorisant tour à tour une dégradation, une diminution et
même une négation referentielle de ses principales cibles dans
sa lutte philosophique.

I. LA DEGRADATION REFERENTIELLE
PAR LA MÉTONYMIE ACTANCIELLE

Prenant place dans des séquences dynamiques, la
métonymie actancielle est abondamment employée par Voltaire
pour disqualifier une notion qu'il combat, la substitution denotative

se faisant alors selon deux modalités. Tantôt elle injecte,
innocemment en apparence, la notion dénoncée dans le
contexte négatif d'une notion qui lui est contigue (Dévalorisation

indirecte). Tantôt elle remplace la notion visée par une
notion contigue elle-même négative (Dévalorisation directe).
Mais dans les deux cas on aboutit à de violentes dépréciations,
qu'elles affectent les adversaires de Voltaire, leurs pratiques ou
diverses réalités objectales.

1. La métonymie Auteur/Œuvre au service de la lutte contre
Rousseau

La métonymie est très appréciée de Voltaire pour ridiculiser
son vieil adversaire littéraire et philosophique, Rousseau.
Elle lui donne notamment toute latitude pour polémiquer à

moindres frais contre son œuvre maîtresse, La Nouvelle
Héloïse. Le créateur de Candide sait bien que ce roman met en
scène un héros, Saint-Preux, totalement distinct de son auteur.
Mais en même temps, les incessants épanchements personnels
qu'y montre Rousseau agacent au plus haut point Voltaire qui
en fait l'objet principal de ses critiques dans ses quatre lettres
écrites contre La Nouvelle Héloïse en 17615. Pour accroître la



56 Marc Bonhomme

portée de ses attaques contre cet ouvrage, Voltaire fait appel à

un subterfuge métonymique dans sa seconde lettre. Jouant sur
la relation actancielle Auteur-Œuvre, il nous donne à penser
que Jean-Jacques décrit non pas les aventures de Saint-Preux,
mais les siennes propres, la métonymie transformant le statut
hétérodiégétique de Jean-Jacques en un statut homodiégétique,
selon le processus:

AUTEUR-NARRATEUR CRÉER ACTEUR-HÉROS -> AUTEUR-NARRATEUR
(/ACTEUR-HÉROS

Jean-Jacques Saint-Preux Jean-Jacques
Saint-Preux)

Si encore Jean-Jacques devenait un héros romanesque positif!
Mais comme par un malicieux hasard, la métonymie en fait le
protagoniste d'événements pitoyables. Pour commencer, son
statut social devient des plus vulgaires:

Milord [...] courut sur le champ chez M. le baron du pays de
Vaud, à qui il avait demandé sa fille en mariage, et la lui demanda

pour le précepteur Jean-Jacques. Le baron fut assez malavisé
et assez imprudent pour dire qu'on se moquait de lui, et que
Jean-Jacques [...] n'était point fait pour épouser la fille d'un
baron. (P. 134)

L'insertion métonymique de Rousseau dans son roman le
transforme parallèlement en un insatiable coureur de jupons.
Si l'on en croit Voltaire, ce n'est plus Saint-Preux, mais Jean-
Jacques qui fait ménage à trois avec Julie et M. de Volmar:
«Jean-Jacques vécut depuis fort uniment entre son ancien cocu
et son ancienne maîtresse.» De plus, transféré dans son œuvre
à la place de son héros, Rousseau devient successivement
un ivrogne («Jean-Jacques alla cuver son punch») et un
aventurier:

Quand [M. de Volmar] fut en possession des charmes de la belle
Julie, c'était bien là le cas pour Jean-Jacques de chercher ses
consolations ordinaires; mais il aima mieux faire le tour du monde
avec l'amiral Anson. Il assista à la prise du fameux vaisseau de
Manille, et eut pour son droit de présence une part considérable
du butin: nous ne savons pas ce que cet argent est devenu; mais il
est à croire que Jean-Jacques est aujourd'hui un des plus riches
marins du canton de Berne que nous ayons à Paris. (P. 136)



Stylistique et argumentation 57

Bref, simulant l'autobiographie, la métonymie finit par faire
de Jean-Jacques un antihéros, son engagement abusif et ses

débordements narratifs se convertissant en débordements tout
courts.

2. La métonymie actancielle double et la démotivation des

pratiques du catholicisme

La métonymie rend Rousseau ridicule, ce qui n'est pas très
aimable, mais ce qui reste somme toute négligeable. Lorsque
Voltaire délaisse ses ennemis littéraires pour dénigrer les actes
mêmes liés à la religion, les dommages causés par cette figure
peuvent être autrement importants. Passant alors d'une
contextualisation comique à une contextualisation aberrante et
exploitant la configuration actancielle double faire
profane—faire sacré qui fonde les pratiques du catholicisme (En
faisant tel exercice, on accomplit tel acte sacré), Voltaire dénature

systématiquement cette religion par la platitude de ses

manifestations extérieures, cela en substituant dénotativement
le signifiant profane au signifié religieux qui lui est associé:

FAIRE PROFANE 1

INDIVIDU(S) —> INDIVIDU(S) FAIRE PROFANE 1

FAIRE SACRÉ F (/FAIRE SACRÉ 1')

\ / \___=¿ /

ISOTOPIE SACRÉE ISOTOPIE SACRÉE

Le résultat en est une déperdition totale de la sacralité du
catholicisme, la discordance entre la superficialité de l'action
métonymique et la force du contexte religieux visant en définitive

à montrer le non-sens d'une telle religion. Prenons un
sacrement comme le baptême. La métonymie actancielle le vide
complètement de sa substance dans les Lettres philosophiques,
le confinant à ses contingences. Pour le quaker de la première
lettre, on ne baptise pas, mais on «jet[te] de l'eau froide sur la
tête, avec un peu de sel»6. Dans le Dictionnaire philosophique
(«Guerre»), une discordance métonymique similaire entre la
pratique effective et sa sacralité contigue discrédite la soi-
disant gravité des péchés. Ainsi le péché de séduction. Au lieu
d'écrire clairement qu'il entraîne la damnation éternelle selon
certains censeurs catholiques, Voltaire le dénote par l'une des



58 Marc Bonhomme

actions profanes qui lui est connexe (Se maquiller/Pécher),
détour dénotatif qui rend caricaturale la sévérité de ses

conséquences dans l'au-delà:

[Les harangueurs] prouvent en trois points et par antithèse que les

dames qui étendent légèrement un peu de carmin sur leurs lèvres
fraîches seront l'objet éternel des vengeances de l'Eternel.

Mais ce type de trope est beaucoup plus subtil lorsqu'il
disqualifie indirectement la religion catholique, par exemple
quand Voltaire fustige le scandale de l'intolérance. La
métonymie Action périphérique/Croyance religieuse lui sert dès lors
à rendre anodines les religions persécutées, comme l'islam et le
protestantisme, ce qui met en évidence par contre-coup la
cruauté du fanatisme catholique. Celui-ci ne s'exerce plus
logiquement sur une assise métaphysique, ce qui pourrait à la
rigueur le justifier, mais métonymiquement sur des conduites
futiles. Pour qui suit à la lettre le rabbin Akib dans son
Sermon, des musulmans ont été martyrisés par les Portugais
non pas parce qu'ils étaient musulmans, mais uniquement
pour leur façon d'agir un peu particulière Pratiques
annexes/Religion):

Deux musulmans ont été livrés aux tourments les plus cruels,
parce que leurs pères et leurs grands-pères avaient un peu moins
de prépuce que les Portugais, qu'ils se lavaient trois fois par jour,
tandis que les Portugais ne se lavaient qu'une fois, qu'ils nomment
Allah l'Etre éternel, que les Portugais appellent Dios, et qu'ils
mettent le pouce auprès de leurs oreilles quand ils récitent leurs
prières '.

De même, si l'on se fie à l'Essai sur les mœurs (t. 2, p. 481), on
n'a pas persécuté les protestants à la fin du XVIe siècle parce
qu'ils étaient protestants, mais seulement parce qu'«ils
chant[aient] à leur manière». Comment encore dans Les
Voyages de Scarmentado un prêtre écossais justifie-t-il les

massacres des protestants en Angleterre sous Marie Stuart?
Selon lui, on ne les a nullement tués parce qu'ils n'étaient
pas catholiques, mais «parce qu'ils ne prenaient jamais d'eau
bénite»8.

En déplaçant le protestantisme sur ses pratiques adjacentes,
la métonymie rend les guerres de religion encore plus odieuses,



Stylistique et argumentation 59

ne serait-ce que par le raccourci argumentatif qu'elle sous-
entend: on se bat non pas contre une hérésie (Prétexte fort),
mais contre de simples gestes (Prétexte faible), attitude qui frise
l'absurde.

3. La métonymie de la matière et la dévalorisation des objets
sacrés ou luxueux

Jusqu'ici, la stratégie de Voltaire consistait à attaquer un
adversaire ou une pratique en les insérant métonymiquement
dans des contextes ridicules et disconvenants. Mais son
utilisation de la métonymie peut se faire davantage corrosive, du
moment où le transfert dénotatif opère au profit d'un terme
intrinsèquement dépréciatif. C'est le cas lorsque, s'en prenant à

certaines entités objectales hautement positives, Voltaire fait
appel à la métonymie actancielle de la matière:

INDIVIDU(S) AVEC MATIÈRE FABRIQUER OBJET(S)
+ —> MATIÈRE

/OBJET(S) +

pour les ravaler dans leur informité substantielle.
Poursuivant sa lutte contre le catholicisme et laissant

momentanément de côté ses pratiques, Voltaire dégrade par ce
biais la sacralité des objets du culte. On constate ainsi chez lui
toute une dévalorisation matérialisante de l'hostie par les
transferts en cascade:

Matériel «- FARINE / PÂTE / HOSTIE -> Sacré

En particulier, pour rabaisser l'hostie et l'Eucharistie qui lui est
attachée, Voltaire crée de toute pièce des contrastes Dieu #
pâte, farine (/Hostie), alors que l'association Dieu-Hostie serait
ressentie comme parfaitement homogène. Lisons sur ce point la
déclaration de M. Fréret dans Le Dîner du comte de Boulainvil-
liers: «Peu à peu on adorera Dieu [...] sans croire qu'on fasse
des dieux avec de la farine»9, ainsi que la diatribe de l'honnête
homme dans son Catéchisme: «Papistes, [...] brûlez des malheureux

qui ne croient pas qu'un morceau de pâte soit changé en
Dieu à la voix d'un capucin ou d'un récollet»10. Un même

processus de matérialisation par la métonymie altère les
représentations du Christ. «La vraie croix de Saint-Lô» sur laquelle
jure Louis XI devient «un simple morceau de bois» dans



60 Marc Bonhomme

l'Essai sur les mœurs (t. 2, p. 2). Transfert ligneux qui déconsidère

également la Vierge dans la Relation du bannissement des

jésuites de la Chine: «La mère de Dieu [...] est à la vérité [...] en
bois»".

Pendants profanes de la sacralité, les objets luxueux
subissent une dévalorisation aussi énergique, bien que voilée
par la continuité isotopique du contexte, surtout lorsque
Voltaire blâme l'engouement de l'Occident et du XVIIIe siècle pour
les denrées coloniales rares. Entre autres, il sollicite le pouvoir
dissolvant de la métonymie matérialisante quand il critique un
produit comme la porcelaine dans l'article «Chine (de la)» du
Dictionnaire philosophique: «Nous allons chercher à la Chine
de la terre, comme si nous n'en avions point»12.

II. LA REDUCTION REFERENTIELLE PAR LA
MÉTONYMIE SYNECDOCHIQUE

Dans les manipulations précédentes, la métonymie limitait
son champ d'action au domaine axiologique, dénotant l'objet
de la polémique par le relais d'un contexte ou d'un terme
négatifs, l'extension de la notion visée demeurant intacte. A un
degré ultérieur, Voltaire peut remettre en cause l'intégrité
même des notions dénigrées en les réduisant référentiellement
par la métonymie synecdochique. Délaissant les décalages
actanciels pour les transferts particularisants, ce processus
minimise trois grandes cibles: les motifs de la guerre, la condition

humaine et la Bible.

1. Réduction des motifs de la guerre

Antimilitariste convaincu, Voltaire dénonce assez souvent
les guerres à travers l'inconsistance de leurs mobiles. Affaires
en apparence considérables, elles deviennent à la suite de la
focalisation synecdochique une réalité insignifiante au niveau
de leur déclenchement, une telle réduction originelle introduisant

un non-sens complet dans leur processus. Considérons la
guerre franco-anglaise à propos du Canada au XVIIP siècle.
D'après Martin dans Candide Français et Anglais n'ont
aucunement combattu pour cet immense territoire, mais, déri-



Stylistique et argumentation 61

sion de la synecdoque spécifiante, «pour quelques arpents de
neige» (p. 217). Diminution synecdochique qui se voit confirmée

dans l'Essai sur les mœurs (t. 2, p. 372) par un même
transfert Elément/Pays: «[Les Anglais] prirent toute l'Acadie:
cela ne veut pas dire autre chose sinon qu'ils détruisirent des
cabanes de pêcheurs.» En outre, Voltaire s'attache à minimiser
l'importance des casus belli. Parlant des troubles religieux des

premiers siècles dans Le Dîner du comte de Boulainvilliers, son
porte-parole M. Fréret évoque les «athanasiens et les ariens
remplissant l'empire romain de carnage pour une diphtongue»
(p. 204), ce qui ramène les disputes sur la consubstantialité
à leur infime composante phonique. L'Essai sur les mœurs
réduit la source des guerres européennes du XVIIP siècle à une
futilité identique, grâce à un transfert Coup de canon/Guerre
d'Amérique:

[L'Acadie] a été le sujet d'une guerre violente en 1755 [...] et cette
guerre a produit celle d'Allemagne, qui n'y avait aucun rapport.
La complication des intérêts politiques est venue au point qu'un
coup de canon tiré en Amérique peut être le signal de l'embrasement

de l'Europe. (T. 2, pp. 372-373)

Par de telles compressions referentielles qui convertissent le
grandiose en détail, la guerre devient une antiépopée, toujours
cruelle, mais en plus franchement grotesque.

2. Miniaturisation de la condition humaine

Entamant un long travail de sape contre l'orgueil humain,
Voltaire n'hésite pas à discréditer les simples mortels, sa
philosophie s'orientant vers un relativisme total. Pour ébranler la
centralité de l'homme dans l'univers, Voltaire commence par
rapetisser son cadre de vie, sa cible étant le géocentrisme hérité
des systèmes astronomiques de l'Antiquité et de la tradition
judéo-chrétienne. Centre de l'univers pour la Bible et pour
Ptolémée, la terre devient un astre minuscule chez Voltaire,
disciple en cela des Copernic et des Newton. La réduction
Partie/Tout fait par exemple de la terre «un petit grain de
sable» dans le Dictionnaire philosophique («Dogmes») et un
«petit amas de boue» dans le Traité de métaphysique 7 On
relève une réduction similaire Grain/Roche/Montagne à



62 Marc Bonhomme

travers les propos de Micromégas, le relief terrestre se trouvant
presque néantisé par son visiteur extraplanétaire: «Ce globe-ci
est si mal construit [...]: voyez-vous [...] tous ces petits grains
pointus dont ce globe est hérissé et qui m'ont écorché les pieds?
(Il voulait parler des montagnes)» (op. cit., p. 103).

Après avoir réduit référentiellement la terre, Voltaire en
miniaturise les habitants, luttant alors directement contre les

présomptions humaines et contre l'anthropocentrisme qui en
découle. C'est encore dans Micromégas15 que cette réduction
est employée avec le plus d'insistance, à travers la perception
des deux géants de Sirius et de Saturne qui parcourent notre
terre. Rencontrent-ils par hasard d'éminents savants? En
réalité, ils ne voient que des atomes, des «atomes [qui] se

parl[ent]» (p. 106), «des atomes [avec lesquels] ils désirent lier
conversation» (p. 107)... De telles réductions synecdochiques
prennent toute leur saveur dans cette exclamation du Saturnien,

étonné par l'intelligence de l'un des savants: «Quoi! cet
atome m'a mesuré! Il est géomètre, il connaît ma grandeur!»
(p. 108). Ces diminutions referentielles en disent davantage
qu'un long raisonnement sur la faiblesse constitutive de
l'homme devenu quasiment inexistant du point de vue
physique, même s'il est capable de briller par son esprit.

3. L'exégèse réductrice de la Bible

Voltaire prétend examiner méthodiquement la Bible, effectuant

un retour aux textes mêmes pour condamner les déviations

ultérieures de l'Eglise. Dans cette optique, il mène une
étude comparative sur la Bible et le Veidam, il élabore des

hypothèses sur Abraham, il rejette les faits bibliques qui sortent

du domaine de la raison comme les miracles; en un mot il
affiche toutes les garanties d'une recherche scientifique. Pourtant,

quand on lit le texte de Voltaire entre les lignes, on
découvre que, derrière cette quête louable de la vérité, se cache
une vision systématiquement réductrice de l'épopée biblique et

que, sous le couvert d'une exégèse rigoureuse, son exégèse est
en réalité une exégèse de combat. Regardons en premier lieu la
géographie de la Palestine. La plume de Voltaire lui fait subir
une véritable mutation lilliputienne. Dans l'Essai sur les mœurs
(t. 1, p. 555), la Palestine est doublement réduite à une province
et à un canton (Canton/Province/Pays16):



Stylistique et argumentation 63

La Palestine n'était que ce qu'elle est aujourd'hui, un des plus
mauvais pays de l'Asie. Cette petite province est dans sa longueur
d'environ soixante-cinq lieues, de vingt-trois en largeur [...]. Si ce

canton était cultivé, on pourrait le comparer à la Suisse.

A la suite d'une même restriction synecdochique au début du
Dictionnaire philosophique («Abraham»), la terre promise se

limite à une seule de ses composantes naturelles: «Les descendants

d'Ismaël ont chassé les Juifs de leurs cavernes qu'ils
appelaient la terre de promission.» De plus, la Palestine avec
ses royaumes et ses villes explicitement mentionnées dans la
Bible (Josué, Juges...) se ramène dans Les Questions de Zapata
à des villages, transfert qui dénature les brillantes conquêtes de
Josué, lequel «fit pendre trente et un roitelets dont il usurpa les

petits Etats, c'est-à-dire les villages»17. Avec ces transferts
partitifs à la chaîne, comment encore parler du cadre majestueux

de la Bible?
Voyons maintenant si Voltaire est plus objectif avec les

événements bibliques eux-mêmes. En fait, la concentration
referentielle est tout aussi développée dans leur relation,
Voltaire affectionnant les manipulations sur les quantificateurs et
les réductions numériques liées à la «synecdoque du nombre».
Soit un exemple de l'Ancien Testament. Le Livre de Josué nous
rapporte le miracle d'Ayyalon et de Gabaon par lequel Yawhé
arrête le cours du soleil et de la lune pour favoriser la victoire
du peuple élu. La Bible nous dit que ce miracle s'est produit
pour aider le peuple hébreux à «se veng[er] de ses ennemis» qui
étaient «fort nombreux» (Jos., X, 6, 11). Or, chez Voltaire ce
grand nombre devient «une douzaine ou deux de pauvres
innocents» dans la troisième lettre des Questions sur les

miracles18, «quelques malheureux» et «quelques fuyards» dans
la seconde lettre. Le Nouveau Testament n'est pas mieux traité.
Toujours dans les Questions sur les miracles, on remarque un
même recours à la réduction synecdochique pour rendre
compte de YEpître aux Romains de saint Paul, lorsque
M. Covelle s'en prend à saint Paul et à «son épître aux
Romains, c'est-à-dire à quelques Juifs qui vendaient des
guenilles à Rome» (p. 260), alors que l'apôtre s'adresse dans son
texte «à tous les bien-aimés de Dieu qui sont dans Rome» et
aux «habitants de Rome» (I, 7, 15). On voit que la synecdoque



64 Marc Bonhomme

particularisante est des plus expéditives chez Voltaire,
puisqu'elle opère un saut qualitatif, la rupture du trope, grâce
auquel l'ensemble (tous...) devient partie (quelques...), ce
processus constituant déjà une étape vers la négation pure et
simple.

III. LA NEGATION REFERENTIELLE
PAR LA MÉTONYMIE

Dégradation actancielle, réduction synecdochique de l'entité

dénoncée... Mais on trouve chez Voltaire un usage beaucoup

plus incisif de l'arme métonymique à l'issue duquel le
transfert dénotatif ne se contente plus de privilégier le pôle
tropique aux dépens du pôle logique, mais toute identité est
refusée au pôle logique. Jouant sur des métonymies de type
situatif, ce processus argumentatif concerne deux cibles contre
lesquelles Voltaire s'est acharné: les Hébreux et le dogme
catholique.

1. La négation métonymique de l'entité hébraïque

La réduction synecdochique donnait à Voltaire la possibilité
de rabaisser les Hébreux et la Palestine biblique. Pourtant, si

elle en offrait une dénotation amoindrie, elle leur laissait
encore le droit à l'existence. Avec la métonymie géographique,
Voltaire se montre davantage expéditif dans sa lutte contre
l'entité juive. Non seulement il lui enlève toute originalité en
transférant sur elle ses voisins, selon le processus de la
métonymie spatiale:

Palestine être à côté de pays contigus —> pays contigus / Palestine
(et Juifs) (et habitants) (et habitants) (et Juifs)

Mais surtout il pousse son transfert jusqu'à la négation de la
nation juive, parvenant au stade final:

PAYS CONTIGUS / PALESTINE —> PAYS CONTIGUS "
(et habitants) (et Juifs) (et habitants)

En d'autres termes, la contamination métonymique conduit à

la fusion de l'entité hébraïque avec ses voisins, puis à sa

disparition complète.



Stylistique et argumentation 65

Voltaire neutralise métonymiquement les Hébreux et leur
territoire par deux peuples environnants:

— Les Phéniciens (-> Phénicie l/Palestine |):

Du temps d'Alexandre, il y avait dans un coin de la Phénicie un
petit peuple de courtiers et d'usuriers, qui avait été longtemps
esclave à Babylone. (Les Lettres d'Amabed, p. 429)

— Les Syriens (-? Syrie l/Palestine |):

Il n'en va pas en Angleterre aujourd'hui comme autrefois. Ce n'est
plus le temps où un verset d'un livre hébreu, mal traduit d'un
jargon barbare en un jargon plus barbare encore, mettait en feu
trois royaumes. Le parlement prend peu d'intérêt à un roitelet
d'un petit canton de Syrie20. (Diet, phii, «David»)

Ces transferts métonymiques se rapprochent de la technique du
dépaysement très usitée au XVIIP siècle, que ce soit dans Les
Lettres persanes de Montesquieu ou dans Les Bijoux indiscrets
de Diderot. Mais tandis que dans ces œuvres les glissements
géographiques ne sont là que pour déguiser la critique et ont
surtout une fonction énonciative, le réfèrent lui-même restant
intact, la résorption des Hébreux par leurs confins équivaut à

un déni de référence, et partant à une profession de non-être.

2. La négation métonymique du dogme catholique

La dégradation actancielle condamnait déjà certains aspects
du catholicisme. Bien que la sacralité du baptême et de l'hostie
fût alors sévèrement ébranlée par la métonymie, leur spécificité
n'était pas vraiment remise en cause. Voltaire peut aller plus
loin dans ses attaques contre la religion catholique en niant
totalement deux des piliers de sa doctrine: l'existence de l'âme
et la transsubstantiation. Ces deux dogmes se ressemblent dans
la mesure où la théologie catholique reconnaît en eux une
contiguïté étroite de deux notions, l'une perceptible, l'autre
non perceptible, dans la spatialité d'un même ensemble. La
nature de l'âme et la transsubstantiation étant pour Voltaire de
faux problèmes à éliminer, sa stratégie va consister à substituer
métonymiquement le pôle imperceptible au pôle perceptible,
cela dans les contextes les plus prosaïques et les plus matériels



66 Marc Bonhomme

entourant ce dernier. Chaque fois, de tels transferts entraîneront

des conséquences insensées qui récuseront ipso facto toute
existence pour le pôle non perceptible et les dogmes fondés sur
sa présence.

«Savons-nous seulement si nous avons une âme?» s'interroge

Birton dans l'Histoire de Jenni21. Cette question pourrait
être celle de Voltaire, fondamentalement sceptique sur le

concept d'âme et écrivant dans le Dictionnaire philosophique:
«En adorant Dieu de toute notre âme, confessons toujours
notre profonde ignorance sur cette âme» («Ame»). Deux théories

rebutent plus spécialement Voltaire: celle de la coextensibi-
lité de l'âme et du corps et celle de l'innéité de l'âme. Plutôt que
de se perdre dans des considérations abstraites et interminables,

il utilise la stratégie métonymique, beaucoup plus
rapide, pour démontrer l'incohérence de ces deux conceptions.
L'âme est coextensible au corps, affirment les théologiens.
Partant de ce postulat, Voltaire raisonne par l'absurde: s'il
existe une intime contiguïté Ame-Corps dans l'homme, rien ne
lui interdit de transférer métonymiquement la première dans
le contexte du second, ce qu'il fait dans le Dictionnaire philosophique

(«Ame»):

Par quel tour d'adresse une âme dont la jambe aura été coupée en
Europe, et qui aura perdu un bras en Amérique, retrouvera cette
jambe et ce bras, lesquels ayant été transformés en légumes,
auront passé dans le sang de quelque autre animal?

Ce transfert révèle aussitôt que la croyance à la coextensibilité
de l'âme et du corps détruit le concept d'âme, puisque celle-ci
devient corruptible, alors que le dogme catholique voit en elle
un tout éternel. Dans Micromégas, un raisonnement métonymique

similaire met en pièce l'innéité de l'âme. Son intégration
dans le contexte du corps, coprésent à elle, dévoile immédiatement

une contradiction insoutenable entre la théorie et les
faits:

L'âme est un esprit pur qui a reçu dans le ventre de sa mère toutes
les idées métaphysiques, et qui, sortant de là, est obligée d'aller à
l'école et d'apprendre tout de nouveau ce qu'elle a si bien su.
(P. 125)

Insérant l'âme dans les contextes les plus concrets du corps et
la rendant oublieuse, corruptible et matérielle, la métonymie



Stylistique et argumentation 67

nous invite à une interrogation cruciale: comment croire encore
à la spécificité de cette âme? La contiguïté que les théologiens
lui font partager avec le corps devient inéluctablement une
polarité unique: celle du corps seul.

Voltaire se sert de la métonymie avec une égale virulence
dans sa lutte contre la transsubstantiation. Celle-ci repose sur
la croyance en une coprésence effective dans l'hostie consacrée
de l'Espèce qu'est le pain et de la Substance qui est celle du
Christ divin. Contestant cette présence du Christ, Voltaire se
livre à une réfutation par la métonymie. Il s'appuie insidieusement

sur la doctrine catholique elle-même pour insérer le
pôle dénotatif du Christ-Dieu dans le contexte alimentaire de
l'hostie qui lui est directement associé. Il dénonce ensuite les
aberrations qui découlent d'une telle insertion, annihilant par
la même occasion le dogme qui la sous-tend. De prime abord,
le transfert métonymique de Jésus-Dieu dans le champ de
l'hostie, conséquence normale de la croyance catholique, crée
des oppositions choquantes. Opposition d'une part entre la
spiritualité de Dieu et la matérialité de l'hostie, comme dans le
Catéchisme de l'honnête homme: «Un morceau de pain est
l'éternel»22. Opposition d'autre part entre la divinité de Dieu et
les fonctions physiologiques auxquelles fait appel la consommation

ultérieure de l'hostie. On aboutit, entre autres, à la
manducation de Jésus-Dieu (/Hostie) dans les Questions sur les
miracles: «La moitié de l'Europe [...] croit faire la pâque en
mangeant Jésus-Christ lui-même en chair et en os» (p. 238).
Pire encore pour Voltaire, la métonymie Jésus-Dieu/Hostie
montre que la transsubstantiation dissout la notion même de
Dieu. Ce dernier est par essence un et indivisible. Or, l'insertion

métonymique de Jésus-Dieu dans le contexte divisible de
l'hostie provoque une fragmentation de Dieu qui va presque
jusqu'au polythéisme, si bien que, dans son Dictionnaire
philosophique («Transsubstantiation»), Voltaire s'offusque contre le
fait que l'on considère «non seulement un dieu dans un pain,
mais un dieu à la place du pain, cent miettes de pain devenues
en un instant autant de dieux, cette foule innombrable de dieux
ne faisant qu'un seul dieu».

En somme, qu'elle affecte l'âme ou la transsubstantiation,
la métonymie se présente ici comme un redoutable instrument
d'argumentation. Ce qui importe à Voltaire, ce n'est pas



68 Marc Bonhomme

l'esthétique que les rhétoriciens reconnaissent traditionnellement

à cette figure, esthétique de décoration ou de mise en
relief, mais sa portée démonstrative, le transfert métonymique
ayant chez lui une fonction impérative: prouver l'absurdité
d'une croyance.

A travers la diversité des notions qu'elle affecte et la
progressivité de ses perturbations referentielles, la métonymie
participe chez Voltaire à une stratégie globale: celle de la
négativité, vu qu'elle suscite une dévalorisation constante des
cibles dénotées. Cette dévalorisation métonymique agit
principalement sur la tension du discours. Grâce à la métonymie,
Voltaire fausse la convenance du langage à ses objets, offrant
sur eux des visions négatives soit par défaut, soit par excès:

— La négativité par défaut (ou «en-deça»): la métonymie
transforme une entité importante et/ou positive en une entité
insignifiante et/ou négative. On peut parler dans ce cas de
«dépression» et de banalisation métonymiques, celles-ci frappant
les fondements des notions dénigrées. Dans le domaine
religieux, c'est la banalisation du sacré (pratiques, objets du
culte...); c'est encore la banalisation de l'épopée biblique. Dans
le domaine profane, on découvre une démotivation des sources
de la guerre, ainsi qu'une banalisation du luxe à travers la
dénotation de ses manifestations.

— La négativité par excès (ou «par-delà») : inversement, banalisées

dans leurs fondements, certaines des cibles de Voltaire
peuvent être radicalisées dans leurs statuts, la métonymie se

doublant de renforcements dénotatifs. Relatives en elles-
mêmes, ces cibles deviennent absolument négatives, dénotées
qu'elles sont par leurs implications ultimes (voir la systématisation

des épanchements de Rousseau ou les perversions irréductibles

du dogme catholique).

Parallèlement à son action négative sur la tension du
discours, la métonymie dévalorise ses objectifs par les discordances

qu'elle instaure dans leur fonctionnement. Introduisant
une rupture entre le terme tropique et son contexte, la
métonymie affaiblit les notions attaquées par deux grands types de
discordances:



Stylistique et argumentation 69

— Le contraste: la métonymie engendre chez Voltaire un
certain nombre de contrastes dans les referents visés. Au degré
faible, ces contrastes ne créent que du ridicule: ridicule par
exemple de Rousseau, écrivain soi-disant sérieux engagé dans
des aventures légères. Au degré fort, le contraste fait apparaître
des interrogations relevant de l'absurde: pourquoi l'homme, si

faible, a-t-il des prétentions démesurées? Pourquoi les guerres
dont les sources sont minimes s'achèvent-elles par des

dommages aussi importants? Pourquoi les faits bibliques, si

anodins, ont-ils tant de résonance? Ces contrastes soulèvent
invariablement des doutes sur les entités critiquées.

— La contradiction: plus grave, la métonymie voltairienne
peut provoquer des incompatibilités entre les principes des
cibles visées et leurs résultats. L'absurde devient total à ce

moment, la métonymie détruisant de l'intérieur la cible qui
implose véritablement. Pensons au dogme catholique, aux
contradictions entre le luxe du jeûne et ses buts, entre la
matérialité de l'hostie et Dieu...

Dévalorisations sur le plan de l'axiologie, distorsions sur
celui de la tension du discours, problèmes sur celui de sa
cohérence... La métonymie est bien une figure reine dans la
stratégie destructrice de Voltaire, dans son entreprise de
désarticulation referentielle, cela malgré sa discrétion, ce qui n'est
pas le moindre de ses paradoxes. En effet, dans les énoncés que
nous venons d'analyser, la force de l'argumentation
métonymique découle directement de son économie sémantico-
syntaxique et de la dissimulation de son appareillage discursif.
En cela, on peut dire que la métonymie voltairienne constitue
un beau spécimen d'argumentation piégée.

Marc Bonhomme
Université de Berne

NOTES

1 Voir Supplément au Siècle de Louis XIV, «Lettre à M. Roques», Paris,
Garnier-Flammarion, 1966, p. 303 — Essai sur les mœurs, t. 1, Paris, Garnier,
1963, p. 5, et Histoire de la guerre de 1741, Paris, Garnier, 1971, p. 3.

2 Essai sur les mœurs, t. 1, pp. 161 et 198.



70 Marc Bonhomme

3 «Lettre à M. Roques», p. 304.
4 Ces configurations recouvrent les trois grands types de transferts par

contiguïté:
— Métonymie actancielle Transfert entre deux pôles dénotatifs associés
dans une contiguïté factitive ou puissante, ce que symbolisent la formule: N 1

act N 2 --> N 1 / N 2... et sa variante: N act 1-act 2 -» Act 1 / Act 2...

— Métonymie synecdochique Transfert entre deux pôles dénotatifs associés
dans une contiguïté variationnelle ou englobante (N 1< être dans N 2> ->
N 1< / N 2>...).
— Métonymie situative Transfert entre deux pôles dénotatifs associés dans
une contiguïté stative ou non puissante (N 1 être avec N 2 -> N 1 / N 2...).

Pour ces distinctions, cf. notre ouvrage Linguistique de la métonymie,
Berne, Lang, 1987.

5 Ces lettres sont éditées dans Voltaire, Facéties, Paris, P.U.F., 1973.
6 Lettres philosophiques, Paris, Garnier, 1964, p. 2.
7 Sermon du rabbin Akib, in Facéties, op. cit., p. 154.
8 Les Voyages de Scarmentado, in Romans et contes, Paris, Garnier, 1960,

p. 90.
9 Le Diner du comte de Boulainvilliers, in Dialogues philosophiques, Paris,

Garnier, 1966, p. 207.
10 Catéchisme de l'honnête homme, in Dialogues philosophiques, p. 130.

" Relation du bannissement des jésuites de la Chine, in Dialogues
philosophiques, p. 221.

12 Ce transfert métonymique est clairement explicité dans Les Lettres
d'Amabed, in Romans et contes, op. cit., p. 426: «Ces Occidentaux habitent un
pays pauvre qui ne leur produit que très peu de soie: point de coton, point de

sucre, nulle épice. La terre même dont nous fabriquons la porcelaine leur
manque.»

13 In Romans, Paris, Gallimard, 1961.
14 Edité dans Mélanges, Paris, NRF-Gallimard, «La Pléiade», 1961,

p. 159.
15 In Romans, op. cit.
16 Le terme normal de pays est des plus fréquents dans l'Ancien Testament

pour la dénomination des royaumes qui parsèment la Terre Promise. (Voir
Nombres, XX, 12; XXI, 23; XXXII, 1... — Josué, 1, 2; IX, 2; X, 40...)

17 In Facéties, op. cit., p. 333.
18 In Facéties, op. cit.
" Alors qu'habituellement la métonymie n'annule jamais le pôle substitué,

se contentant de le rendre sous-jacent: N 1 contigu à N 2 -» N 1 (/N 2).
20 Le roitelet en question est bien sûr David.
21 In Romans et contes, op. cit., p. 542.
22 Op. cit., p. 441.


	Stylistique et argumentation : la métonymie chez Voltaire

