
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 17 (1990)

Artikel: Del "Vergonzoso en palacio" a "El amor médico" : el camino hacia la
ironie de Tirso de Molina frente a Lope de Vega

Autor: Canonica, Elvezio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-259600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-259600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEL VERGONZOSO EN PALACIO
A EL AMOR MÉDICO

El camino hacia la ironía de Tirso de Molina
frente a Lope de Vega

0. Introducción

El influjo de la obra dramática de Lope sobre la de Tirso,
considerado tradicionalmente como su principal epígono, es un
hecho sobradamente demostrado por la crítica1. No faltan las
contribuciones que indican las posibles derivaciones temáticas
y estructurales de algunas obras2 pero escasean estudios más
concretos que ofrezcan cotejos rigurosos entre dos o más obras
de los dos grandes dramaturgos contemporáneos, con el fin de
desentrañar no sólo los elementos prestados, sino también, y
sobre todo, la forma de la adopción, la manera de tratar un
material ya elaborado. Hacia esta dirección apunta el presente
trabajo, que forma parte de un estudio más amplio sobre el
poliglotismo en el teatro de Lope, actualmente en preparación.
La comedia de Lope La portuguesa y dicha del forastero
(escrita entre 1615 y 1616 y seguramente representada, pero
impresa sólo en 16533), en la que hay un abundante empleo de
la lengua portuguesa, presenta una serie de correspondencias
con dos obras de Tirso compuestas a varios años de distancia:
la célebre farsa contenida en El vergonzoso en palacio (que
probablemente fue interpolada en la comedia en 16214) y la
comedia El amor médico (escrita entre 1625 y 16265), que
contiene igualmente amplios pasajes en portugués. En este
trabajo me propongo comparar las dos imitaciones con el fin
de desentrañar el radical cambio de actitud de Tirso frente a

Lope, que pasa de una entusiástica adhesión a los dictámenes
del Arte nuevo en la época del Vergonzoso a una sutilísima
rebelión irónica contra los amoríos sacrilegos de Lope en el

período de El amor médico.

1. «La portuguesa cruel» y «La portuguesa y dicha delforastero»
Como se recordará, al final del acto II del Vergonzoso

(escena XIV), Serafina representa una «farsa» que titula: «La



104 Elvezio Canonica

portuguesa cruel». Ruth Kennedy ha sido la única en apuntar
la posible derivación de esta pieza de «teatro dentro del teatro»
de La portuguesa y dicha del forastero de Lope6. La farsa
representada por Serafina se compone de tres escenas, precedidas

de una introducción en que se nos da el título y la
presentación del tema. Procederé a un cotejo de cada una de
estas partes de la farsa con algunas escenas de la comedia de

Lope.

a) Prefacio (II, 14, vv. 1968-1986)
Inmediatamente después de haber dado Serafina el título de

su farsa, doña Juana tiene esta reacción:

En ti el poeta pensaba
cuando asi la intituló (w. 1970—1971),

donde parece posible advertir una insinuación de la procedencia
de la farsa de un texto de otro autor. En esta breve escena

Serafina justifica la asociación que da el título a su farsa:

Portuguesa soy, cruel no (v. 1972).

El primer adjetivo es una consecuencia de la ambientación
del Vergonzoso en los alrededores de la ciudad portuguesa de
Aveiro, y donde el protagonista, Mireno, es el hijo del legítimo
duque de Coimbra. Es éste un informante espacial del mayor
interés, ya que cuando Celia, la protagonista de la comedia
lopesca, llega a Zaragoza disfrazada de portuguesa en busca de
don Félix, afirma ser originaria precisamente de Coimbra. El
segundo, posiblemente apunta a la «crueldad» amorosa de la

que da muestras Celia cuando contesta así la pregunta de un
pretendiente, Riselo:

R: Pues ¿qué ha de hacer el que quiere?
C: Morir.
R: ¡Qué crueldad/
C: Quien muere

no quiera mets galardón (I, 4).

En la farsa de Tirso pregunta Serafina:

¿Qué crueldad has visto en mi?



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 105

y la criada le contesta:

No tener a nadie amor (w. 1974—1976),

que es un eco de la constatación de Fabia, la criada de Celia:

Nadie te agrada.

En ambos textos esta situación de inapetencia amorosa
está justificada por las damas con motivos «feministas». Celia:

Pues, por Dios, que he de ser yo
esta vez quien ha de dar
en escoger y en dejar (I, 1)

y Serafina:

¿ Y será justa cosa,

por ser para otros piadosa
ser yo cruel para mí? (w. 1979 — 1981).

b) Primera escena (II, 14, vv. 1987-2031)
Serafina asume el papel de un «príncipe» que revienta de

celos, porque un «conde» va cortejando a su «Celia bella».
Hay un par de elementos que encuentran un eco inmediato en
la comedia lopesca: el nombre de la dama, Celia, y la mención
de un Conde. Justo en la primera escena de La portuguesa de
Lope, Celia acaba de rechazar las ofertas amorosas del Conde
Leonardo. En otra escena de celos de la comedia lopesca
(III, 6) hay ulteriores elementos comunes. Por un lado, los
celos se producen por hablar el galán con la dama. En la farsa,
el fingido príncipe se dirige al supuesto Conde en estos términos:

Espantado estoy... de vos

porque habláis con ella

y de ella porque os oye a vos (w. 1998 — 2000),

eco diluido de las palabras de Lisarda, la rival amorosa de
Celia en la comedia:

¿«Cousinha» es tener aquí
a Félix conversación? (III, 6).



106 Elvezio Canonica

En segundo lugar, el príncipe de la farsa muestra
claramente su intransigencia frente a su rival:

Oye: no hay satisfacciones
que serán intentos vanos:
pues como no tenéis mano
queréis vencerme a razones (w. 2010 — 2013).

Lo mismo ocurría en la misma escena de la comedia, donde
Constanza trataba de apaciguar a Lisarda proponiéndole dar
la mano a Félix:

Dai-ca as mäos, que sabe Deus
quanto o sento (III, 6),

pero ésta muestra su intransigencia con un decidido:
«¡Suelta!», lo que provoca la reacción de Constanza, en la que
emplea una palabra-clave: «Jesu! que mulher täo crual».

c) Segunda escena (vv. 2032 — 2075)
El príncipe decide pedir perdón a la dama por el enojo que

le ha dado. Tampoco faltan correspondencias con la comedia.
Después del primer encuentro en Madrid de Félix con
Constanza, en el que ella se había mostrado muy dura con él,
«cruel» diríamos, ya que, si no la palabra, aparece con toda
claridad la actitud:

F: Dadme una mano.
C: Urna mäo?

Que vos cortara prometo
la vossa, a ter urna faca.

F: ¡Bravo rigor! ¿Qué os han hecho
mis manos para cortarlas? (II, 25),

es Félix quien trata de apaciguarla, como si tuviese que pedirle
perdón de algo que no comprende:

F: Pues dime, ¿en qué te ofendí,
para que de mí te quejes? (III, 5).

Lo mismo ocurre con el príncipe, quien pregunta a Celia:

¿De qué sirve este desdén? (v. 2050).



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 107

La inversión irónica de los papeles va aún más allá en
Tirso, donde es el amante quien pide a la dama que le mate:

Mátame, toma esta daga (v. 2056).

Pero hay un pasaje en esta segunda escena de la farsa que
está aún más estrechamente ligado con esta misma escena de la
comedia (III, 5). Félix se dirigía a Constanza en un tono muy
tierno, añorando a la dama que había dejado en Madrid y
tratando de imaginar su rostro, que no alcanzó a ver y que
ahora le parece materializarse en el de Constanza. Toda la
escena es un magistral contraste de claro-oscuro. Félix se ve a
sí mismo

como ciego que escuchando
el ruido de una fiesta,
de lo que estará compuesta
está dentro imaginando

y dice: «Esto es oro y plata».
Y en las colores dilata
la vista al entendimiento;
Que si entonces la cobrase,
a lo que no vio diría:
«Esto fue lo que yo vía»

Así yo, que ciego vi
de noche tanta ventura
imaginé la hermosura

que ahora descubro en ti;

y termina así:

Pues no pude imaginar
más gloria de la que miro en ti.

Es un pasaje de estremecedora belleza, pero que parece
pasarse de los límites de la tradicional «religio amoris»7,
rozando la parodia del lenguaje místico. La lectura de Tirso
quedó marcada por la insistencia en la luz negada, pero sobre
todo por la parodia del lenguaje místico. Esta es su versión:

mi gloria, mi luz, mi cielo,
mi regalo, mi consuelo,
mi paz, mi gloria, mi bien (w. 2051—2053).



108 Elvezio Canonica

Asimismo, el príncipe se dirige a su dama en estos términos:

Como te adoro, me atrevo (v. 2062);

el mismo verbo lo empleaba Félix en la misma escena:

Constanza, yo te adoro.

Son todos términos típicos de la «religio amoris», pero el
estilo enumerativo y la repetición del más comprometido hacen
más acusada la intención paródica. En cuanto a «consuelo», se

trata de un eco evidente de la súplica de Félix, cuando Constanza

le hace creer que Celia ha muerto por desesperación
amorosa: «Consuélame». Al final de la escena, en la farsa,
Serafina, transportada por su furor, abraza a su criada. Lo
mismo ocurría en la comedia, cuando Félix suplicaba a
Constanza: «Dame esos brazos luego». Notemos para terminar que
en esta escena de la comedia vuelve a aparecer la palabra-
clave: «cruel», que Constanza atribuye a Félix por su actitud
para con Celia (es decir con su «alter ego»).

d) Tercera escena (w. 2077-2159)
Serafina finge «un loco». Es la continuación de la escena de

los celos del príncipe hacia el conde, esta vez llevada a sus
extremos, ya que su rival se va a casar con su dama. Sigue a
continuación la representación de la boda que tiene lugar en
una aldea, «a lo villanesco» (v. 2095). En este caso, parece más
bien que Tirso haya construido sobre un tema que en Lope
estaba sólo esbozado, es decir la boda tramada por los celos de
Lisarda (y no realizada), entre Constanza y el criado Beltrán
(III, 12). Hay algunos elementos que lo indican: primero la
mención repetida de los adjetivos villana y villanesco. Cuando
Constanza se entera del proyecto de Lisarda, se inventa una
genealogía noble, lo que impediría su enlace con un criado:

Olhai se sao semelhantes
os marqueses e os vilâos.

Y cuando Beltrán cree que todo está ya decidido y pide a
Constanza unas muestras de su amor, ella reacciona dándole
un bofetón y diciéndole:

Fatai com siso, vilào (III, 18).



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 109

Este trueque súbito de condición social (aunque fingido),
parece haber marcado la lectura de Tirso, porque anota,
hablando de Celia: «Villana su amor la ha vuelto» (v. 2097).
Otro recuerdo de la comedia son los versos del príncipe:

piérdase también la vida

pues ya se ha perdido el seso (w. 2088—2089),

eco de la «cruel» petición de Constanza a Félix, quien le
preguntaba, hablando de Celia:

F: Pues, si es muerta, ¿qué puedo yo hacer? —
C: Morir.
F: ¿Morir?
C: O perder el seso (III, 5).

Hemos notado ya que Constanza da un bofetón a Beltrán,
tratándole de «viläo». Pues, lo mismo ocurre en la farsa,
cuando el príncipe se introduce en los festejos de la boda y riñe
con un personaje que está ahí presente y que suponemos, por
su lenguaje rústico, tratarse de un «villano»: Serafina «dase un
bofetón», reza la acotación. En la comedia de Lope hay también

una boda fingida, entre Constanza y don Pedro, el padre
de Félix. Se trata de un escarmiento para el galán, quien sin
embargo se lo toma en serio y está a punto de reventar de los
celos, que no puede manifestar libremente, siendo su propio
padre el rival amoroso. Por eso murmura a regañadientes:

Cielos, ¡cómo soy tan necio

que no tomo deste agravio
hoy la venganza que puedo!

El mismo adjetivo está en boca del príncipe en la riña con
el villano, de la cual se genera el bofetón:

¡Hola! ¡Ah, necios/

¿Yo, necio? Mentís. — ¿Yo miento? (w. 2119-2121).

Lo que llama la atención es la aparente gratuidad del
insulto del príncipe, ya que el villano no le había provocado.
En realidad expresa la misma frustración de Félix, donde el



110 Elvezio Canonica

villano sustituye a don Pedro. El príncipe opera una
«proyección» de sus celos sobre un villano, porque no se atreve a
enfrentarse cara a cara con su rival, exactamente como Félix
con su padre, donde tenía que sofocar en un aparte su grito de

venganza tras haber tenido que sufrir la humillación suma de
besar la mano de Celia no ya como esposa sino como madrastra.

Otro enlace claro entre las dos escenas está en la
intervención de los agraviados inmediatamente después de la
promesa matrimonial pronunciada por los novios. En la comedia,
la reacción de Constanza es particularmente acusada por el
cambio de idioma, que da a conocer su verdadera identidad.
En la farsa, el príncipe después del «sí» pronunciado por Celia,
«mete mano» como indica la acotación y grita: «¡Oh perros!
¡En mi presencia!» (v. 2150). Y es precisamente la presencia del
galán que tiene que asistir a la boda de su dama con su rival
el nudo de las dos escenas. Pero en Tirso aparece un personaje
nuevo muy significativo: el cura. Toda la ceremonia de la boda
descrita en la farsa es de tipo religioso: el cura se sienta en
frente de los novios, bebe el vino y pronuncia las fórmulas
canónicas. En Lope no hay nada de todo esto: su ceremonia es
totalmente profana y Constanza incluso se toma la libertad de
bendecir a su nuevo hijastro: «Eu, meu filho, vos bem-digo» y
«échale la bendición», reza la acotación. Es decir que en Lope
es la mujer quien asume el papel del cura. Tirso ha captado
muy bien esta «profanación» de Lope, y la intervención del
cura en su texto es un verdadero escarmiento para Lope.

2. «La portuguesa y dicha del forastero» y «El amor médico»

La importancia de la comedia de Lope en Tirso no se limita
a la farsa del Vergonzoso. En una comedia compuesta alrededor

de 1624, El amor médico, la asunción de la misma es

mucho más amplia: Tirso se apodera de prácticamente todos
los recursos dramáticos de la comedia lopesca, desde la
construcción del enredo hasta las menudas repeticiones de vocablos,

añadiendo de suyo tan sólo el tema de la medicina, de
tradicional intención satírica. Por razones de espacio no puedo
presentar el cotejo completo y minucioso de las dos obras8. Me
voy a ceñir al aspecto narrativo, comparando las dos tramas
reducidas a sus núcleos, las «funciones narrativas»9.



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 111

Lope, La portuguesa

1) Don Félix, de Zaragoza, está en
Madrid, por un mes (I, 7).

2) Celia se enamora de él (I, 14).
3) Félix se marcha a Zaragoza

(II, 1).

4) Celia le sigue a Zaragoza y logra
introducirse en su casa disfrazada

de portuguesa (II, 20).
5) Félix está prometido a Lisarda,

su prima (I, 12).
6) Beltrán, el criado de Félix, se

enamora de «Constanza» (II,
22).

7) «Constanza», hablando en
portugués, enamora a Félix (II, 25).

8) Don Juan, hermano de Celia, se

enamora de Lisarda (III, 4).
9) Celia finge casarse, como

«Constanza», con el padre de Félix
(III, 16).

10) Celia se casa como tal con Félix
(III, 23).

11) Don Juan se casa con Lisarda
(III, 23).

12) Beltrán, criado de Félix, se casa
con Inés, criada de Celia (III,
23).

Tirso, El amor médico

1) Don Gaspar, de Toledo, está en
Sevilla, por un mes (I, 1).

2) Jerónima se enamora de él (I, 7).
3) Gaspar se marcha a Coimbra

(L 9).
4) Jerónima le sigue a Coimbra y

logra introducirse en su casa
disfrazada de médico (II, 8).

5) Gaspar está prometido a Este¬

fanía, su prima (II, 1).

6) Estefanía se enamora del «doc¬

tor Barbosa» (II, 5).

7) Jerónima finge ser la hermana
del «doctor Barbosa» y,
hablando en portugués, enamora
a Gaspar (II, 13).

8) Don Rodrigo, amigo de Gaspar,
se enamora de Estefanía (II, 4).

9) Jerónima finge casarse, como
«doctor Barbosa», con Estefanía
(II, 4).

10) Jerónima se casa, como
«Marta», con Gaspar (III, 19).

11) Don Rodrigo se casa con Este¬

fanía (III, 19).
12) Tello, criado de Gaspar, se casa

con Quiteria, criada de Jerónima
(III, 20).

Salta a la vista la perfecta simetría que existe entre las dos
tramas. Tirso complica el disfraz, pero es para mantener el

equilibrio en la distribución de los personajes. Sin embargo,
detrás de esta aparente imitación sin reservas de la obra del
«maestro», se esconden en la comedia de Tirso una serie de
alusiones a la biografía amorosa de Lope que son otros tantos
flechazos mordaces que no podían pasar desapercibidos a sus
contemporáneos. El más espectacular está en los nombres que
Tirso escoge para algunos papeles femeninos en su comedia:
doña Micaela, Jerónima y Marta. Blanca de los Ríos fue la
primera en notar la coincidencia de estos nombres con los de
tres mujeres importantes en la vida sentimental de Lope:
Micaela de Luxán, Jerónima de Burgos y Marta de Nevares.



112 Elvezio Canonica

Doña Blanca cree que Tirso «quiso darse el gusto de barajar
los nombres de las amadas de Lope»10. Creo que Tirso va más
allá del puro juego onomástico, y la asunción de la biografía de

Lope en su comedia implica todo un juicio de valor, que se

aplica a cada una de las amantes de Lope de forma distinta.
Veamos primero el caso de doña Micaela. En su comedia,
Tirso nos habla de ella por boca de Gaspar, cuando éste hace
una larga relación de sus amores en Toledo y de los motivos
que le obligaron a huir de aquella ciudad. Creo que debemos
fijarnos con el máximo rigor en esta relación (I, 2), porque a mi
manera de ver contiene una serie de alusiones al pasado de

Lope de capital importancia. Gaspar cuenta que amó en
Toledo a doña Micaela Ayala y la sirvió durante seis meses de

un amor correspondido. De pronto la madre de su amada le
impone casarse con un rico caballero valenciano, don Jaime.
Una carta anónima informa a don Jaime de la existencia de un
rival, con lo cual éste decide romper el noviazgo, provocando
la muerte por desesperación de la madre de Micaela. Inmediatamente

Gaspar es acusado de ser el autor de la carta anónima.
Este logra descubrir a los verdaderos autores y les desafía,
matando a uno e hiriendo a otro, por lo que tiene que huir de
la justicia fuera del reino de Toledo. Cuando llega a Sevilla,
nos enteramos de que tiene la intención de marcharse a Portugal

para embarcarse hacia el Oriente. Creo que cualquier
conocedor de la azarosa vida de Lope de Vega no puede menos
de relacionar esta narración con un episodio fundamental de la
juventud del poeta: el proceso por «libelos» contra la familia
de Elena Osorio, su amada, que acabó con el destierro de Lope
al reino de Valencia. Coinciden muchos elementos: el enamoramiento

por una dama (Elena-Micaela); la intervención de la
madre que impone a su hija un matrimonio de conveniencia
(Francisco Perrenot de Granvela-don Jaime); la aparición de
unos escritos difamatorios (la sátira en latín macarrónico-la
carta); las sospechas que caen sobre el amante (Lope-Gaspar)
con el consecutivo rechazo de la amada; la mención de la
ciudad de Valencia, patria de don Jaime y lugar donde Lope
cumplió su destierro; la intención de los dos galanes de ir a
Portugal para embarcarse (Lope en la «Invencible Armada» —
Gaspar al Oriente). Hay además un elemento textual que me
parece decisivo. La acusación contra Lope se conoció en su



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 113

época con el nombre de «libelo», es decir «difamación». Ahora
bien: exactamente ésta es la palabra que Gaspar emplea para
calificar la carta anónima:

Carta sin firma es libelo
que contra sí mismo hace

quien no osa poner su nombre (I, 2).

Me parece que hay elementos suficientes para considerar
esta relación de Gaspar como una clara alusión a la juventud
de Lope. Pero hay un dato que no acaba de coincidir: ¿por qué
la amada de Gaspar se llama precisamente Micaela y no Elena,
ya que Tirso en los otros casos respecta la onomástica lopesca?
Creo que con esta aparente «confusión» del episodio de Elena
Osorio con la mención de Micaela y de la ciudad de Toledo,
donde efectivamente nació el amor entre Lope y Micaela de
Luxán, Tirso consigue unificar los dos episodios amorosos
extra-matrimoniales más importantes de la vida de Lope antes
de su ordenación sacerdotal en 1614. Al mismo tiempo, opera
una partición cronológica de la vida de Lope en dos etapas, la
anterior a su ordenación, que integra en un mismo bloque
mediante la fusión que acabo de comentar, y la posterior,
donde domina la figura de Marta de Nevares. Esta partición
supone un radical cambio del juicio moral de Tirso sobre la
vida de Lope. Si en la primera etapa es fácil advertir el apoyo
incondicional de Tirso al injustamente acusado Gaspar

Lope joven) y la admiración por su conducta, en la segunda
el amor de Gaspar Lope sacerdote) hacia Marta se manifiesta

muy a menudo con alusiones a la esfera sagrada, creando
una ambigüedad que va más allá de la tradicional «religio
amoris». En un caso, el flechazo es especialmente mordaz y la
alusión a los amores sacrilegos de Lope es evidente. Gaspar
habla de Marta en términos que parodian el Ave María, y es

Tello, el criado, quien tiene que recordarle la oración canónica:

G: Entre todas las mujeres...
T: ¿Rezas?
G: Sola es Doña Marta

digna de ser adorada.
T: Yo que rezabas creía

por ella el Ave-María.
G: Tello, ¿no es cosa cansada

verte siempre de un humor?



114 Elvezio Canonica

T: «Entre todas las mujeres,
dicen, bendita tú eres»
los que rezan. Si tu amor
da en hereje, ¿qué te espantas?

G: No mezcle tu desatino
lo humano con lo divino.

T: Ni mudes tú damas tantas. (III, 7).

Queda una mujer de la cual aún no se ha hablado, y que es
la protagonista de la comedia de Tirso: Jerónima. La aparición
de Jerónima de Burgos en la vida de Lope coincide con la
salida de ella de Micaela de Luxán. Pero coincide también con
la decisión de Lope de tomar el estado sacerdotal. A principios
de 1614, al ir a tomar los hábitos, Lope se hospedó en su casa
de Toledo y sus relaciones con «la amiga del buen nombre», no
fueron del todo platónicas, como insinuaron con acertada
litote Rennert y Castro: «nada nos obliga a pensar que mantuviesen

piadosas relaciones»11. Pero en la comedia de Tirso,
Jerónima carece de toda valoración moral: es una simple
máquina narrativa, la que permite a Gaspar pasar de Micaela
a Marta. Y esto es precisamente lo que Jerónima de Burgos
representó en la vida de Lope: una intermediaria entre la
primera y la segunda época. Y la mejor prueba de ello está en
el desenlace de la comedia, en que ésta no se casa con Gaspar
como Jerónima sino como Marta. Como vemos, la precisión
de Tirso en la elección de los nombres es realmente desconcertante.

Se habrá notado que Tirso no alude a las esposas de
Lope, sino a sus tres principales amantes. Si consideramos que
la comedia de Tirso se cierra con tres bodas, creo que, a la vista
de estas preferencias, el tradicional desenlace se tiñe de un
significado bien particular. Tirso, apuntando voluntariamente
a los tres adulterios de Lope, consigue restablecer «literariamente»

el orden moral quebrado, «recuperando» las tres bodas
con las que se termina la comedia de Lope pero recargándolas
de un significado bien diferente. Tirso reserva un lugar especial
para el más escandaloso de los adulterios de Lope, el último,
cometido cuando ya estaba definitivamente «casado» con
Dios: el hecho de casar a Gaspar no con Jerónima sino con
Marta convierte el tradicional recurso del disfraz (que es el que
permite esta solución) en un arma, entera y únicamente literaria

contra la conducta inmoral de Lope. Y es ahora cuando se



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 115

nos desvela el motivo profundo de la «confusión» entre el
episodio de Elena Osorio y su mención como Micaela: con este

trueque de nombres, Tirso consigue «recuperar» el adulterio
más importante de la primera época de Lope y equilibrar de
esta manera la cuenta entre adulterios y bodas12. Tirso logra
pues reconstruir la entera biografía amorosa del Fénix,
haciendo hincapié en sus repetidos adulterios, por medio de un
acertado empleo de los nombres de los personajes femeninos y
una hábil utilización de recursos dramáticos tan tradicionales
como el disfraz y el desenlace feliz.

3. Conclusiones

Una primera conclusión que se impone está en la revaloración

de la comedia de Lope, completamente olvidada por la
crítica: el que haya servido de base a dos obras de Tirso es la
mejor prueba de su intrínseca calidad literaria. Sin embargo,
creo que los resultados más interesantes surgen de la comparación

de las dos imitaciones, porque son muy reveladores del
cambio de actitud de Tirso para con su maestro. La primera
imitación en la farsa del Vergonzoso representa una adhesión
sin reservas a los dictámenes de la «comedia nueva», según los
cánones del Arte nuevo. El pasaje más evidente en este sentido
es el muchas veces citado en qué Serafina da una serie de

epítetos positivos de la «comedia nueva». Ahora bien: este
pasaje se encuentra justo antes de la representación de la farsa

por parte de Serafina. De ello se deduce que, así como el pasaje
en cuestión opera una defensa «teórica» de la comedia lopesca,
la farsa constituye su ejemplificación «práctica», pues está
hecha de materiales sacados de una obra lopesca. Pero, frente
a la persistente ingratitud de Lope quien no incluye a Tirso en
el «Jardín de los poetas» de La Filomena, publicada justo en
162113, Tirso se acordó de su juvenil acto de fe tan mal
recompensado. Decidió recuperar el texto que había representado

su modelo dramático y en el que había creído hasta
imitarlo en una de sus obras más exitosas, componiendo una
imitación callada pero esta vez ya de signo contrario. Si en la
farsa del Vergonzoso era posible ya advertir unas críticas a la
inmoralidad de Lope, ya consagrado sacerdote desde hacía
varios años, en la comedia estas críticas se hacen más directas



116 Elvezio Canonica

y envuelven la entera biografia amorosa de Lope. Este radical
cambio de actitud de Tirso hacia el que fuera su maestro
supone un extraordinario refinamiento de sus armas literarias.
Si en la farsa del Vergonzoso era todovía relativamente fácil
advertir la presencia del texto de Lope, en El amor médico
consigue Tirso expresar plenamente su opinión sobre su
ingrato maestro sin mencionarle ni una sola vez y empleando
además sus propios materiales dramáticos. Es un verdadero
alarde de saber poético realizado por el agraviado con las

armas del agresor, verdadera «ironía de la ironía».

Elvezio Canonica
Universidad de Friburgo



Del Vergonzoso en palacio a El amor médico 111

NOTAS

' La mejor visión de conjunto de las relaciones humanas y literarias entre
los dos dramaturgos son los dos tomos de Ruth Lee Kennedy, Studies in Tirso.
I: The Dramatist and his Competitors, 1620 — 1626; II: The Dramatist and the
New Regime of Philip IV and the Conde Duque de Olivares, Chapel Hill, North
Carolina Studies, 1974.

2 En esta dirección apunta el trabajo de A. Cioranescu, «Tirso de Molina
y Lope de Vega», en: Homenaje a W. Fichter, Madrid, Castalia, 1971,

pp. 151 — 161. Cfr. también J. Entrambasaguas, «La convivencia coetánea de
Lope y Tirso», en Estudios, 18 (1962), pp. 387 — 397. Cfr. también las visiones
de conjunto que ofrece la monografía de Serge Maurel, L'univers dramatique
de Tirso de Molina, Poitiers, Université de Poitiers, 1971.

3 Cfr. para la datación el catálogo de las comedias de Lope establecido
por Rennert-Castro publicado en apéndice de la Vida de Lope de Vega,
Salamanca, Anaya, 1969, p. 485. Utilizo la edición que se publicó a cargo de

Eugenio Hartzenbusch en la Biblioteca de Autores Españoles, t. 34,

pp. 155 — 174. Los números romanos remiten al acto, los arábigos a la escena.
4 Cfr. Ruth Kennedy, «A Reappraisal of Tirso's Relations to Lope and

his Theatre», en: Bulletin of the comediantes, 18 (1966), pp. 1—3. Todas las
citas de esta comedia están sacadas de la más reciente edición crítica de la obra
a cargo de Enrique Rull, en Clásicos Alhambra, Madrid, 1986.

5 Cfr. Ruth Lee Kennedy, «The Dates of El amor médico and Escarmientos

para el cuerdo (Tirso's supposed trip to Portugal in 1619)», Reflexion 2,
(1972), pp. 11—33. Todas las citas de la comedia remiten a la edición de
Blanca de los Ríos en el tomo II de las Obras dramáticas completas, Madrid,
Aguilar, 1952, p. 963 ss.

6 «It is [la «farsa»], if I mistake not, Tirso's hazy remembrance of Lope's
heroine in La portuguesa y dicha del forastero», R. Kennedy, «A Reappraisal...»,

art. cit., p. 2.
7 Sobre el concepto de la «religio amoris» y su ejemplificación en un poeta

de la primera mitad del s. XVI, cfr. el trabajo de Alberto Blecua, «¿Signos
viejos o signos nuevos? {fino amor y religio amoris en Gregorio Silvestre)», en:
José Romera et al., La literatura como signo, Madrid, Playor, 1980,

pp. 110-144.
8 La versión completa de este trabajo es de inminente publicación en la

Revista de literatura.
' Utilizo la terminología de Roland Barthes en su «Introducción al

análisis estructural de los relatos», en el volumen colectivo: Análisis estructural
del relato, Barcelona, Ediciones Buenos Aires, Serie Comunicaciones, 1974,

pp. 9-45.
10 Cfr. Prólogo, cit., p. 967.
" Op. cit., p. 220.
12 La alusión a las amantes de Lope por parte de Tirso podría guardar

también una estrecha relación con la breve «autobiografía» hecha por Lope en
La Filomena, publicada en 1621, donde se mencionan únicamente a Elena



118 Elvezio Canonica

Osorio («Elisa») y Isabel de Urbina («Nise»), omitiendo tanto a Micaela de
Luxán como a Marta de Nevares, a pesar de poseer ambas sendos seudónimos
poéticos («Camila Lucinda» y «Amarilis»). No se olvide que en el «Jardín de
los poetas» de esta obra, Lope no menciona a Tirso.

" Para una amplia exposición de las etapas de las relaciones de Lope con
Tirso, cfr. R. Kennedy, «A Reappraisal...», BulICom, 17 (1965), p. 25 ss.


	Del "Vergonzoso en palacio" a "El amor médico" : el camino hacia la ironie de Tirso de Molina frente a Lope de Vega

