
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 15 (1989)

Artikel: Le "Prologue" exemplaire du "Gargantua" : le littéraire et ses
retranchements

Autor: Demerson, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-259014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-259014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE «PROLOGE» EXEMPLAIRE DU GARGANTUA

Le littéraire et ses retranchements

Les Prologues prévus par Rabelais pour chacun de ses
Livres ont évolué au cours de sa carrière; mais si leur longueur
croît régulièrement, si le ton passe de celui de la facétie populaire

à celui de la facetia humaniste ', préparant par des narrés
plus développés la lecture de l'œuvre narrative, la fonction des

Prologues demeure constante: introduire par la pratique le
lecteur dans l'univers, qui lui est encore fermé, des signes
littéraires: le prologue n'est jamais «exposition» ou «protase»
mais présentations, au pluriel: le Présentateur fait connaissance
avec le Lecteur.

Le Prologe du Gargantua tire l'expérience du coup d'essai

que fut le Pantagruel: le lecteur est déjà familiarisé avec la
joyeuse inventivité des Chroniques gigantales, mais il n'en a

peut-être pas perçu la portée; la pédagogie ponocratique exige
une expérience préalable avant de proposer une méthode
éducative appropriée. Ce n'est donc pas un hasard si le significatif
Prologe du tome I de cette collection prometteuse a réussi à
susciter perplexités et grosses guerres: la fonction première du
Prologue littéraire est de signaler que le texte va obliger à un
labeur de création le lecteur jusqu'ici retranché dans ses
préoccupations 2; la lecture ne sera intéressante que si elle suscite des
résistances.

Le désordre du Prologe est savamment ourdi; le schéma
suivant s'impose:

I. EXPOSITION DES THÈMES
a) PACTE DE LECTURE: DESTINATAIRES BUVEURS («Beuveurs

[...] à vous sont dédiez mes escriptz»)

b) L'ACTE DE LECTURE: AV (Première Allégorie): Platon fait comparaître

le Prince des Philosophes, Socrate:
b1) Formulation insensée, l'«exteriore apparence» («visage d'un fol,



36 Guy Demerson

pauvre de fortune, inepte à tous offices de la republique, riant, beu-
vant...»)
b2) Sens à déchiffrer («mais au dedans, couraige, sobresse, deprisement
de fortune»...)

IL EXPLICATIONS
A) PACTE DE LECTURE: DESTINATAIRES «bons disciples et autres

fous de séjour»

B) L'ACTE DE LECTURE: DESTINATAIRES ABUSÉS PAR LA
FORMULATION
B') Formulation insensée («lisant les joyeux titres, jugez estre au
dedans folateries, menteries»)
B2) Sens à déchiffrer («les matières ne sont tant folastres»)

A') PACTE DE LECTURE: LES INTENTIONS DU DESTINATEUR
(«ce que cuidiez diet en gayeté de cœur»)

B') L'ACTE DE LECTURE: MODE D'EMPLOI: AL2 (Deuxième Allé¬
gorie): Platon exhibe la beste la plus philosophe, le Chien.
B") Une approche sensée: «de quelle prudence il l'entomme»
B'2) Sens déchiffré: «ces beaulx livres vous révéleront de treshaultz
sacremens» (religion, politique, vie économique)

III. MISE EN ŒUVRE
A") PACTE DE LECTURE

A'") Les intentions du destinateur («Croyez-vous qu'Homère pensasi

es allegories?»... Ovide n'a pas songé les sacremens de l'Evangile
comme le croient les fols lecteurs de Frère Lubin, fol lecteur d'Ovide)
B"2) L'acte de lecture prudent («Si ne le croyez», AL2 «pourquoy
autant n'en* ferez-vous autant de ces joyeuses chroniques?»)

IV. CONCLUSION: PACTE DE LECTURE ENTRE BUVEURS a):
«vous qui beuviez comme moy vous soubvienne boyre à my»

* Après la parenthèse sur les intentions du destinateur, en ferez ne peut
renvoyer qu'au dernier verbe marquant une action réelle, celle du chien,
prudent entommeur. Le verbe faire opère le même type de renvoi que le

pronom en.

Ce schéma appelle des commentaires:
1. Deux motifs initiatiques s'organisent selon un savant

contrepoint: (A) définition d'un pacte de lecture — (B) mode
d'emploi pour l'acte de lecture. Ces motifs jouent avec une
thématique riche et insidieuse: fortune et prudence, sacrements
pour le fol et sacrements pour le sage, et surtout images
obsédantes d'enclosure, de mise en boîte, de retranchement:
silènes à malices, os creux, bouteille, couvercle sur le chauderon,

titre couvrant la matière, matière couvrant le haut sens,



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 37

hypocrite retranché à l'intérieur de l'habit de moine...3 Le
retour de l'adverbe dedans souligne cette récurrence.

2. Cette structure d'inclusion est précisément celle qui va
permettre d'organiser la lecture des motifs du Prologe: le motif
d'ouverture (a) revient en conclusion, puis Socrate toujours
buvant aura son symétrique en Homère buvant, les disciples et
fous de séjour auront le leur dans le fol lecteur de Frère Lubin,
les sacrements profanes s'opposeront aux sacrements profanés...

Cette traversée d'ondes concentriques est nécessaire pour
que l'on prenne le Prologiste non pas au sérieux mais au mot:
s'il terminait son développement comme une fable sur une
explication sérieuse et sobre, on ne pourrait plus le comparer à

un Socrate cachant son divin esprit sous la folâtrie avinée; le

prologue n'est pas un apologue allégorique, il doit rabattre le
couvercle, refermer la boîte historiée de chiffres risibles, sinon
il a perdu la partie au jeu du Silène4.

3. Or le lecteur rendu attentif à ce type de composition est
maintenant à même de tirer profit du Livre: les motifs narratifs,

apparemment isolés, vont prendre intérêt et profondeur s'il
a remarqué qu'ils se répondent symétriquement, de l'énigme
des fanfreluches à l'énigme en prophétie, de l'abbaye de Seuillé
à l'abbaye de Thélème 5. Ainsi, le Prologe est un analogue: il
enseigne un mode d'approche valable pour l'œuvre entière6.
A. Gendre le formule clairement: si l'architecture du Prologe
est si minutieusement agencée, c'est pour que naisse un sens 7;

si le lecteur l'a compris, il n'a pas besoin d'autre clé; mais s'il
n'a pas su sortir de ses retranchements, il est mis en boîte, ahuri
par la succession illogique des motifs de la superficie; il va
tenter de calfreter les brèches de sa logique au moyen d'allégories

et de théories, ou il abandonnera la partie, se croyant
mystifié.

Selon le vœu d'Alcofribas, l'avant-propos a donc pour
fonction cardinale de poser le problème du sens de l'œuvre
littéraire. Remarquons, comme F. Rigolot nous y invite \ que
cette fonction de signalisation est remplie — immédiatement et
explicitement — non par les Prologues mais par les Dizains qui
les précèdent dans les trois premiers Livres: tandis que les

Prologues ont une fonction d'embrayeurs, ces formulaires
rimes, faciles à mémoriser, sont en exergue, en hors d'œuvre;



38 Guy Demerson

sans faire encore partie du système de l'œuvre, ils demandent
déjà à être soumis à la même pratique interprétative: ce sont
«coups d'essay» (p. 38), exercices préliminaires destinés à tester
la compétence du lecteur. Ces petits vers permettent de discerner

dans le Prologue proprement dit une triple leçon de lecture:
1. On ne lit pas seul: les lecteurs se regroupent en équipe, en

connivence avec le Présentateur, qui va bientôt appeler bons
disciples ces Amis lecteurs. Le Prologue remplit la fonction de
la jaquette des romans modernes, qui donne la photographie,
une biographie schématique de l'auteur, le titre de ses œuvres
majeures9. L'Introducteur a pour visée de se présenter, et du
même coup de faire bien «noter quelle manière de gens il
invite» (Prol. du T.L.): selon J.-P. Sartre, «c'est en choisissant
son lecteur que l'écrivain décide de son sujet» l0.

Le Prologe du Gargantua se définit explicitement comme un
«prélude», une entrée en jeu; trinquer, c'est l'acte jovial qui
scelle le pacte entre joueurs. Le prélude présente la lecture du
roman à venir comme un jeu à deux personnages ": Alcofribas,
le meneur de jeu qui porte la parole d'un Auteur anonyme, et
les Beuveurs, esprits joyeusement libres qui ont pour rôle
d'adopter ostensiblement une attitude, suggérant ainsi au Lecteur

réel une direction à emprunter: le premier «sens» du livre
sera le sens d'un trajet, la direction que l'intellect est engagé à

prendre; dans le champ clos de Favant-jeu, les partenaires
évaluent leurs forces, mais c'est le Présentateur qui a le choix
des armes: l'autorité, c'est-à-dire le pouvoir de l'Autheur,
s'exerce soit par l'intimidation, déploiement emphatique d'une
énergie violente dont les excès puérils peuvent être signe de
timidité l2, soit par la création d'une intimité, climat de connivence

que la fiction du dialogue oral " permet de soutenir.
Cette ouverture d'esprit, qui sait «recevoir l'autre» '", donne
une portée littéraire au principe ancien de la captado benevolen-
tiae: il ne s'agit plus seulement de gagner la sympathie provisoire

d'un prétoire, mais de faire accepter sa personnalité
d'écrivain hors de tout présupposé politique, religieux,
économique; c'est dans la postface, et non dans le prologue, que le

Pantagruel évoque les malveillants fouillant la merde des petits
enfants pour en extraire les noyaux de cerise: c'est en conclusion

que peut s'opérer cette transposition satirique et politique
de l'image de la moelle extraite de l'os littéraire.



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 39

2. Pour préciser le sens de cette amitié, le Dizain liminaire
prépare le bon lecteur à se dépouiller de toute «affection».
Selon la formule de Cl. Reeder, cette fonction préfacielle est

pragmatique 15: elle rend supportable «l'expérience de désindi-
vidualisation» qu'est la lecture; le lecteur doit faire le sacrifice
de ses passions ordinaires. Le Préfacier du Pantagruel demandait

qu'«à la sienne volunté [...] chascun laissast sa propre
besoigne, ne se souciast de son mestier & mist ses affaires

propres en oubly» pour vaquer entièrement à la lecture «sans

que son esperit feust de ailleurs distraici ny empesché». La
lecture exige ce retranchement. L'Esprit de la reine de Navarre
lui-même est prié, à l'orée du Tiers Livre, de «faire quelque
sortie de son manoir divin, perpétuel» 16. Cet étrangement, cet
oubli des valeurs et des schémas de pensée habituels est nécessaire

pour aborder l'œuvre littéraire. Selon H.R. Jauss, la
«communication littéraire commence avec la différenciation
des codes», pour que l'altérité du texte s'impose à l'horizon du
lecteur ". Mais cette ascèse apporte avec elle sa récompense: le
chasseur bredouille oublie ses peines, le vérole ne pense plus
aux douleurs de la thérapie réelle, c'est l'imaginaire du roman
qui est la thérapie actuelle, la thérapie vraie.

3. «En cas de rire vous apprendrez perfection» conclut le
Dizain préliminaire du Gargantua; tout prologue de Rabelais a

pour but de faire miroiter cette promesse publicitaire: en cas de
rire, c'est-à-dire à condition de jouer le jeu, d'oublier les

occupations sérieuses, la lecture profite au lecteur; le Dizain
placé par Salel en tête du Pantagruel en 1535 reprend la
formule capitale de l'Epître aux Pisons: l'œuvre va «mesler
profit avec doulceur» 1S, mais il précise: c'est «soubz plaisant
fondement» que cette utilité est mussée. En ces petites joyeuse-
tés, il y a plus de fruit que par aventure ne pensent un tas de

gros talvassiers qui n'y entendent rien. Jean Martin le dira
explicitement dans le Prologue de sa traduction de l'Hypnéro-
tomachie de 1546:

Vous pouez croire, Messeigneurs, que dessoubz ceste fiction il y
a beaucoup de bonnes choses cachées, qu'il n'est licite révéler et
aussi n'auriez-vous point de plaisir si l'on vous les spécifiait
particulièrement: car jamais ne gousteriez la saveur du fruict qui
se peult cueillir en ceste lecture: parquoy remettray le tout à

l'exercice de vos estudes.



40 Guy Demerson

Rabelais, de façon plus habile, faisait dire à son Prologue en
langage énigmatique que la lecture du roman serait de type
énigmatique; voilà la nouveauté des Prologues rabelaisiens,
leur destination principale: il s'agit de sommer le lecteur de
sortir de son apathie, de participer par son intelligence, par sa
recherche, à sa propre instruction, et cela dès le premier
contact avec le texte d'escorte qui l'en avertit; l'ouvrage a
besoin de cette activité de compréhension pour se constituer en
œuvre, pour prendre un sens. Les champions gentils du Pantagruel

sont tellement imbus de la chronique qu'ils sont priés de
la propager comme religieuse cabale chez leurs enfants, successeurs

et survivants (p. 213). Grâce à ses Prologues, Rabelais
veut, avant J.-P. Sartre, faire de la lecture une «création
dirigée» ", qui mime joyeusement et prolonge l'inspiration du
narrateur par curieuse leçon; selon la formule de J. Lacroix20,
«la lecture est l'acte commun du lisant et du lu».

Le Prologue propose donc un schéma indicatif pour guider
la perception du texte par un public dont il programme habilement

les réactions2I; comme l'écrit M. Charles22, il motive
l'interprétation, il ne la cautionne pas. Son but est de rendre le
lecteur «léger au prochas et hardi à la rencontre»; poursuivant
cette métaphore du chien, limier de piste ou molosse d'attaque,
il autorise des stratégies d'approche et des tactiques d'abordage
diverses. Nous touchons ici à la fonction cardinale dont
Genette * souligne l'importance majeure dans la «préface
auctoriale assomptive originale», la déclaration d'intention; à ce
sujet, Genette voit dans le Prologue du Gargantua «la première
préface moderne», mais, son propos étant très général, il se
refuse à évoquer «la très longue et très filandreuse controverse
suscitée par ce texte délibérément ambigu». Il est, certes, difficile

de faire entendre une voix compétente en ce «tintamarre
critique», mais il est impossible de parler du Prologue chez
Rabelais sans rappeler qu'Alcofribas a articulé son texte préfaciel

comme un piège destiné à provoquer la polémique et à
rendre les camps de lecteurs si horrifiquement aigris, envenimés,

indignés et obstinés en leurs couraiges qu'il n'est possible
y remédier.

Le problème se simplifie si l'on veut bien considérer que cet
avertissement lancé par Rabelais n'est pas un code d'accès à sa



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 41

pensée philosophique mais une rhétorique de la lecture: le
Gargantua est d'abord pour le Préfacier un exemple à exploiter
et non une somme de leçons politiques, religieuses,
économiques. Ce n'est d'ailleurs pas un modus interpretandi mais
d'abord un modus legendi que Rabelais donne au lecteur qu'il
s'est choisi; ce mode d'emploi est d'une formulation si

lumineuse, si évidente, que le lecteur qui croit trop vite avoir déjà
compris saute allègrement ce passage trop didactique, trop
clair, qui, littéralement, crève les yeux: il s'agit du paragraphe
qui sépare de l'interrogation sur la pertinence de l'allégorisme
homérique l'image signifiante fournie par le chien platonique:
«à l'exemple d'icelluy, vous convient estre saiges pour fleurer,
sentir et estimer ces beaulx livres de haulte gresse, puis, par
curieuse leçon et meditation frequente, rompre l'os et sugcer la
substantificque mouelle». Deux étapes de la connaissance sont
nettement définies: la première est celle de la compréhension,
elle-même divisée en trois phases correspondant à une
appropriation intellectuelle progressive:
— fleurer marque l'attitude d'intérêt positif d'une impression
matérielle qui se focalise sur un objet extérieur dont elle
pressent la valeur;
— sentir définit déjà la progression de l'intuition à la «sensation»

proprement dite: l'intellect réagit;
— estimer marque le rôle complémentaire du jugement qui
transforme la sensation en perception parfaitement appréhendée

par l'esprit.

Il n'est pas indifférent de constater que ces trois étapes
correspondent à celles selon lesquelles s'organise la sensation
dans la théorie augustinienne de la connaissance; ainsi l'olfaction

fleure l'odeur d'un objet utile (agréable) ou nuisible
(désagréable); ensuite l'âme réagit magistralement: elle transforme
en sensation cette indication donnée par le corps, mais la
sensation peut être source d'erreur si le jugement n'estime pas
correctement l'image vitale: c'est un sens intérieur qui saisit et
classe ces embryons de connaissance qui sont encore d'ordre
sensible2A. Après cette première phase, l'âme ne peut donc
aboutir à une connaissance enfin spiritualisée qu'en retenant
les images dans le trésor de la mémoire et en les interprétant: «a
specie enim corporis quod cernitur, exoritur ea quae fit in sensu



42 Guy Demerson

cernentis, et ab hac ea quae fit in acie cogitantis» (De div. quaest.
LXXIII, q. xlvi n° 2). Cette seconde phase est bien celle de la
curieuse leçon et méditation fréquente, celle de l'interprétation.
Après avoir brisé l'os matériel, on peut sucer la moelle
spirituelle.

Ainsi, pour le livre qui reste à lire, le problème du sens est
méthodiquement analysé: l'interprétation globale est précédée
de l'explication, elucidation grammaticale et logique.

C'est donc se placer hors du terrain délimité par le Prologe
que de se demander si l'œuvre a ou n'a pas de sens: le sens n'est
pas du ressort du texte, il est un produit de la lecture. A la
lecture, un texte peut trouver une explication, mais résister à

l'interprétation, demeurer insignifiant. Ce peut être le cas des

propos des Bien-Ivres. Symétriquement, un texte obscur, qui
ne présente pas d'explication sûre pour l'analyse grammaticale
et logique, peut suggérer une interprétation intéressante et
profonde; ainsi de l'Enigme en prophétie: croyez-vous onques
que l'auteur, sans doute Saint-Gelais, pensât es allégories dont
Gargantua veut calfreter un poème énigmatique décrivant en
gaieté de cœur un divertissement sportif? Si vous le croyez,
point n'approchez du jugement du Moine, qui se retranche
dans le texte, restant au niveau de l'explication et refusant de

passer à l'interprétation 25. Si ne le croyez, pourquoi n'en ferez-
vous autant que le géant philosophe, brisant l'os dur du texte
littéraire pour en composer le sens, encore que le versificateur
n'y pensât plus que vous quand il le rédigeait? Les graves
allégories et intelligences profondes ne sont pas dans le texte,
elles sont créées par une lecture, dont on ne peut dire qu'elle est
celle d'un Tirelupin ou Croquelardon 26. En cet envoi final,
symétrique du Prologe, Rabelais passe des exercices dirigés (la
lecture du roman lui-même) aux travaux pratiques: comment
appliquer sa méthode de lecture à un texte quelconque? la
réponse est que l'homme sensé y met du sens, mais que le
réaliste joyeux s'en tient à une explication divertissante.

Avec cet exemple du débat entre le Moine et le Géant, nous
abordons la fonction de choix d'un public, de lecteurs à situer,
à racoler, voire à éviter, fonction dont Genette marque
l'importance dans les préfaces27. Il ressort de ses prologues que
Rabelais visait un public composé d'une part de confrères de
frère Jan, bonnes gens suffisamment clercs pour ne pas s'effa-



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 43

roucher d'allusions explicites à Galien, Homère ou Platon,
mais aussi d'autre part, de lettrés responsables de l'état
politique, économique et religieux du Royaume. Le Prologe du
Gargantua «prend la température» de ses publics potentiels,
autorisant pour chacun une lecture adaptée, ce qui ne veut pas
dire du tout qu'il cautionne l'arbitraire et l'indécidabilité de la
compréhension: il propose une typologie de quatre lectures
probables selon la compétence qu'a tel ou tel public de pratiquer

ou non, d'associer ou non l'explication littérale et
l'interprétation allégorique: quicquid recipitur recipitur ad modum
recipientis! Le mode de réception varie selon le récepteur. Le
Préfacier évoque, voire mime ces divers modes de lecture: — il
explique les termes d'un Dialoge de Platon typiquement allégorique

dont il applique «de présent» les leçons. — Pour tous, les

œuvres de Démosthène sont sans difficulté, — mais Plutarque
et Cornutus imposent au texte d'Homère, difficile à expliquer,
une interprétation arbitraire. — Le poème d'Ovide, plus clair
dans sa littéralité, est soumis à une herméneutique plus
spécieuse. Le commentaire d'Horace sur les poètes épiques anciens
est purement biographique. — Le comportement de Socrate est
une sorte de message, inexplicable au premier abord, mais
«vous eussiez trouvé» entendement céleste... — Les fous de
séjour se contentent de parcourir les titres facétieux en les

jugeant insignifiants. Le Prologue du Pantagruel exorcisait déjà
la catégorie d'infra-lecteurs adaptés à une sous-littérature: celui
qui utilise la Vie de sainte Marguerite comme une amulette
n'est pas en mesure d'expliquer ni d'interpréter un texte, fût-il
aussi stupide que lui. Le sot peuple, selon Erasme, ne doit pas
avoir accès au livre: il ne peut même pas en comprendre la
lettre 28; le fait que l'on ait vendu plus de Chroniques en deux
mois qu'il ne sera acheté de Bibles en neuf ans est — hélas! —

une preuve de l'insignifiance des textes populaires qui ont
précédé le Pantagruel: à la Parole évangélique, le sot peupla
préfère un amuseur avec ses cymbales29.

Parfois un sens paraît s'imposer à telle époque, dans tel
milieu, pour tel courant de pensée: la cause d'un tel consensus
doit être cherchée plutôt dans le mode d'attente des lecteurs
que dans des indices agencés à l'intérieur même de l'œuvre
pour provoquer ces jugements ou ces impressions.



44 Guy Demerson

Le Prologe permet de dresser un tableau des différentes
lectures possibles, selon la façon dont elles combinent explication

logico-grammaticale et interprétation à un plus haut sens:

Statut du lisible Esprit de l'acte de lecture

Pleinement
explicable?

oui (+)

non —)

oui +

non (—)

Attribution
de sens?

oui (+)

non —)

non —)

oui +

/. Monologique: signes adéquats aux choses

signifiées, choses signifiées significatives
à leur tour selon un code clair. Lecteur

actif: allégorie déchiffrée car programmée.
Dialoge de Platon. Apologue ésopique.
Insigne fable. Plaidoyers bien huilés de
Démosthène. Ecriture sacrée abordée selon
la méthode ponocratique: lue hautement et
clairement (p. 106) ".

//. Alogique: signes absurdes, ne
renvoyant pas à des réalités. Vie de sainte
Marguerite. Paraphrase impossible, sinon

par humour mimétique: plaidoyer Baisecul
vì Humevesne et jugement de Pantagruel.
Commentaire impossible, sinon par des
fous de séjour: Des pois au lard, Cornemuse
des Prélats...

IH. A topique: signes adéquats aux choses,
mais ces choses demeurent insignifiantes:
lecteur ravi ou fâché par les signes, mais
insensible aux choses signifiées: énigme lue

par Frère Jan. Bréviaire historié de lettres
hiéroglyphiques, Institute commenté par
Raclet.

IV. Poïétique: œuvre littéraire de haute
graisse: signes énigmatiques, toujours
inadéquats, symbolisme incertain, mais
lecteurs altérés, toujours actifs (pantagruélis-
tes bienveillants ou diaboliques gringue-
naudiers). Les certitudes de l'allégorisme
monologique ne sont pas de mise, non plus
que le refus péremptoire d'un haut sens.
Homère lu par Plutarque, énigme lue par
Gargantua. Bon espoir y gist au fond.

Ce tableau peut être commodément schématisé selon la
structure croisée du carré sémiotique cher aux commentateurs



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 45

d'Aristote, tel Melanchthon (Dialéctica, Lyon, Gryphe, 1536,

p. 70: «de oppositione»):

POÏETipUE (IV: - +) vvvvvvvvvvvvvvvwv ALOGIQUE (II:

E *
ar*efltf.o * c°

MONOLOGIQUE (I: + + ATOPIQUE (III: + -)

vvw : relation de contrariété:

relation de subcontrariété:

: relation de contradiction:

relation «subalterne»:

impossibilité pour 2 affirmations d'êtres
vraies ensemble.

possibilité d'être vraies ensemble dans le
domaine du contingent.

impossibilité d'être ensemble vraies ou
ensemble fausses.
la proposition inférieure exprime un
aspect particulier de l'affirmation faite
du point de vue de l'universel à la ligne
supérieure (IV et II).

Ce schéma suggère par exemple que la lecture poïétique (ou
littéraire: IV: Gargantua lisant l'Enigme) n'est qu'en relation
de contradiction vigoureuse avec la lecture insignifiante du
même texte (III) par frère Jan mais en relation de contrariété
absolue avec l'absurdité (II) des balivernes folkloriques; elle
trouve en position subalterne le traitement allégorique péremp-
toire (I), qui suppose remplie une condition: l'explicabilité
parfaite de l'expression. On pourrait noter de même que la
lecture insignifiante (III) n'est protégée de l'absurde que par la
compétence grammaticale et le bon vouloir du lecteur, mais
s'oppose plus systématiquement à l'interprétation littéraire
(IV) qu'à l'allégorisme monologique (II): les deux lectures
peuvent être «simul verae in contingenti materia», elles peuvent
être vraies ensemble dans le domaine du contingent, etc.



46 Guy Demerson

De façon prophétique, le Prologe de Gargantua a produit
son effet puisque les critiques eux-mêmes se définissent par leur
choix d'une des quatre lectures ainsi évoquées3I:

I. Lecture monologique: «Tout dans un texte fait sens [...] et surtout ces

passages conçus pour résister à toute tentative d'interprétation» (Defaux, 1986,

p. 721).

II. Lecture alogique: «Le seul constat auquel ces Prologues nous abandonnent
reste l'ambiguïté des moyens et des fins [...] C'est de la forme de ce discours
constamment double, constamment incertain, que surgit le Que sais-je? le plus
destructeur [...] Un tel langage fait problème: en lui se creuse un écart [...] où
le sens va se multiplier, s'occulter, se perdre» (Paris, 1970, pp. 46 — 50).

III. Lecture atopique: «Entre les livres simplement plaisans, je trouve
Rabelais» (Montaigne, Essais II, 10); «je m'imagine que quand on essaie de le
tirer à soi, Rabelais se laisse faire, et qu'il y va, mais pour rire» (Sainte-Beuve,
Lundis III, 1877, p. 16).

IV. Lecture littéraire: Rabelais «laisse le lecteur face à face avec sa liberté. Il
est loisible de recourir à des moyens de compréhension que Rabelais a pris soin
d'énumérer [...] C'est à ses lecteurs qu'il appartient de soutenir les audaces
qu'ils trouvent en lui. Admirable et habile manière que [...] d'engager son
lecteur sur le chemin de la responsabilité!» (Gendre, 1974, p. 17).

Nos jugements nous jugent: poser la question de savoir si

Rabelais lance une injonction scolastique à retrouver le haut
sens de son os à moelle ou s'il condamne l'allégorisme moyenâgeux,

chercher en son œuvre une défense et illustration de
l'insignifiance populaire ou de la doctrina humaniste, du non-
sens surréaliste ou de l'engagement politique, c'est en fait
prétendre résoudre trop précipitamment le problème de fond
que pose le Prologe: sa fonction capitale est d'obliger le lecteur
à se situer, à tester par la pratique son mode de vision parmi
ceux que mime le Présentateur qui chausse tour à tour et
parfois simultanément des lunettes de différentes pointures afin
de mieux entendre les réponses des lecteurs apprentis.

C'est grâce à cette transaction, grâce à la collaboration du
lecteur modeste et de bon vouloir, que son texte prendra vie; il
n'est nulle part dit qu'un sens préexistant est inclus dans le livre
comme une fève dans le gâteau: «jugez ne estre dedans traicté
que moqueries... Peser ce qui y est deduict... Posé le cas qu'au
sens littéral vous trouvez matière... la drogue dedans contenue
est bien d'autre valeur... En icelle bien autre goût trouverez»...,



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 47

etc. L'adverbe dedans est toujours accompagné d'une indication

de modalité, d'un jugement de valeur ou d'un appel à

l'effort de l'intelligence: le Prologe n'est pas une préface qui
indique un sens, c'est une demande d'aide pour l'édification
d'un sens.

Il ne semble donc pas que Rabelais ait voulu par ses

prologues préparer le lecteur au non-sens de l'œuvre; discerner
la pluralité des voix interprétatives n'est pas cautionner quelque

indécidabilité fondamentale; au contraire, si le Prologe
n'exclut pas l'éventualité de lectures irrationnelles, ce qu'il
propose en priorité au bon buveur, c'est une collaboration.
Pour obtenir cette mobilisation intellectuelle, il appelle l'attention

sur une certaine opacité caractéristique d'une œuvre digne
d'intérêt32; cette admonition est immédiatement suivie d'effet:
l'invraisemblance, l'incohérence sont déjà à l'œuvre dans la
logique du texte préfaciel. Cette elocution ardue est de tradition

dans les prologues, et cela pour deux raisons:

1. Attirer l'attention sur cette difficulté, c'est déjà faire
percevoir la nouveauté et le sérieux de la matière qui va être
traitée; les rhétoriciens contemporains assignaient cette fonction

à Yexordium 33. Le projet de Prologue associé au Cin-
quiesme Livre caractérise le mouvement littéraire de son temps
par cette nécessaire austérité d'approche: les grands auteurs
français «ne traitent que [...] matières ardues, graves et difficiles,

et le tout en rhétorique armoisine» (p. 790); un exemple
est donné par la Cornemuse des Prélats, poésie «scotine et
obscure», inexplicable à première lecture, mais susceptible
d'interprétation joyeuse. Comme le montre Ross Chambers34,
l'enjeu de la lecture est un rapport de forces: en acceptant
d'accorder le statut d'œuvre littéraire à un texte parce qu'il est
difficile, le lecteur se soumettra aux lois qui en constituent la
«texture»; si une telle coopération n'était pas acceptée, ce serait
la solution d'indécidabilité qui prévaudrait.

2. Nous trouvons ici l'autre fonction du texte préfaciel et
de ses ambiguïtés: c'est la fonction aléthique dont G. Genette
rappelle l'importance (Seuils, pp. 191 — 192); le Prologue de
1548 donne un avant-goût du Quart Livre en contant une
étrange bataille d'oiseaux: «voicy choses grandes & paradoxes



48 Guy Demerson

vrayes, toutesfoys veues & avérées. Notez bien tout» (p. 767).
Un prologue a pour rôle de garantir la véridicité de la mise en
œuvre des événements. Dans une Chronique, cet aspect est
primordial. Le Prologue du Pantagruel assume avec véhémence
cette responsabilité: «afin que je fasse fin à ce prologue, je me
donne à mille panerées de beaux diables en cas que j'en mente
en toute l'histoire d'un seul mot» (p. 216). L'évidente ironie de
l'Annoncier n'est pas destinée à ridiculiser la fonction de
véridiction en elle-même, mais à l'utiliser pour évoquer la
portée exacte de l'adhésion intellectuelle du lecteur d'une
œuvre littéraire: un exposé clair et logique, immédiatement
explicable et interprétable, pousserait le lecteur à confondre un
discours évident avec une vérité historique. Les protestations
initiales de vérité signifient que le littéraire veut rester retranché

dans sa fiction, mais que celle-ci exige l'adhésion du lecteur
hors-venu: dire que les Chroniques sont cataplasmes capables
d'agir sur les maux réels serait une affirmation indécente en
préambule d'une Pharmacopée, mais dans un prologue
littéraire, «ce ne sont fariboles» (p. 213) 35.

Ce rapport entre véridiction et plausibilité est analogue à

celui que nous avons distingué entre explicabilité et signification,

et c'est ce rapport qui donne finalement à l'œuvre son
caractère littéraire. Le Prologue enseigne que la fiction n'est
pas mystification gratuite, mais proposition d'un système de
vérités déroutantes, de valeurs qui ne sont plus celles de la vie
courante. «Les livres ne sont pas faits pour être crus, mais pour
être soumis à examen. Devant un livre nous ne devons pas
nous demander ce qu'il dit, mais ce qu'il veut dire» affirme un
personnage d'U. Eco pour définir le «sens latent» d'une
œuvre 36.

Un Prologue est donc «initialisation» plutôt qu'initiation: il
initialise cette disposition de la bonne volonté littéraire prête à
définir le vraisemblable comme une fiction acceptable. Il met
en marche l'imagination en garantissant l'authenticité de l'œuvre

et non pas son historicité, sa sincérité ou son naturalisme.
Un des premiers chapitres du Gargantua reprend clairement le
schéma logique du Prologe: «Je me doute que ne croyez assurément

ceste estrange nativité. Se ne le croyez, je ne m'en soucie,
mais un homme de [...] bon sens croit tousjours ce qu'on luy



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 49

diet et qu'il trouve par escript» (p. 57). Le vrai en littérature est
du domaine non de l'être mais de l'énoncé. Le Préfacier écrit
pour le lecteur intelligent, capable de croire ou de ne croire
point, de reprendre à l'auteur l'avantage de l'initiative 37, capable

de «soi reserver à rire au soixante et dixhuytiesme Livre».
Comme le rappelle bien Ora Avni, le contrat de lecture n'est
pas exactement un «pacte de mauvaise foi», mais un appel «à

un type de foi qui se discrédite dans le moment où elle
s'accorde. Chacun ici, auteur ou lecteur, fait semblant» 38. La
préface établit cette entente qui fonde la littérature, cet accord
selon lequel l'œuvre est monument de l'art et non document de
l'histoire: «Beuveurs, vous ne croyez que ainsi soit en vérité
comme je vous raconte: croyez-le, si voulez. Si ne voulez, allez-

y veoir!»: au Quart Livre (ch. 38, p. 687), Rabelais lance à

nouveau le défi proprement énigmatique, ce défi du Sphinx
préfaciel qui, depuis le Prologe du Gargantua, oblige l'hypocrite

lecteur à se poser le problème de son doute euphorique, de
son adhésion ludique à des affirmations assermentées, qui,
elles-mêmes, sont proférées par un écrivain qui joue son rôle:
doute et connivence, c'est l'«il-lusion» de cette attention
joueuse. «Si estes des miens, beuvez [...] puis respondez à ma
demande; si estes de l'Autre, avalisque Sathanas», tel est l'exorcisme

qui ouvre le dialogue (p. 787) sans lequel il n'est point
d'autorité réservant le savoir à l'auteur, mais reconnaissant
au lecteur le pouvoir de l'actualiser.

Ce qu'enseigne un Prologue, c'est que le texte littéraire n'est
ni vrai ni faux, il est une fiction: «l'usage littéraire du langage
est 'interne' en ce qu'on met l'accent sur les signes eux-mêmes
et en ce que la réalité évoquée par ceux-ci est fictive» écrit
justement Todorov à la suite de N. Frye "°. Ici confluent toutes
les fonctions assignées au Prologue: ses diverses utilités, si

ostensiblement marquées dans le Prologe du Gargantua, se
résument dans l'idée que l'instance préfacielle prend la parole
pour ouvrir l'accès à un univers nouveau, au monde de la
littérature. Todorov montre encore que c'est en reconstruisant
intuitivement le système d'idées et de valeurs sous-jacent à
l'œuvre littéraire que le lecteur passe de l'explication des signes
à l'interprétation nouvelle des symboles41. C'est selon des
critères du même type qu'U. Eco opère la distinction entre ses

«ouvrages théoriques» et ses romans42. Bakhtine définit le



50 Guy Demerson

cadre de la narration épique comme un chronotope: «nous
appellerons chronotope [...] la corrélation essentielle des
rapports spatio-temporels telle qu'elle a été assimilée par la littérature

[...] Ici le temps se condense [...] tandis que l'espace
s'intensifie»43. Rabelais, qui a la tête épique, a bien compris
que la mission de l'œuvre de fiction est d'appeler.le lecteur à

l'intérieur de ce retranchement qu'est le chronotope, dans ces
«insolites espaces spatio-temporels» **, lui offrant un «nouveau
tableau du monde», d'un monde où sont détruits «tous les liens
et voisinages habituels des choses et des idées pour créer des
liens logiques inattendus (alogismes), des liens linguistiques les

plus insolites». C'est ce but que visent les interpellations,
objurgations et autres interrogations adressées au lecteur: ce
sont évocations, provocations à la rencontre, pour faire sortir
des rangs des champions qui vont jouter avec le narrateur45.
Nous retrouvons ici les invites lancées par les dizains
liminaires: boire avec l'auteur, être son partenaire, c'est-à-dire
partager le même système de références, la même logique des
valeurs: il s'agit d'une rencontre sur le même terrain **, et non
d'une identification entre lecteur et auteur comme on le dit
parfois: il faut savoir se défaire de ses affections, laisser dévier
son désir, quitter ses points de vue. Le lecteur est invité à

s'émanciper de l'antique folie, à s'intégrer à un monde qui n'est
plus fat (Prol. du L. V, p. 788). C'est la condition de l'entrée en
littérature, du retranchement dans le monde des fictions; on
s'engage dans l'aventure de la lecture au risque de se faire
happer par le dynamisme vertigineux d'une création qui fait
concurrence au monde réel: il est révélateur que les valeureux
champions évoqués par le Prologue du Pantagruel soient
entraînés à faire à leur tour le récit de ces fictions gargantuines
à l'usage des belles dames: ce schéma de la contagion littéraire
analogue au magnétisme de l'Ion platonicien est analysé par
Todorov définissant la «notion de littérature»: le récit de
l'auteur fait surgir l'univers de l'auteur, qui devient par suggestion

l'univers du lecteur, ce qui provoque par mimétisme un
récit du lecteur47.

On saisit ici ce qui fait la différence capitale entre un
Prologue comme celui du Quart Livre et une Lettre-préface
comme celle qui s'adresse à Odet de Châtillon ou une Postface
comme le ch. 34 du Pantagruel: dans le Prologue du Quart



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 51

Livre de 1548, des malveillants bien réels se voient assigner un
lieu de supplice «entre midy et Faverolles», hors de l'espace et
du temps (p. 771), tandis que, dans les pièces d'escorte autres
que le Prologue, l'Auteur se démasque pour démasquer explicitement

ses adversaires misanthropes, cannibales, agélastes qui
refusent le jeu, «.interprétons ce que à poine de mille foys
mourir ne vouldroyt avoir pensé» un écrivain qui parle de lui
dans les termes mêmes qu'il avait employés pour décrire
Homère soumis aux allégoristes (p. 565); ici, il s'évade de
l'espace-temps littéraire, des retranchements du chronotope
pour retrouver les circonvallations de la vie réelle, de l'histoire.
Le Prologue, lui, renierait sa vocation propre s'il laissait ainsi
pénétrer les effluves du réel dans l'univers fictionnel. Le logos
du Prologe a sa propre logique, qui échappe aux ratiocinations
du quotidien. Au Prologue du Quart Livre, Jupiter s'est laissé
distraire de son empyrée: il s'occupe des petites affaires politiques,

dans l'histoire et la géographie diplomatique des

humains; il a burlesquement, indécemment, transgressé les
bornes du chronotope mythologique. La prière de l'humble
Couillatris fait réintégrer la littérature dans ses limites en
obtenant un ordre nouveau du monde, un nouvel âge d'or
joyeusement plus vrai que le train des quotidiennes réalités.
M. Huchon fait remarquer que, dans son élaboration du
Prologue du Tiers Livre, Rabelais a remplacé une liste des
écrivains contemporains par une liste d'auteurs antiques, une
défense militante de la langue française par une défense
revendiquée comme non violente de la cité: le Prologue prend ses
distances par rapport à l'actuel48; on comprend pourquoi les

proclamations des Prologues du Pantagruel et du Quart Livre
de 1548 ne seront maintenues que «jusques au feu exclusive»
(pp. 215 et 769). Ce que reprochent fondamentalement les

Prologues aux diables censorins et inquisitoriaux, c'est de
procéder à une lecture non littéraire d'une œuvre littéraire49.
Ce qui est reproché à l'allégorisme de Politien, c'est de réduire
l'univers épique d'Homère aux dimensions raisonnables de
notre bas monde ordinaire, logique: le monde de la littérature
se retranche dans ses lois propres, avec ses perspectives, ses

lignes de fuite; comme à l'intérieur de l'estomac du Géant, il est
analogue au nôtre, mais le réel y a subi une anamorphose
globale.



52 Guy Demerson

Un Prologue précède chacun des livres du roman de Rabelais,

et nous avons même plusieurs ébauches de Prologues
projetés ou abandonnés. Mais le Prologe exemplaire du
Gargantua met en œuvre les fonctions que tiennent ces textes en
exergue:
— exposé déconcertant, il prévient le lecteur qu'on n'entre pas
dans l'œuvre littéraire sans se laisser dé-concerter, sans quitter
le concert des clichés, des raisonnements triviaux, de la doxa;
— invite joviale aux altérés, il proclame en riant qu'on
n'aborde pas le jeu littéraire sans trinquer préalablement, sans
«boire d'autant», sans se faire un esprit altéré;
— en un raisonnement confus et par une allégorie peu logique,
il congédie, par son mimétisme même, les raisonneurs compliqués

et les allégories peu logiques des lecteurs étrangers à

l'esprit littéraire;
— mais, affirmant avec un gros rire que les facéties sont
pleines d'enseignements, il enseigne que la bienveillance requise
pour entrer dans le royaume du Livre est déjà une adhésion au
Pantagruélisme. Le Prologue invite le lecteur à se retrancher
pour un peu de temps dans l'univers fantastique et libre de la
fiction; mais il a une fonction d'ironie qui enseigne que ce
retranchement ne sera que provisoire: le sens littéraire n'existe
que par l'acte de lecture: si le lecteur n'est ni un fanatique, ni
un allégoriste farfelu, ni un obsédé, c'est qu'il est, lui aussi,
poète.

Guy Demerson
Université de Clermont-Ferrand II



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 53

NOTES

1 Voir G. Demerson, «Les facéties chez Rabelais» in Réf. Human. Renaiss.,
9, 1977, pp. 69 — 73. Cf. B. Bowen, qui suppose une différence spécifique entre
facetia et motto (in Rabelais's Incomparable Book, Lexington, 1986, p. 213).

2 La Charité, 1986, p. 72; Jeanneret, 1976, p. 92. N.B. Les titres mentionnés

dans la Bibliographie sont désignés par leur année de publication. Pour
Rabelais, nous renvoyons aux Œuvres, Paris, Le Seuil, 1973.

3 La Charité (1986, p. 80) ajoute ingénieusement à cette liste le «coupeau
d'oignon», légume formé de pelures concentriques. On retrouvera dans les

Prologues suivants le tonneau habité par Diogene, l'enceinte où se retranchent
les Corinthiens, le bréviaire truqué sous sa couverture historiée, l'Olympe
barricadé, par la trappe duquel Mercure observe les hommes, les fèves en

gousse, etc.
4 Le Prologue du T.L. décrit le travail de sa composition comme un aller-

et-retour: «Icy beuvant je délibère, je discours & concluds. Apres l'épilogue, je
riz, j'escriptz, je compose, je boy»: de chaque côté de la conclusion, entre un
boire et un autre boire, le Prologue prépare un parcours symétrique. Sur le rôle
de la postface, voir Greimas in Du Sens II, 1976, p. 174.

5 Cf. G. Demerson, Rabelais, Paris, Balland, 1986, p. 136. La devise des
Thélémites ne trouve sa portée augustinienne que si l'on rapproche le Fay ce

que vouldras de l'injonction à aimer contenue dans la devise de Gargantua.
6 Voir Rigolot, R.S.H., 1972, p. 334: le Prologe annonce et reflète la

circularité du texte. Cf. Spanos, 1971, pp. 29 — 32; Tetel, 1967, p. 82; Baraz,
1982, p. 327; Lanham, 1976, p. 222; Losse, 1980, p. 46.

' 1974, p. 10.

'Langages, 1972, p. 19. Le dizain préliminaire du Pantagruel apparaît
dans l'éd. Juste, c'est-à-dire au moment où le Gargantua démontre que l'œuvre
peut offrir un sens. Le dizain qui précède le T.L. sera dédié à l'Esprit de la reine
de Navarre.

9 Claudia Reeder, «Paradoxe du (para)texte» in L'Esprit créateur, 24,
1984, pp. 44-45.

"Situations II, Paris, Gallimard, 1948, pp. 119-126; cf. Charles, 1977,

p. 53.

" Cf. la «complémentarité» analysée par A. Tripet. Voir Tetel, 1967, p. 86;
Masters, 1969, p. 17; H. Mitterand, Le Discours du roman, Paris, P.U.F., 1980,

p. 22.
12 Voir l'article d'A. Tripet, 1984; sur cette question, nous reprenons les

analyses de Jean Rousset, «La question du narrataire» in Problèmes actuels de

la lecture, Paris, Clancier-Guénaud, 1982, pp. 29—32.
13 Voir Jeanneret, 1976, p. 92. Le Prologue du T.L. montre les Buveurs en

paiement prendre le bon vouloir de l'Auteur: le pacte d'honneur est maintenant
fondé sur une générosité primordiale «moyennant laquelle» les Lecteurs
«jamais en mauvaise partie ne prendront choses quelconques ils congnoistront
sourdre de bon, franc & loyal courage»; la lecture intelligente applique le

précepte augustinien «ama, et quod vis fac».



54 Guy Demerson

14 Screech, 1979, p. 221.
15 Art. cit. note 9, p. 44.
16 La guerre est certes évoquée dans le Prol. du T.L., mais c'est pour vanter

le détachement du philosophe. Les Prologues de Rabelais mettent en garde
contre des états d'esprit incompatibles avec la lecture littéraire: esprit de lucre
de ceux qui ont «au cul passions» (p. 371), esprit de sérieux qui exige le
réalisme dans l'œuvre de fiction, esprit d'inquisition des diables censorins,
opinion de «gringuenaudiers aussi folement interprétée comme fadement
inventée» (p. 771)... Cf. Lanham, 1976, notamment pp. 171 — 175 et Rigolot,
1982, p. 152.

"R.S.H., 177, 1980, p. 10 (cité par De Weer, 1986, p. 63). Cf. Ross
Chambers, «Le texte 'difficile' et son lecteur» in Problèmes actuels de la lecture,
Paris, Clancier-Guénaud, 1982, p. 89.

18 Voir encore le «Privilège du Roy» pour le T.L. (p. 350); en 1550, Du
Bellay qualifiera Rabelais d'«utile-doux» (Musagnœomachie, éd. Chamard,
t. IV, p. 13).

19 De Weer, 1986, p. 93.
20 Le sens du dialogue, Neuchâtel, la Baconnière, 1969, p. 11.
21 Voir Rigolot, 1982, p. 62; Lanham, 1976, p. 176; De Weer, 1986, pp. 73;

97 et suiv.; H. Mitterand, op. cit., p. 26; Charles, 1977, p. 61.
22 Charles, 1977, p. 61; cf. Gendre, 1974, p. 17.
23 1987, pp. 205-207.
24 Voir De Musica VI, v,8 à vi; De vera Religione XXXIII, 62; De div.

Quaest. LXXIII, q. xlvi n° 2.
25 Dans la compréhension du jeu de mots, cette attitude est déterminante:

au ch. 52 du Gargantua (p. 191), le roi géant répond sérieusement à une
question absurde du moine: ce jeu aurait dû rester dans le domaine de la
facétie, qui n'attend pas d'autre réplique que le rire ou la réprobation.

26 Rigolot, 1982, p. 103: qui, à l'époque, aurait eu l'idée saugrenue de
procéder à une lecture littérale de J. Lemaire de Belges?

211987, p. 197 et suiv.

2!Regosin, 1986, p. 61.
29 Rabelais a peur qu'on ne prenne au mot le Prol. du Pantagruel et qu'on

ne croie ses Chroniques aussi vides que Fessepinte (Genette, Palimpsestes, Paris,
Le Seuil, 1982, p. 223); cf. Screech, 1979, p. 129.

30 Melanchthon exige que l'on connaisse la valeur des mots (vis verborum),
mais aussi la grammaire, la dialectique, la philosophie naturelle... pour atteindre

le sens prophétique de la Parole de Dieu (Scholia in Epist. Pauli ad
Colossenses). Voir aussi sa violente dissertation contre l'ineptie qui consiste à
inventer «quatre sens» à l'Ecriture: selon cette méthode, l'Ecriture n'aurait plus
rien de certain! Si l'Ecriture use de figures, elles ne doivent pas engendrer de
sens pluriels: «uno sensu grammatico contenti esse debemus» (Rhetorices
Elementa, Lyon, Gryphe, 1553, pp. 75 — 80).

31 Regosin, 1986, p. 59.



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 55

32 Pour Erasme, seul un texte de valeur mérite interprétation. Cf. Rigolot,
1982, pp. 93 —104: le sens n'est pas un objet à définir mais un objet à
expérimenter.

33 Melanchthon: «de novis, utilibus, necessariis rebus, item difficilibus aut
obscuris dicturum te affirmes» (Inst. Rhet., «de attentione», f* 5 r°); cf. Rheto-
rices Elementa, 1533, pp. 25—26; Georgii Trapezuntii, Rhetoricorum libri V,
Venise, Aide, 1523, f 4r°.

34 Art. cit. note 17, p. 85. Cf. M. Riffaterre, «Le Tissu du texte» in
Poétique, 34, 1978, p. 195.

35 Nous nous séparons ici de T. Todorov: «L'apparition de la parole feinte
se signale par un indice particulier: on invoque nécessairement la vérité [...]
L'invocation de la vérité est un signe de mensonge» (Poétique du récit, Paris,
1978, p. 28). Cf. Greimas, «Le contrat de véridiction» in Du Sens II,
pp. 103-109.

*Le Nom de la rose, Paris, 1982, p. 323.
37 Cf. Valéry, Rhumbs, «Littérature» (éd. Hytier, Paris, Gallimard,

«Pléiade», II, p. 629).
38 Georges Blin, Stendhal et les problèmes du roman, Paris, Corti, 1954, p. 6

(cité par Ora Avni, «Dico vobis: Préface. Pacte. Pari» in Rom. Rev., 75, 1984,

pp. 119—120). Sur les formules traditionnelles de ('«accreditation» des narrations

facétieuses, voir P. Koj, Die frühe Rezeption der Fazetien Poggios in
Frankreich, Hambourg, 1969, p. 71; G.-A. Perouse, Les Nouvelles françaises du
XVI' siècle, Genève, Droz, 1977, pp. 33, 223...

39 Cave, 1979, p. 195. La Charité, 1986, p. 75. Les traités de rhétorique
antique mettent en valeur cette qualité de docilitas provoquée par Vexordium
(p. ex. Georgii Trapezuntii, op. cit. note 33, f° 133 r°).

"Les Genres du discours, Paris, Le Seuil, 1978, p. 21.

"Ibid., pp. 91-94.
42 Op. cit. note 36, p. 511: «Rien ne console plus l'auteur d'un roman que

de découvrir les lectures auxquelles il n'avait pas pensé et que les lecteurs lui
suggèrent. Quand j'écrivais des ouvrages théoriques, mon attitude envers les

critiques était de nature 'judiciaire': ont-ils compris ou non ce que je voulais
dire? Avec un roman, c'est complètement différent. Je ne dis pas que l'auteur
ne puisse découvrir une lecture qui lui semble aberrante... La grande majorité
des lectures fait découvrir des effets de sens auxquels on n'avait pas pensé.»

"Esthétique et théorie du roman, trad, fr., Paris, Gallimard, 1978, p. 236.

44Ibid., p. 313.
45 Cf. De Weer, 1986, p. 275.

"H. Mitterand, op. cit. note 11, pp. 24—25; cf. Sartre, op. cit. note 10,

p. 117; Lanham, 1976, p. 14; R. Chambers, art. cit. note 17, p. 93.
47 Op. cit. note 40, p. 90.

"Rabelais grammairien, Genève, 1981, pp. 455 —456. Cf. Gendre, 1974,

p. 13: les autorités auxquelles réfèrent les prologues ressortissent au monde de
la littérature.

"Cf. M. Charles, «La lecture critique» in Poétique, 34, 1978, p. 129.



56 Guy Demerson

QUELQUES ÉLÉMENTS DE BIBLIOGRAPHIE

Barry Cerf, «Rabelais. An appreciation», Rom. Rev., 6, 1915, p. 116.

Floyd Gray, «Ambiguity and Point of view in the Prologue to Gargantua»,
Rom. Rev., 56, 1965, pp. 12-21.

Leo Spitzer, «Ancora sul Prologo al primo libro del Gargantua», Studifrancesi,
195, pp. 423-445.

Wolfgang Raible, «Der Prolog zu Gargantua und der Pantagruelismus», Rom.
Forsch., 1986, pp. 253-279.

Marcel Tetel, «From Self-Advertisement to Verve», in Rabelais, New York,
1967, pp. 86-89.

Dorothy Coleman, «The Prologues of Rabelais», M.L.R., 1967, pp. 407 — 419.
G Mallary Masters, Rabelaisian Dialectic and the Platonic-Hermetic Tradition,

New York, 1969, p. 14 sqq.
Mikhaïl Bakhtine, L'œuvre de Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et

à la Renaissance, Paris, Gallimard, 1970, p. 170 sqq.
Jean Paris, Rabelais au futur, Paris, Le Seuil, 1970, p. 11 sqq.
Margaret Spanos, «The Function of the Prologues in the Works of Rabelais»,

Et. Rab., 9, 1971, pp. 29-48.
Barbara Bowen, The Age of Bluff, Urbana, 1972, p. 52 sqq.
François Rigolot, «Rabelais présentateur de ses œuvres», R.S.H., 147, 1972,

pp. 325-338.
François Rigolot, Les Langages de Rabelais, Genève, Droz, 1972, p. 18 sqq.
Jean Larmat, Le Moyen Age dans le Gargantua de Rabelais, Paris, Belles-

lettres, 1973, p. 206 sqq.
André Gendre, «Le Prologue de Pantagruel; Le Prologue de Gargantua.

Examen comparatif», R.H.L.F., 1974, pp. 3 — 19.

Floyd Gray, Rabelais et l'écriture, Paris, 1974, p. 35 sqq.
A. Fiola Berry, «The Dynamics of Inspiration: Rabelais's Prologues to

Gargantua and to Tiers Livre», P.M.L.A., 90, 1975, pp. 88-95.
Michel Jeanneret, «Rabelais et Montaigne: l'écriture comme parole», Esp. Cr.,

16, 1976, p. 89 sqq.
Michel Charles, Rhétorique de la lecture, Paris, Le Seuil, 1977, pp. 33 — 58.
Richard A. Lanham, The Motives of Eloquence, New Haven-Londres, 1976,

p. 169 sqq.
Terence Cave, The Cornucopian Text, Oxford, Oxford University Press, 1979,

p. 98 sqq.
Michael A. Screech, Rabelais, Londres, Duckworth, 1979, pp. 124—130.
Deborah N. Losse, Rhetoric at Play. Rabelais and Satirical Eulogy, Berne-

Francfort-Las Vegas, 1980, p. 42 sqq.
François Rigolot, Le Texte de ta Renaissance, Genève, Droz, 1982,

pp. 126-131.
Michael Baraz, «Un texte polyvalent: le Prologue de Gargantua», Met. V.L.

Saulnier, Genève, 1984, pp. 527-535.
Jamil Chaker, Sémiotique narrative de l'œuvre de Rabelais, Tunis, 1984,

pp. 128-130.



Le «Prologe» exemplaire du Gargantua 57

Arnaud Tripet, «Le Prologue de Gargantua, problème d'interprétation», Etu¬
des de Lettres, 1984-2, p. 135 sqq.

Edwin Duval, «Interpretation and the 'doctrine' of Rabelais's Prologue to
Gargantua», Et. Rab., 18, 1985, pp. 1-17.

Gérard Defaux, «D'un problème à l'autre: herméneutique de l'altior sensus et
captatio lectoris», R.H.L.F., 1985, pp. 195-216.

Raymond C. La Charité, «Lecteurs et lectures dans le Prologue de Gargantua»,
French Forum, 10, 1985, pp. 261-270.

Terence Cave, Michel Jeanneret et François Rigolot, «Sur la prétendue trans¬

parence de Rabelais», R.H.L.F., 1986, pp. 709-716.
Gérard Defaux, «Sur la prétendue pluralité du Prologue de Gargantua», ibid.,

pp. 716-722.
Maria S. De Weer-D'Hooghe, Homo Legens: Reader-oriented Criticism and

Rabelais, Washington, 1986.
Richard L. Regosin, «The Ins(ides) and Outs(ides) of Reading: Plural Dis¬

course and the Question of Interpretation in Rabelais», Rabelais's
Incomparable Book. Essays on His Art, Ed. R.C. La Charité, Lexington, 1986,

pp. 59-71.
Raymond C. La Charité, «Rabelais and the Silenic Text: the Prologue to

Gargantua», ibid., pp. 72 — 86.
Gérard Genette, Seuils, Paris, Le Seuil, 1987, pp. 197; 200; 205-206.
Michel Jeanneret, Des mets et des mots, Paris, Corti, 1987, pp. 112—114 et

119-123.
Gérard Defaux, «Vers une définition de l'herméneutique rabelaisienne: Panta¬

gruel, l'esprit, la lettre et les paroles gelées», Et. Rab., 21, 1988,

pp. 327-337.
Fernand Hallyn, «Le Paradoxe de la souveraineté», ibid., pp. 339 — 345.
Cathleen M. Bauschatz, «'Une description du jeu de paulme soubz obscures

parolles', the Portrayal of Reading in Pantagruel and Gargantua», Et.
Rab., 22, 1988, pp. 57-76.




	Le "Prologue" exemplaire du "Gargantua" : le littéraire et ses retranchements

