
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 15 (1989)

Artikel: Discours liminaire et identité littéraire : remarques sur la préface
féminine au XVIe siècle

Autor: Rigolot, François / Read, Kirk D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-259016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-259016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISCOURS LIMINAIRE ET IDENTITE LITTERAIRE

Remarques sur la préface féminine au XVIe siècle

Si vous lisez ceste œuvre toute entière
Arrestez vous, sans plus, à la matière,
En excusant le rhythme et le langage,
Voyant que c'est d'une femme l'ouvrage.

Marguerite de Navarre '

Je ne puis faire autre chose que prier les vertueuses Dames
d'eslever un peu leurs esprits par-dessus leurs quenoilles et
fuseaus...

Louise Labe 2

L'appareil liminaire des textes littéraires fait l'objet, depuis
quelques années, d'un renouveau d'intérêt critique 3. On se

rend compte, en effet, qu'il y a là, pour reprendre l'expression
de Gérard Genette, «un des lieux privilégiés de la dimension
paradigmatique de l'œuvre, c'est-à-dire de son action sur le
lecteur»4. Diverses tentatives ont été menées récemment pour
répertorier les fonctions que joue le «discours préfaciel» dans la
préparation et le conditionnement du public à la lecture de
l'œuvre qu'il annonce 5. On s'accorde généralement à reconnaître

que, dans la tradition rhétorique occidentale, la préface est
un lieu de passage, un «vestibule initiatique» qui, tout en
gardant son rôle ornemental et en sacrifiant aux contraintes
souvent artificielles du «décorum», cherche à déjouer les
censures pour annoncer la «vérité du texte». Il n'est pas question
de revenir ici sur l'aspect performatif du discours préfaciel.
Nous rappellerons seulement que l'émetteur du message
liminaire, non content de déclarer, a tendance à prescrire et que
son dire devient le plus souvent un faire6. De là le caractère
généralement réducteur de toute préface lorsqu'elle assigne une



76 François Rigolot et Kirk D. Read

intentionnalité morale à un texte littéraire dont l'essence est
justement d'être ouvert à la pluralité des interprétations. On
connaît le paradoxe: la préface est un mensonge sur l'œuvre
qu'elle est censée préfacer. Praefatio mendax \

A la Renaissance, la théorie du discours préfaciel ne pouvait

que reprendre vigueur avec la redécouverte des grands
textes classiques consacrés aux formes canoniques de

l'éloquence. Qu'on songe à la place réservée à Yexordium dans la
Rhétorique d'Aristote, l'Institution oratoire de Quintilien ou le
De Oratore de Cicerón. Le XVIe siècle, peut-être plus que tous
ceux qui l'ont suivi, a reconnu l'importance des «liminaires»
en multipliant les avis, les prologues, les avertissements, les

poèmes d'escorte et autres pièces d'encadrement de l'œuvre
littéraire. Devant l'urgence de réveiller un public engourdi par
la scolastique, les humanistes devaient accorder toute leur
attention à la captado benevolentiae. Si les hommes ou les
femmes peuvent être façonnés par le biais de l'éducation
(l'«institution»), si leur conduite peut être déterminée en
grande partie par la lecture des «bonnes lettres» («Homines non
nascuntur, sedflnguntur» disait Erasme), alors qu'on leur fasse
comprendre, dès le seuil de l'œuvre et par le moyen d'un
discours approprié, l'enjeu de cette nouvelle anthropologie8.

Cependant la question se pose immédiatement de savoir si,
dans la pratique littéraire du XVIe siècle, les auteurs masculins
et féminins conçoivent de façon semblable la nature et la
portée de l'appareil liminaire de leurs œuvres. Sollicitent-ils la
bienveillance de leur public selon des modes rhétoriques variés?
Parce qu'ils répondent à un «horizon d'attente» déterminé par
des préjugés sociaux différents, on s'attendrait à ce qu'ils
n'aient pas les mêmes raisons de vouloir gagner l'adhésion de
leurs lecteurs ou de leurs lectrices. On assisterait alors à la mise
en place de dispositifs stratégiques propres aux femmes
écrivains lorsque, pour présenter leurs écrits, celles-ci doivent aller
au-devant des idées reçues et rassurer un public par nature
méfiant au sujet de leur propre moralité. De ce point de vue,
la préface serait un genre codé différemment selon le sexe de
l'auteur. Telle est du moins notre hypothèse de départ, hypothèse

qui reste maintenant à vérifier à partir d'une analyse de
quelques exemples représentatifs du corpus littéraire de la
Renaissance.



Discours liminaire et identité littéraire 77

C'est sans doute avec Christine de Pisan qu'apparaît pour
la première fois, dans la tradition française, l'image d'une
femme-auteur qui s'exhibe dans son œuvre en tant que femme
tout en prodiguant les signes qui rendront cette exhibition
acceptable9. Au début de la Cité des Dames, la narratrice
dénonce en termes non équivoques la «clergie» masculine qui
s'est appliquée à médire de la nature et des motivations des
femmes. Cependant un tel réquisitoire ne l'empêche pas de

proclamer, en même temps, sa fidélité d'auteur à ce même idéal
de culture «cléricale». Ses réflexions sur la Camille virgilienne
(Camilla bellatrix), par exemple, le prouvent: Christine croit à

la réalité d'une «chevalerie féminine» qui, alliée à une nouvelle
«clergie», viendra prendre la relève et sauver la France et la
Chrétienté l0.

Au XVIe siècle, si l'on met à part le cas des grandes familles
régnantes, le rôle traditionnel de la femme oblige encore celle-
ci à limiter sa sphère d'action au domaine privé: c'est là qu'elle
maintiendra au mieux la marque présomptive, comme on dit
alors, de son «honnêteté». C'est pourquoi, si l'idée de mettre
ses sentiments par écrit n'est pas nécessairement suspecte,
l'envie de les publier — de les «mettre en lumière» — est le plus
souvent considérée comme un dangereux signe de débauche.
En «se rendant publique» la femme court le risque de passer
pour une «fille publique». Ainsi Pernette du Guillet n'aurait
écrit ses Rymes que pour le «plaisir» personnel de se confier à

ses vers. Et Antoine du Moulin, le préfacier de l'œuvre
posthume, s'ingénie à présenter cette motivation très privée
comme étant plus «honnête» que celle qui aurait consisté à

vouloir publier ses verves ".
Louise Labé insistera, elle aussi, sur le «plaisir», le «contentement»

de l'«honneste passetems» de l'écriture et avouera que
c'est à la requête instante de ses amis qu'elle s'est finalement
résolue à confier ses Evvres à un imprimeur:

Quant à moy, tant en escrivant premièrement ces jeunesses que en
les revoyant depuis, je n'y cherchois autre chose qu'un honneste
passetems et moyen de fuir oisiveté: et n'avois point intención que
personne que moy les dust jamais voir. Mais, depuis que quelcuns
de mes amis ont trouvé moyen de les lire sans que j'en susse rien
et que (ainsi comme aisément nous croyons ceus qui nous louent)
ils m'ont fait à croire que les devois mettre en lumiere, je ne les ay



78 François Rigolot et Kirk D. Read

osé esconduire, les menassant ce pendant de leur faire boire la
moitié de la honte qui en proviendroit. (P. 43)

On sait que les lecteurs ne l'entendront pas tous de cette oreille.
Si les vingt-quatre poèmes qui servent d'escorte postliminaire
aux Evvres de 1555 chantent «la chasteté fidelle / Qui tousjours
est avec elle», les pamphlets médisants se multiplieront pour
fustiger «l'impudique Loyse» et la «follastre courtisanne»,
répétant les échos de la «plebeia meretrix» déjà dénoncée par
Calvin n.

Il semble qu'une présomption de culpabilité pèse nécessairement

sur l'écriture féminine lorsqu'elle sort de l'intimité du
cabinet privé. Tel est, du moins, l'horizon d'attente social qui
prescrit l'enfermement dans le gynécée scriptural. «A Room of
her own»: tel pourrait être déjà le titre collectif des recueils
littéraires féminins de la Renaissance l3. Or, si toute publication
constitue une transgression de l'ordre patriarcal, de quelle sorte
d'alibi culturel et social devront se prévaloir les femmes du
XVIe siècle qui voudront «mettre leurs concepcions par escrit»?
Certes, les stratégies varieront; mais il semble qu'on puisse
relever un certain nombre de traits dominants qui caractérisent
le discours préfaciel féminin de la Renaissance. Dans l'analyse
qui suit, la fameuse épître dédicatoire de Louise Labé à
Clémence de Bourges nous servira, dans un premier temps, de
modèle exemplaire; on y lira, en effet, en clair cette intention de

repartie à laquelle oblige l'horizon d'attente de l'œuvre qui
s'annonce.

La dédicace des Evvres de Louise Labé (1555) ne porte que
les lettres «A M.C.D.B.L.»; mais on sait identifier, au moins
depuis l'édition de 1762, la personne que désignent ces initiales.
Il faut lire en effet: «A Mademoiselle Clémence de Bourges,
Lionnoize». Telle que les archives ont pu nous la reconstituer,
Clémence de Bourges (1532?—1562?) appartenait à un milieu
social lyonnais nettement plus élevé que celui de Louise Labé.
Son père avait été plusieurs fois échevin à Lyon. Il est possible
que les deux amies se soient connues au couvent de la Déserte,
dans le quartier de la Gela, et qu'elles soient ensuite restées en
relations étroites '4. Quoi qu'il en soit, l'apparition de cette
première Lyonnaise au seuil de l'œuvre est symptomatique du



Discours liminaire et identité littéraire 79

souci que prend l'auteur à se trouver une partenaire comprehensive:

A M.C.D.B.L.
Estant le tems venu, Mademoiselle, que les sévères loix des hommes

n'empeschent plus les femmes de s'appliquer aus sciences et
disciplines: il me semble que celles qui ont la commodité, doivent
employer ceste honneste liberté que nostre sexe ha autre fois tant
désirée, à ¡celles aprendre: et montrer aus hommes le tort qu'ils
nous faisoient en nous privant du bien et de l'honneur qui en
pouvoit venir. (P. 41)

En revendiquant pour les femmes l'«honneste liberté» de se

cultiver, Louise Labé reprend, en fait, un thème cher aux
humanistes lyonnais. Deux ans avant la publication des Evvres
de cette dernière, un autre écrivain lyonnais comme Claude de
Taillemont écrivait déjà:

N'a esté jusques aujourd'hui le vouloir et consentement de nos
prédécesseurs, tant miserables et pervers, que mus des erreurs
d'autrui ou de leur propre ignorance, ils n'ont permis aus esprits
féminins goûter ce doux fruit de science et doctrine. [...] Mais que
signifie qu'il y a encore de tels fols au monde, lesquels sans aucune
consideration, disent et maintiennent la femme ne pouvoir ni
devoir savoir aucune chose? [...] Si elles estoient instruites es
lettres, comme les hommes, je m'ose bien pour elles promettre
l'avantage... "

Placée dans le discours préfaciel des Evvres, cette même
revendication prend cependant une tout autre dimension. La situation

énonciative est alors telle qu'une première personne
s'adresse à une seconde personne pour la prendre à témoin des
préjugés dont elles souffrent toutes les deux. Autrement dit, le
stratagème de la préface permet d'échapper au didactisme
humaniste traditionnel. Deux «Dames Lionnoises» s'unissent
pour présenter un front commun devant les injustices ancestrales

dont elles s'estiment victimes en tant que femmes. Cette
communauté d'intérêts est encore renforcée par la signature de
la page de titre des Evvres sous une forme triplement allitérée:
«LOVÏZE LABÉ LIONNOIZE» 16.

En outre, ce soutien mutuel cherche à s'étendre, par le biais
de la préface mais au-delà de l'espace de la préface, à toutes les



80 François Rigolot et Kirk D. Read

concitoyennes qui partagent le même esclavage mais qui n'en
sont pas encore conscientes:

Je ne puis faire autre chose que prier les vertueuses Dames d'esle-
ver un peu leurs esprits par-dessus leurs quenoilles et fuseaus, et
s'employer à faire entendre au monde que, si nous ne sommes
faites pour commander, si ne devons noi« estre desdaignees pour
compagnes tant es afaires domestiques que publiques, de ceus qui
gouvernent et se font obeïr... (P. 42)

On notera ici l'effet déclaratif du «nous» personnel emphatique
pour souligner la fusion des trois personnes impliquées dans la
situation énonciative. En fait, ce même pronom se trouve
exprimé explicitement ou implicitement une quarantaine de
fois dans l'espace relativement restreint de la préface. Cet appel
réitéré à la concertation entre femmes prendra un relief particulier

à l'intérieur du recueil poétique proprement dit. En trois
endroits stratégiques du texte — dans la première et la dernière
élégies ainsi que dans le dernier sonnet — nous entendrons le
même appel, à la fois implorateur et frondeur, à la communauté

immédiate des «Dames Lionnoises» ".
Il faut d'ailleurs remarquer que ce mouvement collectif

d'émancipation ne vise pas seulement un cercle littéraire de
lectrices sympathisantes. Le thème de l'écriture occupe la plus
grande partie de l'épître dédicatoire. Si écrire permet de fixer
ses «concepcions» et donne «un singulier contentement», il faut
en prescrire la pratique à celles qui s'en sentent capables: «Ces
deus biens qui proviennent d'escrire vous y doivent inciter»,
écrit encore Louise Labé dans sa préface (p. 43). Elle saura
expliciter ses intentions vers la fin de sa lettre à Clémence:

Et pour ce que les femmes ne se montrent volontiers en publiq seules,

je vous ay choisie pour me servir de guide, vous dédiant ce petit
euvre, que ne vous envoyé à autre fin que pour vous acertener du
bon vouloir lequel de long tems je vous porte, et vous inciter et
faire venir envie, en voyant ce mien euvre rude et mal bâti, d'en
mettre en lumiere un autre qui soit mieus limé et de meilleure
grace. (P. 43)

En cherchant à obtenir la complicité d'une destinataire amicale,

bien née et hautement placée, une femme de moyenne
extraction espère pouvoir «se montrer en public» et éviter la



Discours liminaire et identité littéraire 81

honte que les hommes pourraient attacher autrement à cette
transgression sociale. C'est du moins ce que la préface voudrait
nous faire croire. En associant écriture et libération, d'une
part, et écriture et protection, de l'autre, le discours liminaire
crée un espace utopique où toute lectrice peut aspirer à assumer

un rôle public acceptable, sans avoir crainte d'être accusée
d'immoralité ou de provoquer le scandale ,8.

L'épître dédicatoire de Louise Labé présente donc, par
l'inscription obsédante d'un narrataire féminin, le modèle
exemplaire de la compulsion féminine à la reconnaissance
collective. En fait, comme nous allons le voir, loin d'être
unique, cet appel au soutien communautaire se retrouve presque

dans toutes les pièces de l'appareil préfaciel féminin au
XVIe siècle. Car il s'agit moins d'évoquer, à grand renfort de
«clergie», les ombres vénérables des «Dames du temps jadis»
que de susciter la présence, dans l'urgence de la situation
énonciative, d'interlocutrices compréhensives qui sauront
prodiguer à la voix fragile «ceste douce aymable sympathie» qui
peut la réconforter et lui donner sa légitimité ". En somme,
nous sommes aux antipodes de la stratégie de la Cité des
Dames: il n'est plus besoin de proposer un De claris mulieribus
distant et grandiose quand c'est à l'intimité du cœur que l'on
confie sa «recherche en sororité».

Déjà, dans les Angoysses Douloureuses d'Helisenne de
Crenne (1538), les pièces liminaires donnaient le ton. Le dizain
d'ouverture, par exemple, fait état du sexe du destinataire dès
la dédicace. Là où l'on attendait un «Avis au lecteur», on lit:

HELISENNE AUX LISANTES

Dames d'honneur et belles nymphes
Pleines de vertu et doulceur,
Qui contemplez les paranymphes
Du regard, de cueurs ravisseur:
L'archier non voyant et mal seur
Vous picquera, prenez y garde.
Soyez tousjours sur vostre garde,
Car tel veult prendre, qui est pris.
Je vous serviray d'avantgarde
A mes despens, dommage et pris 2°.



82 François Rigolot et Kirk D. Read

La présentatrice s'adresse à ses contemporaines pour les prévenir

des maux qui peuvent leur advenir. Sa leçon se déploie en
trois temps: 1) j'ai fait l'expérience de l'Amour et je puis vous
dire qu'il apporte bien des malheurs; 2) sachez vous prémunir
contre son poison car vous n'êtes pas invulnérables; 3) je
souhaite que ce que je vais vous raconter ici puisse vous servir
et vous empêcher de tomber dans le même piège que moi.

Louise Labé reprendra d'ailleurs une démonstration
semblable dans l'élégie sur laquelle s'ouvrent ses œuvres poétiques:

[...] Dames qui les lirez,
De mes regrets avec moy soupirez.
Possible, un jour je feray le semblable.
Et ayderay votre voix pitoyable
A vos travaus et peines raconter,
Au tems perdu vainement lamenter.
Quelque rigueur qui loge en votre cœur,
Amour s'en peut un jour rendre vainqueur2'.

Et le sonnet de fermeture conjuguera une dernière fois le même
thème en un ultime appel rétrospectif à l'unisson:

Ne reprenez, Dames, si j'ay aymé:
[...]

Mais estimez qu'Amour, à point nommé,

[...]
Pourra, s'il veut, plus vous rendre amoureuses:

[...]
Et gardez vous d'estre plus malheureuses a.

Quant à l'«Epistre dedicative de Dame Helisenne», si elle
s'adresse «A TOUTES HONNESTES DAMES» c'est que «les
dames sont naturellement inclinées à avoir compassion». Les
interpellations se font obsédantes («Vous, mes nobles
Dames...», «O trescheres Dames...») et donnent des accents
pathétiques aux supplications ainsi réitérées. Non contente de
justifier ses confidences par la valeur de l'exemple («en voyant
comme j'ay esté surprinse, vous pourrez éviter les dangereulx
laqs d'amours...»), Helisenne tisse un parallèle entre la lectrice
bienveillante qu'elle appelle de ses vœux et la Muse inspiratrice,
à qui elle demande «de vouloir ayder à [sa] triste memoire et
soustenir [sa] debile main pour vous le sçavoir bien escripre». Ici



Discours liminaire et identité littéraire 83

la communauté sororale qui s'inscrit dans le texte inclut non
seulement, en aval, un public compatissant mais, en amont,
une figure mythique toute-puissante: celle qui, à l'origine, est
«mere et fille de l'altitonant Plasmateur» ".

Dans l'épître en vers qu'elle adresse à Jeanne d'Albret,
Georgette de Montenay élargit le cercle des destinataires en
s'adressant aux «Dames» et «damoiselles gentiles» qui seront
les témoins des bienfaits de sa protectrice:

Dames ouyez, chascune se reveille
Pour contempler en joye et en liesse
Les faitz de Dieu envers une princesse 2\

La poétesse ne se limite pas à prodiguer des compliments; elle
invite ses lectrices à prendre elles-mêmes la plume et à composer

une œuvre poétique pour devenir véritables co-participantes
de la Création divine:

Ne souffrez plus, damoiselles gentiles,
L'esprit rené vaquer à choses viles:
Ains employez Ta méditer les faits,
Et faire escrits de Cil qui nous a faits2!.

On retrouve cette inscription textuelle d'une généalogie
féminine, avec la piété filiale qui la caractérise, dans l'œuvre
des Dames des Roches. Les sentiments chaleureux que partagent

Madeleine et Catherine, mère et fille, servent alors de

captado benevolentiae pour gouverner le rapport idéal qui
cherche à s'établir entre les auteurs et leur public26. Dans
l'«Epistre» liminaire qu'elle adresse à sa fille, Madeleine des
Roches insiste non seulement sur l'intimité naturelle qui les lie
(«Toy, fille qui m'es si proche»; «Ma fille unique, & de moy
cher tenue») mais sur la ressemblance de leur être féminin
(«Dans toy je me voy un pourtraict»; «Et l'aage seul en faict la
difference»). L'harmonie transparente qui règne entre les deux
poétesses se donne pour l'image même de l'«aymable
sympathie» qui doit s'instaurer entre elles et leur public:

Ny pour nous voir tant semblables de corps,
Ny des esprits les gracieux accords,
Ny ceste douce aymable sympathie,
Qui faict aymer la semblable partie,



84 François Rigolot et Kirk D. Read

N'ont point du tout causé l'entier effect
De mon amour envers toy si parfaict21.

Par une sorte de réciprocité textuelle, ce thème de la
transparence parentale se trouvera exprimé du point de vue filial
dans le prologue de Tobie, tragi-comédie en un acte. En
dédiant cette œuvre à sa mère, Catherine des Roches lui
demande de la recevoir «comme un veritable miroer pour bien
représenter la [sienne]» 28. L'image spéculaire traduit une idée
de transparence extrême entre destinateur et destinataire.
Cependant l'harmonie entre les deux œuvres n'exclut pas
l'émulation entre leurs auteurs: convenientia et aemulatio
coexistent avec toute la force d'une volonté exemplaire de
différenciation. «J'escry ce que j'ay pensé», déclarera fièrement
la même Catherine dans l'«Epistre à sa Mere» sur laquelle
s'ouvre l'ensemble de son œuvre29. Et elle ajoutera, avec un
aplomb qui frise le défi:

Aussi je m'estimerois indigne de ce peu de graces que Dieu m'a
données par vostre moyen (ma mere) si de moymesme je n'essaiois
de les faire paroistre w.

Catherine des Roches cherchera aussi à utiliser le thème de
la double descendance charnelle et spirituelle pour «légitimer»
ses propres écrits aux yeux de ses lectrices. Si la mère (Madeleine)

a engendré la fille (Catherine) selon la chair et l'esprit,
celle-là devra «avouer» — c'est-à-dire «reconnaître», au sens
juridique du terme — les écrits de celle-ci comme étant ses
petits-enfants («nepveux») légitimes:

Et vous supplie humblement (ma mere) de recevoir ces petits
escrits qui vous en rendront tesmoignage: si vous en trouvez
quelques uns qui soient assez bien nez, avouez les s'il vous plaist
pour vos nepveux; & ceux qui ne vous seront agréables, punissez
les à l'exemple de Jacob qui condemna la famille d'Isachar pour
obéir à ses autres enfans ".

Cette recherche compulsive en «maternité» ou en «sororité»
fait l'objet de stratégies d'exposition variées. Ainsi, dans les

pièces liminaires aux œuvres des sœurs Seymour, le regard
poétique masculin est appelé, pour ainsi dire, à la rescousse
afin de donner à l'œuvre féminine son soutien encomiastique.



Discours liminaire et identité littéraire 85

Denisot, Ronsard et quelques autres poètes insistent alors sur
les liens de famille qui unissent les sœurs Anne, Jane et
Marguerite pour voir dans le trio une nouvelle version des trois
Grâces 32. En revanche, dans la préface posthume aux Rymes
de Pernette du Guillet, c'est un esprit de concurrence qui
s'instaure à l'intérieur de la communauté féminine. Quand
Antoine Du Moulin s'adresse aux «Dames Lyonnoizes» et leur
demande d'imiter leur concitoyenne «vertueuse, gentile et toute
spirituelle», il leur fait valoir l'importance de rivaliser avec
leurs consœurs italiennes:

[Les Rymes] pourront inciter quelcune de vous, ou d'ailleurs, et
l'animer aux lettres, pour participer de ce grand et immortel los,
que les Dames d'Italie se sont aujourd'huy acquis, et tellement,
que par leurs divins escrits elles ternissent le lustre de maints
hommes doctes ".

Ailleurs, le dialogue préfaciel entre frère et sœur sert à

légitimer la publication des écrits d'une inconnue. En tête des
nombreux liminaires qui servent à escorter les Premières
Œuvres poétiques de Marie de Romieu figure une épigramme
latine signée du frère de la poétesse, Jacques, qui recommande
les vers de sa sœur à une puissante protectrice, Marguerite de
Lorraine. Or, une fois la page tournée, au lieu des remerciements

attendus, on trouve une curieuse épître en prose où
Marie de Romieu s'en prend vigoureusement à certains écrits
antiféministes de son frère:

EPISTRE A SON FRERE
Monsieur et bien aimé frère, [...] je fus grandement estonnée, et
comme ravie d'admiration ayant leu une certaine invective avec
quelques Satyres qu'avez faict à rencontre de nostre sexe fœminin
[...]. Et ce qui me tourmentoit le plus, c'estoit que j'ignorois la
cause qui vous avoit peu esmouvoir à tonner ainsi contre les
femmes M.

La publication du recueil aura justement pour but de montrer
à ceux qui pourraient en douter que les femmes ne sont pas
privées de talent artistique. Marie le dit clairement à Jacques:
«Quant à moy, estant du nombre de ce noble et divin sexe, j'ay
bien voulu vous monstrer en cela que je n'estois du tout



86 François Rigolot et Kirk D. Read

despourveue de l'art de poesie» M. Dans la perspective
polémique de l'échange, un tel témoignage ne peut que renforcer la
communauté spirituelle des lectrices, unies dans un même
esprit de réprobation.

Cependant la communion sororale prendra sa pleine dimension

dans le cadre des ordres religieux féminins lorsque la
poétesse y trouvera sa place. Le sens du mot «sœur» y sera
alors doublement réactivé. Ainsi, dans l'«Epistre Aux
Lecteurs» qui sert de postface à l'œuvre d'Anne de Marquets, les

«compagnes sœurs» du couvent de Poissy sont sollicitées pour
apporter à l'auteur le soutien moral qui lui est nécessaire. En
outre, les expressions «divin troupeau» ou «bande sacre» qui,
dans le lexique poétique traditionnel, désignent le groupe des
neuf Muses prennent une signification nouvelle lorsqu'elles
désignent la communauté conventuelle invoquée par l'auteur.
Telle une novice le jour de sa prise de voile, la nouvelle
poétesse se fait escorter par ses «sœurs» jusqu'au maître autel
pour y prononcer ses vœux solennels. La différence sera pourtant

notable: il ne s'agira plus d'une renonciation au monde
mais, au contraire, d'une action concertée et dirigée sur le
monde pour rendre témoignage.

Ainsi, en inscrivant le code de la deuxième personne dans le
discours liminaire, l'auteur, l'éditeur ou leurs associés créent un
espace collectif dont la fonction est double. D'une part, avec
plus ou moins d'habileté et de discrétion, il exclut la voix
masculine pour redistribuer les rôles de l'interlocution entre
femmes; et, d'autre part, il met fin à la diaspora féminine en
rassemblant les interlocutrices autour d'un programme commun

et en suscitant un sentiment d'appartenance à vocation
prosélytique.

Le discours préfaciel dispose d'autres stratégies pour légitimer

la voix féminine sans déroger aux codes idéologiques
dominants de la société. Il peut tirer parti, par exemple, d'un
aveu d'ignorance flagrant en l'adressant à un public masculin
chatouilleux de ses prérogatives. Marguerite de Navarre donne
l'exemple en faisant preuve publiquement d'humilité et en
bénéficiant ainsi d'un préjugé favorable. Dans l'Avis «Au
Lecteur» qu'elle place en tête de ses Marguerites de la Marguerite

des Princesses, on lit en effet:



Discours liminaire et identité littéraire 87

AU LECTEUR

Si vous lisez ceste œuvre toute entière,
Arrestez vous, sans plus, à la matière,
En excusant le rhythme et le langage,
Voyant que c'est d'une femme l'ouvrage,
Qui n'a en soy science, ne sçavoir.
[...]*.

Si la puissante reine de Navarre pouvait craindre d'être
soupçonnée d'impiété (son Miroir de l'Ame pécheresse avait été

imprimé sans permission et condamné par la Sorbonne),
d'autres femmes savantes moins célèbres devaient à plus forte
raison chercher le sauf-conduit qui ne les rendît pas suspectes.
Ainsi, en s'adressant à la reine Claude de France, Anne de

Graville, qui a mis en rondeaux la Belle Dame sans Mercy
d'Alain Chartier, se presse d'insister sur ses «deffaulx», sa
«sottize» et son «imperfection». Dans une autre épître dedicatone,

pour mieux marquer la distance qui la sépare de la reine,
elle se déclare «ignorante & peu scavante femme» et avoue
«que en tel sçavoir [elle] entend moins que rien» ".

On pourrait multiplier les exemples. Dans son «Epistre Aux
Lecteurs», Anne de Marquéis nous dit avec une humilité
désarmante que son esprit est «plein d'ignorance et indigne
entre tous». Elle composera donc des vers pour prouver son
incapacité à jamais façonner un chef-d'œuvre digne de ce nom:
«Ce petit opuscule [est] indigne d'estre veu / Pour n'estre de
sçavoir ny de grace pourveu»38.

Dans la dédicace en vers qu'elle adresse à Jeanne d'Albret,
Georgette de Montenay est prise de crainte et de tremblement
devant l'idée de confier ses pensées au monde extérieur:

En rougissant, voire & tremblant de crainte
De ne pouvoir venir à mon atteinte,
Je pren en main la plume pour escrire
Ce que ne peux assez penser ne dire 3'.

Va-t-elle abandonner son projet? Elle en est tentée; on le lui
conseille même: «Il est meilleur de ne s'en mesler point, / Dira
quelcun plus que moy avisé.» Son œuvre n'est-elle pas «chose
mal limée / Mal à propos & sottement rimée» "° Cependant,
elle décide de faire taire le découragement et la désapprobation



88 François Rigolot et Kirk D. Read

devant l'importance de la mission qui lui est confiée. Il s'agit,
en effet, de se mettre au service d'une plus grande cause; car le
Dieu qu'elle veut faire connaître par ses Emblèmes n'est pas le
fils de Vénus mais le Christ des Evangiles:

Or tout le but et fin où j'ay pensé
C'est le désir seul de veoir avancé
Du Fils de Dieu le regne florissant
Et veoir tout peuple à luy obéissant ".

Elle le redira avec force dans l'épître «Aux Lecteurs»:

Ce vray amour, ou charité en somme,
Que Dieu aussi saint Jean proprement nomme,
C'est cestui-là, duquel j'entens parler,
Non Cupido, qu'on veut faire voler42.

Ainsi la critique de l'«honnêteté» féminine se trouve
désamorcée d'avance. En mettant sa plume au service de la
Parole évangélique, la poétesse se sent suffisamment disculpée
pour oser publier ses œuvres. Par là elle recouvre en fait sa

qualité de «sainte femme». En doublant l'évangéliste dans son
effort de prosélytisme, elle s'exonère du même coup de la
charge de prouver la candeur de ses intentions. Comment
pourrait-on critiquer des écrits conformes à la source biblique
de leur inspiration? Elle y insiste: ce sont des «œuvres chres-
tiennes [...] qui bon accord auront et convenance / Aux livres
saincts, de Dieu la sapience»43.

Bien plus, les attributs en apparence négatifs d'une écriture
jugée imparfaite acquièrent paradoxalement une valeur positive.

«Debile pouvoir» et «faible petitesse» de la femme deviennent

les signes mêmes de l'humilité et de la réceptivité, conditions

nécessaires au contact transitif avec la Parole de Dieu. La
matière a beau être dépourvue de savoir, le style a beau en être
«rude et sot», l'œuvre parvient à nous mettre en présence même
du Verbe divin. C'est qu'elle procède d'un «bon vouloir»; son
adhésion est celle du cœur, du pectus, de l'intimité la plus
profonde de l'être. Tel est bien l'essentiel: car qu'importe le
«savoir» pour qui n'a de cure que d'être à l'écoute du Verbe de
Dieu?

Une telle conception avait d'ailleurs reçu l'aval de la plus
grande Dame du royaume sous François Ier. Dans les six



Discours liminaire et identité littéraire 89

derniers vers du poème liminaire de ses Marguerites, la reine de
Navarre avait exagéré les imperfections de son langage pour
mieux mettre l'accent sur la vérité du message:

Mais vous, Lecteurs de bonne conscience,
Je vous requiers, prenez la patience
Lire du tout ceste œuvre qui n'est rien,
Et n'en prenez seulement que le bien.
Mais priez Dieu, plein de bonté naïve,
Qu'en vostre cœur il plante la foy vive **.

On reconnaît ici les présupposés de l'humanisme évangélique
tels qu'ils pouvaient s'observer chez les disciples érasmiens de
la philosophia Christi. «Seule la Parole de Dieu suffit», affirmait

Lefèvre d'Etaples dans la Préface à ses Commentaires aux
Evangiles45.

En reprenant la thèse d'un Dieu «sensible au cœur» et
affranchi de la tyrannie des savants, le discours féminin se

plaçait donc sous une autorité intellectuelle qui réclamait pour
les chrétiens des deux sexes une attitude de soumission et
d'humilité: par là il trouvait de nouvelles raisons de se faire
accepter. La femme écrivain pouvait alors aller à rencontre des
préjugés sociaux. Tant qu'elle resterait la servante du Seigneur,
ancilla Domini, Dieu saurait l'élever au-dessus de sa condition,
magnifierait son effacement et la rendrait pour les siècles
bienheureuse. Ainsi se trouverait vérifiée la promesse du
Magnificat: «Quia respexit humilitatem ancillae suae: ecce
enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes» **.

A la lumière des textes analysés ici, le discours préfaciel
féminin de la Renaissance apparaît donc comme un genre
codé, qui répond à un horizon d'attente défini par les préjugés
sociaux dominants. Face aux présupositions généralement
défavorables qui accueillent l'œuvre d'une femme (ou présentée
par une femme), l'appareil liminaire tend à désamorcer la
censure en se cherchant une approbation collective qui lui
donne une apparence de légitimité. Tel sera encore le cas de
Marie de Gournay à la fin du XVIe siècle. Tout en continuant
à ressentir le besoin de se justifier en tant que femme écrivain,
celle-ci pourra ridiculiser ouvertement l'attitude condescendante

des mépriseurs de son sexe. Dans la longue préface
qu'elle écrit pour sa fameuse édition des Essais de Montaigne



90 François Rigolot et Kirk D. Read

(1595), elle s'en prendra, non sans ironie, à ceux qui croient
pouvoir discréditer d'emblée son autorité en s'exclamant:
«C'est une femme qui parle»47. Ainsi se profile une évolution,
nette mais précaire, dans la préface féminine de la Renaissance.
Car même lorsque celle-ci se montre enfin prête à déclarer
directement les intentions de son auteur, elle ne peut tout à fait
oublier qu'elle reste encore, pour une large part, une «Apologie
pour celle qui écrit»48.

François Rigolot
(en collaboration avec Kirk D. Read)

Princeton University



Discours liminaire et identité littéraire 91

BIBLIOGRAPHIE

I. Choix de textes du XVP siècle

Helisenne de Crenne, Les Angoysses Douloureuses qui procèdent d'Amours,
Paris, Denis Janot, 1538.

— Les Angoysses Douloureuses qui procèdent d'amours, éd. P. Demats, Nantes,
Chiffoleau, 1968. Livre I.

— Les Angoysses..., éd. J. Vercruysse, Paris, Minard, Lettres Modernes, 1968.
Livre I, édition de 1560.

— Les Epistres familières et invectives, Paris, Denis Janot, 1539 (réédité en
1550).

— Le Songe, Paris, Denis Janot, 1540.
— Les Quatre Premiers Livres des Eneydes, Paris, Denis Janot, 1541.
— Les Œuvres de ma dame Helisenne qu'elle a puis nagueres recogneues et

mises en leur entier, Paris, Charles Langelier, 1543 & 1551. (Paris,
Groulleau, 1553, 1555, 1560.)

Catherine et Marie des Roches, Les Œuvres de Mes-dames des Roches de

Poictiers mere Afille, Paris, 1'Angelier, 1578.
— Seconde édition «Corrigée et augmentée de la Tragi-comédie de Tobie

& autres œuvres poétiques» (1579).
— La Puce de Madame des Roches, Paris, l'Angelier, 1582 et 1583.

— Les Secondes œuvres de Mes-dames des Roches de Poictiers Mere & Fille,
Poitiers, Nicolas Courtoys, 1583.

— Les Missives de Mes-dames des Roches de Poitiers mere et fille, avec le
Ravissement de Proserpine prins du Latin, de Clodian, Paris, l'Angelier,
1586.

Pernette du Guillet, Rymes, Lyon, Jean de Tournes, 1545.
— Rymes, éd. Victor E. Graham, Genève, Droz, 1968.

Nicole Estienne (Liebaut), Les Misères de la femme mariée, Paris, Pierre
Mesnier, fin XVP. Réimprimé, Rouen, 1597.

Marie de Gournay, Le Proumenoir de Monsieur de Montaigne, Paris, Abel
l'Angelier, 1594.

— «Préface» aux Essais de Montaigne, Paris, Abel l'Angelier, 1595.
— Fragments d'un discours féminin, textes établis, présentés et commentés par

Elyane Dezon-Jones, Paris, J. Corti, 1988.

Anne de Graville, Palamon et Arcita, 1521 ms. Paris, Bibl. Nat. Fr. 1397 et
25441.

— La Belle Dame Sans Mercy, 1524 ms. Paris, Bibl. Nat. N. a. f. 25535.
— Le beau Romani des deux amans Palamon & Arcita et de la belle et saige

Emilia, éd. Yves Le Hir, Paris, Presses Universitaires de France, 1965.

Louise Labé, Euvres de Louize Labé Lionnoize, Lyon, Jan de Tournes, 1555.

— Evvres de Lovïze Labé Lionnoize, éd. Cochard & Breghot du Lut, Lyon,
Durand & Perrin, 1824.



92 François Rigolot et Kirk D. Read

— Œuvres..., éd. E. Giudici, Genève, Droz, 1981.
— Œuvres..., éd. F. Rigolot, Paris, Flammarion, 1986.

Marguerite d'Angoulême [de Navarre], Les Marguerites de la Marguerite des
Princesses, Lyon, Jean de Tournes, 1547.

— Les Marguerites de la Marguerite des Princesses, éd. Ruth Thomas, New
York, Johnson Reprint Corp., 1970, 2 tomes.

— Chansons Spirituelles, éd. Georges Dottin, Genève, Droz, 1971.
— La Coche, éd. Robert Marichal, Genève, Droz, 1971.
— Les Prisons, éd. Simone Glasson, Genève, Droz, 1978.
— Histoires des Amans fortunez, Paris, Gilles Robinot, 1558 (aussi chez Jean

Cavyller, 1558).
— L'Heplaméron des Nouvelles, Paris, Vincent Certenas (ou Jean Caveillier),

1559.

— L'Heplaméron des Nouvelles..., éd. Le Roux de Lincy et A. de Montaiglon,
Paris, Etudes, 1880, 4 tomes.

— Heptaméron, éd. Simone de Reyff, Paris, Flammarion, 1982.
— Théâtre Profane, éd. V.-L. Saulnier, Genève, Droz, 1946.

Anne de Marquets, Sonets, Prières et Devises en Forme de Pasquins, Paris,
G. Morel, 1562 (aussi chez la veusve Morel, 1566).

— Les Divines Poesies de Marc Antoine Flaminius, Paris, Nicolas Chesneau,
1568 & 1569.

— Sonets Spirituels de feue...Sr. Anne De Marquets, Paris, C. Morel, 1605.

Georgette de Montenay, Emblèmes, ou Devises Chrestiennes, Lyon, J. Marco-
relle, 1571.

Christine de Pisan, La Cité des Dames, Paris, Bibl. Nat. Fr. 607.
— The Book of the City of Ladies, trad. E.J. Richards, New York, Persea

Books, 1982.

Marie de Romieu, Les Premieres Œuvres Poétiques de Ma Damoiselle Marie de
Romieu Vivaroise..., Paris, Lucas Breyer, 1581.

— Les Premières Œuvres Poétiques, éd. André Winandy, Genève, Droz, 1972.

Anne, Marguerite et Jane Seymour, Le Tombeau de Marguerite de Valois,
Paris, Michel Fezandat et Robert Granlon, 1551.

IL Sélection d'ouvrages critiques

Evelyne Berriot-Salvador, «Les Femmes et les pratiques de l'écriture de
Christine de Pisan à Marie de Gournay» in Réforme, Humanisme, Renaissance,

vol. 16, 1983, pp. 52-69.
Nathalie Zemon Davis, «Beyond the Market: Books as Gifts in Sixteenth-

Century France», Transactions of the Royal Historical Society, 5th series,
vol. 33, 1983, pp. 69-88.

— Society and Culture in Early Modern France, Stanford, Stanford University
Press, 1975.



Discours liminaire et identité littéraire 93

Martine Debaisieux, «'Des dames du temps jadis': Fatalité culturelle et identité
féminine dans Les Angoysses douloureuses», Symposium, 4 (1), printemps
1987, pp. 28-41.

George E. Diller, Les Dames des Roches: Etude sur la vie littéraire à Poitiers
dans la deuxième moitié du XVI' siècle, Paris, Droz, 1936.

Lance K. Donaldson-Evans, «The Taming of the Muse: The Female Poetic
Voice in Pernette Du Guillet's Rymes», in Pre-Pleiade Poetry, Jerry Nash,
éd., Lexington, KY, French Forum, 1985.

Elizabeth Eisenstein, The Printing Press as an Agent of Change: Communications

and Cultural Transformations in Early-Modern Europe, Cambridge,
Cambridge University Press, 1979.

M. Ferguson, M. Quilligan et N. Vickers, éd., Rewriting the Renaissance: The
Discourses of Sexual Difference in Early Modern Europe, Chicago, Chicago
University Press, 1986.

Léon Feugère, Les Femmes Poètes au XVIe Siècle, Paris, Didier, 1860.

Hannah S. Fournier, «La Voix Textuelle des Sonets Spirituels d'Anne de
Marquets», Etudes littéraires, 20,2, 1987, pp. 77-92.

Susan Stanford Friedman, «Creativity and the Childbirth Metaphor: Gender
Difference in Literary Discourse», Feminist Studies, 13, #1, printemps
1987.

Gérard Genette, Seuils, Paris, Le Seuil, 1987.

Carol Gilligan, In a Différent Voice: Psychological Theory and Women's
Development, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1982.

Marjorie Henry Ilsley, A Daughter of the Renaissance: Marie le Jars de

Gournay, Her Life and Works, La Haye, Mouton, 1963.

Hans Robert Jauss, Aesthetic Experience and Literary Hermeneutics, Minneapolis,

Minnesota University Press, 1982.

Gillian Jondorf, «Petrarchan Variations in Pernette du Guillet and Louise
Labe», Modern Language Review, LXXI, 4, octobre 1976, pp. 766 —778.

Ann R. Jones, «Surprising Fame: Renaissance Gender Ideologies and
Women's Lyric», The Poetics of Gender, Nancy K. Miller, éd., New York,
Columbia University Press, 1986.

— «Assimilation with a Difference: Renaissance Women Poets and Literary
Influence», Yale French Studies, LXII, 1981, pp. 135-153.

Joan Kelly, «Did Women Have a Renaissance?», Women, History & Theory,
Chicago, Chicago University Press, 1984.

Ruth Kelso, Doctrine for the Lady of the Renaissance, Urbana, University of
Illinois Press, 1956.

Patricia Labalme, éd., Beyond Their Sex: Learned Women of the European
Past, New York, New York University Press, 1984.

Anne Larsen, «Catherine des Roches' 'Epistre A Sa Mere' (1579)», Allegorica,
VII, n° 2, hiver 1984, pp. 58-64.

— «Louise Labé's Débat de Folie et d'Amour: Feminism and the Defense of



94 François Rigolot et Kirk D. Read

Learning», Tulsa Studies in Women's Literature, 2 (1), printemps 1983,

pp. 43-55.
— «Catherine des Roches 1542 — 87: Humanism and the Learned Woman»,

Journal of the Rocky Mountain Medieval and Renaissance Association, VIII,
Janvier 1987, pp. 97-117.

E. Marks et I. de Courtivron, éd., New French Feminisms, New York,
Schocken Books, 1981.

Nancy K. Miller, éd., The Poetics of Gender, New York, Columbia University
Press, 1986.

Henri Mitterand, «Le Discours préfaciel», La Lecture sociocritique du texte
romanesque, éd. G. Folconer et H. Mitterand, Toronto, A. M. Hakkert,
Ltd., 1975, pp. 3-13.

Maxime de Montmorand, Anne de Graville: Sa Famille. Sa Vie. Son Œuvre. Sa
Postérité, Paris, Auguste Picard, 1917.

Marianna Mustacchi et Paul J. Archambault, A Renaissance Woman: Heli¬
senne's Personal and Invective Letters, Syracuse, Syracuse University Press,
1986.

Lula McDowell Richardson, The Forerunners ofFeminism in French Literature
of the Renaissance: From Christine ofPisa to Marie de Gournay, Baltimore,
John Hopkins University Press, 1929.

François Rigolot, «Louise Labé et la Redécouverte de Sappho», Nouvelle
Revue du Seizième Siècle, n" 1, 1983, pp. 19 — 31.

— «Les 'Sutils Ouvrages' de Louise Labé, ou: Quand Pallas devient Arachné»,
Etudes littéraires, 20, 2, automne 1987, pp. 43-60.

— «Prolégomènes à une étude du statut de l'appareil liminaire des textes
littéraires», L'Esprit créateur, XXVII, n" 3, automne 1987, pp. 7—18.

Mary Beth Rose, éd., Women in the Middle Ages and the Renaissance: Literary
and Historical Perspectives, Syracuse, Syracuse University Press, 1986.

Tilde Sankovitch, «Inventing Authority of Origin: The Difficult Enterprise»,
Women in the Middle Ages and the Renaissance: Literary and Historical
Perspectives, éd. Mary Beth Rose, Syracuse, Syracuse University Press,
1986.

— French Women Writers and the Book: Myths of Access and Desire,
Syracuse, Syracuse University Press, 1988.

Verdun L. Saulnier, «Etude sur Pernette du Guillet», Bibliothèque d'Humanisme

et Renaissance: Travaux et documents, tome IV, Paris, Droz, 1944.

Alexander H. Schutz, «The Group of the Dames des Roches in Sixteenth-
Century Poitiers», PMLA, 48, 1933, pp. 648-654.

Sœur Mary Hilarine Seiler, Aime de Marquets: Poétesse Religieuse du
XVI'Siècle, Washington, Catholic University of America, 1931.

Paula Sommers, «Feminine Authority in the Heptaméron: A Reading of
Oysille», Modern Language Studies, XIII, n° 2, printemps 1983, pp. 52 — 59.

Domna C. Stanton, éd., 77ie Defiant Muse: French Feminist Poems from the



Discours liminaire et identité littéraire 95

Middle Ages to the Present: A Bilingual Anthology, New York, Feminist
Press, 1985.

— «Woman as Object and Subject of Exchange: Marie de Gournay's Le
Proumenoir (1594)», L'Esprit créateur, XXIII, n° 2, été 1983.

Foster Watson, Vives and the Renascence Education of Women, New York,
Longmans, Green & Co., 1912.

Bernard Weinberg, Critical Prefaces of the French Renaissance, Evanston,
Northwestern University Press, 1950; réimpr. New York, AMS Edition,
1970.

Merry E. Wiesner, «Women's Defense of Their Public Role», Women in the
Middle Ages and the Renaissance: Literary and Historical Perspectives,
éd. Mary Beth Rose, Syracuse, Syracuse University Press, 1986.

Katharina M. Wilson, Women Writers of the Renaissance and Reformation,
Athens, Geòrgie, Georgia University Press, 1987.

Virginia Woolf, A Room of One's Own, New York, Harcourt Brace Jovano-
vich, 1957.

NOTES

'Les Marguerites de la Marguerite des Princesses (1547), «Au Lecteur»,
w. 1—4.

2 Epître dédicatoire de Louise Labé à Clémence de Bourges, in Œuvres
complètes, éd. François Rigolot (Paris, Garnier-Flammarion, 1986),

pp. 41—43. Toutes les références aux œuvres de Louise Labé se rapporteront
à cette édition. Le numéro de la page figurera entre parenthèses dans le texte.

3 Voir à ce sujet la bibliographie critique que nous avons donnée dans le
numéro spécial de L'Esprit créateur, XXVII, 3, automne 1987, pp. 15—18.

4 Palimpsestes. La Littérature au second degré (Paris, Le Seuil, 1982), p. 9.
G. Genette définit le «paratexte» comme un ensemble de signaux (titres,
préfaces, postfaces, épigraphes, etc.) qui forment l'entourage du texte et, en
même temps, constituent le lieu privilégié de l'œuvre où se fait le conditionnement

du lecteur. L'étude détaillée de ce «paratexte» dans la littérature occidentale

fait l'objet d'un autre ouvrage du même critique, Seuils (ibid., 1987).
5 Citons en particulier les numéros spéciaux consacrés à cette question et

parus récemment: «Paratextes», Poétique, 69, février 1987; «The Preface
(Ouvertures, Prolégomènes, Préludes, Avis, Avant-propos...)», L'Esprit créateur,

XXVII, 3, automne 1987; «Reading In and Around», Substance, 56,
1988. Nous avons nous-même abordé la théorie du discours préfaciel dans
«Prolégomènes à une étude du statut de l'appareil liminaire des textes
littéraires», L'Esprit créateur, cit., pp. 7—18, avec une bibliographie critique.

6 Cf. Henri Mitterand, «Le Discours préfaciel» in La Lecture sociocritique
du texte romanesque, éd. G. Folconer et H. Mitterand (Toronto, A.M.



96 François Rigolot et Kirk D. Read

Hakkert, Ltd., 1975), pp. 3—13, et «La Préface et ses lois, avant-propos
romantiques» in Le Discours du roman (Paris, Presses Universitaires de France,
1980), pp. 21—34. Partant de la distinction classique entre «discours» et «récit»
chez Benveniste, H. Mitterand montre que la préface porte tous les traits
performatifs du discours: abondance des déictiques et des modalisateurs,
grammaire de renonciation, réceptacle de l'idéologie.

7 Depuis Hegel l'accent a été mis sur le caractère profondément pervers de

l'appareil préfaciel. Voir à ce sujet Jacques Derrida, La Dissémination (Paris,
Le Seuil, 1972), «Hors-Livre».

8 Sur la grandeur et la décadence de cette anthropologie humaniste, voir
l'article de synthèse de Thomas M. Greene, «The Flexibility of the Self
in Renaissance Literature», in 77i<? Disciplines of Criticism, éd. P. Demetz,
Th. Greene & L. Nelson, Jr. (New Haven, Yale University Press, 1968),

pp. 241-264.
' Voir à ce sujet, en particulier, Evelyne Berriot-Salvador, «Les Femmes et

les pratiques de l'écriture de Christine de Pisan à Marie de Gournay», Réforme,
Humanisme, Renaissance, XVI, 1983, pp. 52 — 69.

10 Cf. La Cité des Dames (Paris, BN, fr. 607). Ce point de vue est présenté
par Karl D. Uitti et Michelle A. Freeman dans leur article, «Christine de Pisan
and Chrétien de Troyes: Poetic Fidelity and the City of Ladies», in The Legacy
of Chrétien de Troyes, éd. N.J. Lacy, D. Kelly et K. Busby, Amsterdam,
Rodopi, 1988, tome II, pp. 229-253.

"Rymes (Lyon, Jean de Tournes, 1545).
12 Cf. l'Ode XXIV, «Des Louenges de Dame Louize Labé Lionnoize», éd.

citée, p. 199, vv. 625 — 626. Les jugements négatifs de Claude Rubys, Pierre de
Saint-Julien et Jean Calvin se trouvent dans la même édition aux pp. 242—244.

13 On se réfère, bien sûr, au célèbre titre de Virginia Woolf. Voir la
bibliographie.

14 Cf. la chronologie que nous avons établie pour notre édition, éd. cit.,
p. 273.

"Discours des Champs Faez à l'honneur et exaltation des Dames (Lyon,
Michel du Boys, 1553, in-8), cité dans la «Notice» de l'édition des Evvres de
L. Labé par Breghot du Lut (Lyon, 1824), pp. lviii—lix, note.

16 Les premiers lecteurs ne songeront d'ailleurs pas à désigner autrement
Louise Labé. Les Evvres de 1555 et de 1556 se termineront par un hommage
collectif d'amis poètes à la gloire de «LOVÏZE LABÉ LIONNOIZE» et
l'expression sera reprise plusieurs fois dans les dédicaces des poèmes. Cf. éd.

cit., pp. 42 sq.
" «[...] Dames qui les lirez / De mes regrets avec moy soupirez» (Elégie I,

w. 43—44); «Quand vous lirez, ô Dames Lionnoises, / Ces miens escrits [...]»
(Elégie III, vv. 1—2); «Ne reprenez, Dames, si j'ay aymé [...]» (Sonnet XXIV,
v. 1).

I! Comme le rappelle Merry E. Wiesner, «the best life, the one which
earned oneself and one's family the most honor, was that which included not
only scholarly activity, but also political and public service. Such a Ufe was
impossible for women, however, not only because of the realities of Renais-



Discours liminaire et identité littéraire 97

sance politics, but also because for a woman, a public reputation was dishonorable,

a sure sign of immorality and scandal», «Women's Defense of Their
Public Role», in Women in the Middle Ages and the Renaissance: Literary and
Historical Perspectives, éd. Mary Beth Rose (Syracuse, Syracuse University
Press, 1986), p. 12.

"«[...] Ceste douce aymable sympathie / Qui faict aymer la semblable
partie», Madeleine des Roches, «Epistre à ma fille» in Œuvres (1578), p. a iv,
v.ll.

20 Les Angoysses Douloureuses qui procèdent d'Amours (Paris, Denis Janot,
1538), s.p. Louise Labé reprendra ce thème dans le sonnet XIX de ses Evvres
(1555), «Diane estant en l'espesseur d'un bois...», éd. cit., pp. 131 — 132.

21 Elégie I, éd. cit., p. 108, w. 43-50.
22 Sonnet XXIV, éd. cit., pp. 134-135, w. 1, 8, U, 14.
23 «L'Epistre dedicative...», in Les Angoysses, éd. cit., p. 1.
24 «A Tresillustre et Vertueuse Princesse...», in Emblèmes (1571), p. 14,

w.9-11.
25Ibid., p. 14, w. 20-23.
26 Cf. Madeleine des Roches, «Epistre à ma fille» et Catherine des Roches,

«Epistre à sa Mere».
21 «Epistre à ma fille», Œuvres (1578), vv. 11, 28, 30, 33, 34-39.
28 «A Ma Mere», in «Un Acte de la Tragicomedie de Tobie...», Œuvres,

p. 163.
29 «Epistre à sa Mere», Œuvres, p. 52.

"Ibid., p. 54.

"Ibid., p. 54.
32 Cf. A., J. et M. Seymour, Le Tombeau de Marguerite de Valois, 1551.
33 «Antoine Du Moulin / Aux Dames Lyonnoizes», Rymes, éd. cit.,

pp. 3-4.
uLes Premieres œuvres poétiques, 1581, p. 4.

,5Ibid., p. 4. Ce thème sera développé dans le «Brief Discours» qui suit
immédiatement les poèmes liminaires de l'œuvre.

"Ed. F. Frank (Paris, 1875), w. 1-5.
"La Belle Dame sans Mercy, 1524, «A Ma Dame», et Palamon et Arcita,

1521, «A La Royne», w. 2 et 12.
38 Sonets, Prières et Devises, 1556, BN Rés. Ye 4359, «Epistre Aux

Lecteurs», w. 29, 5 — 6.
39 «A Tresillustre et Vertueuse Princesse, Madame Jeanne d'Albret, Reine

de Navarre, Georgette de Montenay, humble salut», Emblèmes, ou Devises
Chrestiennes, 1571, p. 12, w. 1—4.

KIbid.,p. 12, w. 8-9.
"Ibid., p. 16, w. 22-25.
42 «Aux Lecteurs», p. 19, vv. 52 — 55.
43 Ibid., p. 20, w. 7-8.



98 François Rigolot et Kirk D. Read

"Les Marguerites..., op. cit., «Au Lecteur», w. 27 — 32.
4i «Verbum Dei sufficit...» Commentarii initiatorii in Quatuor Evangelia

(1522), «Préface», in Eugene F. Rice, The Prefatory Epistles of Jacques
Lefebvre d'Etaples and Related Texts (New York et Londres, 1972), p. 435.
Pour une étude approfondie de la conception évangélique de l'écriture au
XVP siècle, voir Guy Bedouelle, Lefèvre d'Etaples et l'intelligence des Ecritures
(Genève, Droz, 1976) et Gérard Defaux, Marot, Rabelais, Montaigne: l'écriture

comme présence (Paris-Genève, Champion-Slatkine, 1987).
44 Luc, I, 48.
47 «Il n'y a si chetif qui ne me r'embarre, avec solenne approbation de la

compagnie assistante, par un soubsris, un hochet, ou quelque plaisanterie,
quand il aura dit: C'est une femme qui parle», Preface sur les Essais de Michel,
Seigneur de Montaigne, par sa Fille d'Alliance (Paris, Abel l'Angelier, 1595),
p. a iii. Plus tard, dans la même veine, elle écrira encore: «Les Dames en vérité
se consolent, de ce que les descrieurs de leur mérite ne peuvent prouver qu'ils
soient habiles gens», Egalité des hommes et des femmes (1622), in Fragments
d'un discours féminin, textes établis, présentés et commentés par Elyane Dezon-
Jones (Paris, J. Corti, 1988), p. 119.

48 Tel est le titre d'un opuscule de Marie de Gournay, publié d'abord dans
son recueil intitulé L'Ombre de la Damoiselle de Gournay, 1626.


	Discours liminaire et identité littéraire : remarques sur la préface féminine au XVIe siècle

