
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 15 (1989)

Artikel: Le livre microcosme dans les textes liminaire des recueils narratifs

Autor: Joukovsky, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-259015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-259015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIVRE MICROCOSME DANS LES TEXTES
LIMINAIRES DES RECUEILS NARRATIFS

Dans les premières pages du Gargantua, Rabelais nous dit:
il «fault ouvrir le livre», et chercher ce qu'il contient. Le
prologue est une porte vers un autre monde, et c'est pourquoi
ceux du Gargantua et du Tiers Livre sont organisés selon l'axe
dehors/dedans, l'intérieur de la boîte grotesque ou du tonneau
de Diogene recelant une infinie richesse. Le prologue passe de
l'image externe du livre à son image interne, qui est un
microcosme.

I. Un théâtre du monde

Dans certains textes liminaires, il semble possible de percevoir

un jeu d'analogies entre trois éléments aux dimensions de
plus en plus vastes, le prologue, le recueil, le réel, même si cette
structure est loin de constituer une règle. Dans un premier essai

d'analyse, nous désignerons chacun de ces éléments par le mot
cercle, comparaison qui n'est qu'une commodité d'exposé. De
par son exiguïté, le prologue correspondrait au cercle interne:
c'est parfois une sorte de petit théâtre, où se reflète en
raccourci le second cercle, celui du recueil narratif, qui est lui-
même un theatrum mundi, un condensé du réel. N. Du Fail par
exemple assiste dans les premières pages des Propos rustiques à

une réunion champêtre — notre cercle interne — qui instaure
la fiction d'un petit théâtre. Ces jeunes gens donnent spectacle
aux plus vieux, en se livrant à des jeux sportifs, et Du Fail
décrit les acteurs et leur public. Ce petit théâtre semble
représentatif du second cercle, la société paysanne qui est la matière
du recueil, et dont les mœurs ont déjà été célébrées dans la
Préface. Cette assemblée du prologue en reproduit notamment
la hiérarchie, car ces spectateurs des jeux sont rangés par ordre



60 Françoise Joukovsky

de prestige. Mais ces deux cercles sont eux-mêmes englobés
dans un plus large, celui du réel, référence qui est posée dès la
première phrase: «quelquefois aux champs m'estant restiré [...]
je me pourmenois par les villages prochains».

Ce système est un peu plus complexe dans le prologue de
YHeptaméron, et chez certains des auteurs — par exemple
J. Yver — qui ont hérité de Boccace le principe de l'histoire-
cadre et des devisants. Le cercle interne semble alors dédoublé.
Au fil des aventures, ce début de YHeptaméron organise
l'assemblée des devisants comme un petit théâtre: ce ne sont pas
seulement des récitants, mais aussi des acteurs qui participent
à une comédie, par suite des liens et de l'intrigue psychologique
qui existent entre eux. Or le cercle des devisants est ici redoublé
par celui de la Cour. A la fin du prologue, en effet, Parlamente
rappelle que les devisants vont prendre le relais d'un projet
formé à la Cour, la composition d'un nouveau Decameron, et
elle mentionne le roi François, le Dauphin et Madame
Marguerite. Pour le reste, nous retrouvons une structure analogue
à celle que nous avons constatée chez Du Fail, c'est-à-dire que
ce noyau interne — les devisants et la Cour — est une réduction

du recueil: il offre en condensé certaines des expériences
vécues par les personnages du recueil, comme il apparaît à la
jonction entre le prologue et le premier récit. En prenant la
parole, Simontault établit un lien explicite entre ses déboires
amoureux et les mauvais tours joués par les dames, sujet de la
première journée. Enfin le recueil est lui-même un theatrum
mundi, et l'élément englobant est celui du réel, de l'existence
humaine, car les mésaventures des devisants représentent les

revers de fortune et les desseins providentiels.
Si nous reprenons ces analogies en sens inverse, il apparaît

que le prologue opère une double réduction, du monde au
recueil et au préambule. Elle nous fait passer d'un miroir à
l'autre: les contes sont «autant de miroirs», dit Henri Estienne
dans l'introduction de son Apologie pour Hérodote, métaphore
que l'on retrouve par exemple dans la Préface de B. Poissenot
à L'Esté. Le prologue achève donc un processus caractéristique
de la forme dense qu'est la nouvelle. Il ramène la substance du
livre à cette scène limitée, le décor de Notre Dame de Serrance
ou le château du Poitou où J. Yver réunit ses devisants. Au
contraire, dans les textes liminaires des recueils poétiques, le



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 61

livre s'élance souvent dans l'espace, et même dans un espace
vertical, qui est celui de la gloire, de l'inspiration, ou de la
méditation.

La référence au theatrum mundi n'est parfois que métaphorique,

et signifie simplement que le prologue et les nouvelles
offrent une représentation de la société contemporaine. Nous
l'avons déjà relevée dans les premières pages de YHeptaméron.
Dans la Préface des Nouvelles Histoires tragiques, Poissenot
définit son œuvre comme un «théâtre du monde» riche en
«patrons, pourtraicts et images». Mais il arrive aussi que le
prologue devienne vraiment un espace théâtral où l'auteur
s'exprime comme un acteur, à la première personne, espace
qu'il investit en décrivant ses propres gestes. C'est le principe
des quatre prologues de Rabelais, dont l'invention brode d'un
livre à l'autre sur un schéma relativement constant. Des Périers
commence par le pronom je. Ce type de monologue imite le

bagout du camelot — l'auteur des Sérées propose son volume
aux marchands de Poitiers «selon la loi du trafic qui est la
bonne foi» — ou constitue un rituel burlesque: «je fais declaration

que je mets ce livre hors de ma maison et l'expose en
public», dit Tabourot des Accords. De ce monologue émane
parfois une scène de comédie, qui anticipe sur le mode théâtral
l'avenir du recueil, dans les Récréations par exemple le dialogue
des lectrices avec leur entourage.

Encore une fois, cette tendance à la théâtralité n'est manifeste

que dans certains recueils, et elle semble plutôt caractéristique

du prologue par rapport aux préfaces, préambules,...
même si le flou du vocabulaire qui désigne les différentes sortes
de textes liminaires interdit toute classification rigoureuse. Elle
a une conséquence évidente, à savoir l'oralité de ces prologues.
Parfois ces voix — celles des paysans dans les Propos rustiques
ou des devisants dans YHeptaméron — retentissent longuement
avant que n'apparaisse la notion littéraire de la nouvelle en
tant qu'œuvre rédigée. Ces prologues reflètent à cet égard
l'ambiguïté de la littérature narrative, qui est une parole à demi
gelée, parole écrite, mais toujours prête à redevenir voix vive.
Cette oralité est parfois renforcée par des artifices de style —

interrogations, injonctions, exclamations —, tout un bagout à
la façon des monologues de Rabelais, et qui suscite un public
face à l'auteur des Récréations. Ainsi s'établit une continuité



62 Françoise Joukovsky

sonore entre la petite scène du prologue et les récits qui suivent,
et cette continuité valorise les éléments dramatiques, notamment

les dialogues qui figureront dans le corps de l'œuvre, les
nombreux épisodes de YHeptaméron ou du Quart Livre où le
narré fait place au théâtre.

Dans le texte liminaire comme dans le corps du livre, cette
théâtralité semble correspondre à un glissement du point de
vue au sens où l'entend B. Ouspenski '. Ainsi le prologue est
l'écho de la polyphonie caractéristique de cette littérature
narrative, à la différence des tendances monologiques que
M. Bakhtine2 a décelées dans le roman européen avant
Dostoïevski. On pourrait par exemple établir un rapport entre
la création d'un espace théâtral dans les prologues de Rabelais
et une relative multiplication des points de vue, puisque la voix
de l'auteur se décompose ensuite en voix du narrateur, de
l'auteur en tant qu'acteur...3 Mais cette polyphonie est encore
plus nette dans les recueils narratifs, de par la multiplicité des

personnages, et dans certains prologues elle est renforcée par la
présence des devisants. Dans le prologue de YHeptaméron, il
s'opère une sorte de relais d'une voix à l'autre. Au début, c'est
l'auteur qui parle — «ma fin n'est de vous declarer la situation
[...] des dits baings», «la matière queje veulx escripre» — mais
cette première personne grammaticale cède aussitôt à la
troisième personne, donc à la voix narrative qui nous apprend les

aventures des devisants, et qui à son tour est recouverte par les

propos de ces derniers. Parlamente en particulier relaie l'auteur
et le narrateur: à la fin du prologue on perçoit les liens qui
l'unissent d'une part avec l'auteur, car elle mentionne le nom
de François Ier et la traduction de Boccace demandée par
Marguerite de Navarre, et d'autre part avec le narrateur,
puisque c'est elle, Parlamente, qui prend l'initiative des récits.
Peut-être cette tendance à la polyphonie diffère-t-elle dans une
certaine mesure des prologues poétiques, où le livre est volontiers

présenté comme l'enfant du poète, dans une filiation
d'individu à individu, et univoque. Le lyrisme serait la singularité,

le moi irremplaçable.
Techniquement, comment s'opère ce passage à la polyphonie?

Dans les textes liminaires, ce glissement s'effectue d'abord
grâce aux rôles successifs qu'essaie le présentateur. En publiant
son œuvre, celui que K. Tillotson appelle l'«auteur concret»



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 63

élabore une projection littéraire de lui-même, son second moi4.
L'auteur du Pantagruel est tantôt un charlatan qui vante son
livre à la clientèle, tantôt un médecin, tantôt un ancien serviteur

de Pantagruel. Des Périers est un bateleur qui vend de
l'illusion, ou un marchand qui n'a pas le courage d'aller
chercher sa camelote en lointain pays. L'auteur des Propos
rustiques est d'abord un auditeur, puis il revêt comme Rabelais
la défroque de l'inspiré bachique.

Et le lecteur? Le «lecteur implicite» 5 lui aussi revêt différents

rôles. Comme dans le Pantagruel et dans le Gargantua, il
se voit par exemple infliger d'entrée de jeu la condition du
malade à distraire. «A vous aussi, goutteux et verollez», s'écrie
La Motte Roulant dans ses Facétieux Deviz. Des Périers offre
«médecine» à ses lecteurs, qui constituent un répertoire
d'hypocondriaques: «un trop grand patience vous consume; ung taire
vous tient géhenne; ung conseil vous trompe; une diete vous
desseiche; ung amy vous abandonne». Il en résulte que le
lecteur a un double statut dans ces prologues. C'est d'abord un
public que l'on invite à rire, mais ces masques imposés dans le
prologue transforment aussi les lecteurs en acteurs de cette
comédie humaine, faibles et ridicules comme certains protagonistes

des nouvelles. Cette dualité caractérise plus particulièrement

un des personnages imposés au lecteur, c'est-à-dire le

joyeux buveur, les «crocheteurs de flascons» de La Motte
Roulant. Rôle à la fois passif — il n'existe que par les appels
de l'auteur6, et la joie du recueil se répand en lui — et actif, car
dans la beuverie le lecteur participe au labeur bachique de
l'auteur, censé écrire à table comme Rabelais ou Des Périers.
En intégrant ainsi le lecteur à la comédie plus vaste que
déploiera le corps de l'œuvre, ces prologues suggèrent une
forme de lecture active.

II. Les temps

Image de ce microcosme qu'est le recueil, le prologue
condense les différentes durées qui font du livre un monde à

plusieurs dimensions. On peut percevoir dans ces textes
liminaires les deux temps que distingue Günther Müller, le temps



64 Françoise Joukovsky

du raconter et le temps raconté 7, qui correspondent d'ailleurs
à un système variable d'une œuvre à l'autre.

Pour le temps du raconter, deux systèmes sont particulièrement

fréquents. Dans le premier cas, chez Rabelais, Nicolas de

Troyes, Des Périers, Poissenot dans L'Esté, le prologue correspond

au moment de la publication de l'œuvre. Ainsi le présent
où s'exprime le locuteur est contemporain du geste par lequel
l'auteur tend son livre au lecteur, et le passé sert à reconstituer
la composition de l'ouvrage: «je vous gardois ces joyeux
propos», dit Des Périers. Le futur fait entrevoir le temps de la
lecture: «o quantes dames auront bien l'eau à la bouche quand
elles orront les bons tours que leurs compagnes auront faicts
[...]» L'acte de naissance du recueil est parfois daté; Nicolas de
Troyes dit qu'il a commencé à écrire en mai 1535.

La seconde grille place le prologue plus haut dans le passé,
aux origines orales du livre, comme l'indique le titre du premier
chapitre de Du Fail, «D'où sont prins ces propos rustiques».
Ce système capte la parole jaillissante, et convient particulièrement

à la tradition issue de Boccace — il est adopté par
Marguerite de Navarre ou Romannet du Cros — et aux
recueils qui affichent leurs sources orales: c'est le cas de Du
Fail, et le préambule de Philippe d'Alcripe se situe dans ce
passé récent où l'auteur buvait chez la mère Gillette et écoutait
des contes. Alors tout est décalé vers l'amont, dans un mouvement

qui chez Du Fail n'est peut-être pas sans rapport avec la
nostalgie d'une simplicité rustique et antérieure, exprimée dès

l'épître au lecteur. Le prétérit remonte plus haut que dans les

prologues du premier type, avant la rédaction du livre, et il
définit la rencontre de l'auteur et de la collectivité qui sera la
voix du livre: «je m'approchay pour avec les autres estre plus
attentif à leurs propos», dit l'auteur des Propos rustiques. Le
présent ne coïncide plus avec la publication de l'œuvre; il
apparaît dans le discours direct qui rapporte le dialogue du
narrateur et de son informateur, ou bien il constitue un présent
de narration, un artifice pour rendre ce récit vivant, et il est
d'ailleurs relayé en fin de phrase par un passé simple — «lors
[...] je tire par la manche quelqu'un de ma congnoissance,
auquel privément demanday les noms diceux». Quant au futur,
il n'exprime pas toujours le temps de la lecture. Il a parfois la
valeur d'un futur antérieur, puisqu'il correspond aux propos



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 65

que l'auteur va entendre quand il fait la connaissance de ses

informateurs, mais qu'il a déjà entendus quand il écrit le

prologue. «Vous orrez leurs propos, où (possible) trouverez
goust», dit l'interlocuteur de Du Fail. La preuve, c'est que ce
futur est aussitôt converti en passé simple: «ce que je feis, et

par deux ou trois festes subsecutives les ouy jazer et deviser...»
De la comparaison de ces deux types de grille, il ressort que le

temps du prologue est bien un temps de fiction, étalonné par
rapport au présent que l'auteur détermine sur l'axe temporel.
Nous venons de le constater notamment à ces exemples d'un
présent et d'un futur dont le caractère fictif est révélé par leur
alternance avec des passés, même si l'on tient compte de la
souplesse caractéristique de l'emploi des temps dans la langue
du XVIe siècle.

Chacun de ces schémas offre des variantes importantes,
d'autant que l'œuvre narrative est parfois précédée de deux
textes, une dédicace, et un prologue ou un avertissement aux
lecteurs. Dans les grandes lignes, cependant, le temps du raconter

n'a pas le même point de départ selon que l'auteur nous
précipite dans le monde du livre, à la manière de Rabelais, ou
qu'il choisit d'ouvrir les archives de sa création, de nous dire
quelles voix il enregistre. Les prologues du second type méritent

mieux leur nom que d'autres: ils sont un discours des

origines de l'œuvre, et ce microcosme qu'est le recueil a alors
sa mythologie, sa naissance mythique par la parole.

Ce temps du raconter qui sera la trame du recueil se

manifeste souvent avec précision dès les textes liminaires. Il
est situé à telle saison, aux «vendanges dernières», dans les

Comptes de Madame Jeanne Flore, ou «au temps d'esté», chez
B. Poissenot, et à tel moment de la journée: tantôt le matin,
quand l'esprit est plus alerte, dit le Sieur de Cholières, tantôt le
soir, dans les Sérées de G. Bouchet. Les imitateurs de Boccace
organisent un calendrier assez strict. Parlamente fixe cet emploi
du temps «chaque jour depuis midy jusques à quatre heures,
pendant dix heures», de façon à atteindre la centaine de contes,
un projet qu'adopte G. Chappuys dans ses Facétieuses Journées.

Trois jours dans L'Esté de Poissenot, cinq journées dans
Le Printemps de J. Yver, neuf matinées pour le Sieur de

Cholières, et chaque séance peut être dominée par un ou deux
thèmes. L'important, c'est la présence de ces schémas, car elle



66 Françoise Joukovsky

montre bien que le prologue fait entrevoir dans ses grandes
lignes le modèle selon lequel l'expérience a été refigurée, si bien
que le texte liminaire renvoie à l'auteur l'image de son œuvre,
et en particulier un schéma de sa durée.

Quant au temps raconté, il est lui aussi évoqué partiellement

dans les textes liminaires. Le premier chapitre des Récréations

passe du prologue, où la communication avec le lecteur
inaugure le temps du raconter, à la première narration, qui
donne un aperçu de la liberté propre au temps raconté, et en
somme de la vitesse du récit, selon la notion définie par
G. Genette8. Dans cette première nouvelle, en effet, Des
Périers va très vite, et ne retient dans la vie de son personnage
qu'un moment, le dernier. Dans la plupart des cas, ce temps
raconté surgit au prix d'une rupture, car l'entrée en récit est
marquée par un passage au prétérit.

Quels sont les caractères de ce temps raconté, dont le

prologue porte la trace? Il semble à la fois linéaire et circulaire.
La linéarité correspond à une tension vers une fin fixée
d'avance, par exemple dans le Pantagruel, les «faictz et prouesses

de Pantagruel», c'est-à-dire la dernière partie du récit, la
guerre contre les Dipsodes. Le petit prologue de la première
nouvelle de YHeptaméron, qui prolonge le grand prologue,
annonce que les histoires de cette première journée s'achèveront

par «les mauvais tours que les femmes ont faicts aux
pauvres hommes». Mais dans certains textes liminaires ce

temps raconté revêt aussi une figure circulaire. Le début du
Tiers Livre en fait une pure répétition, dans le paragraphe qui
roule sans fin le tonneau de Diogene: une durée où il ne se

passe rien, puisque Rabelais oppose cette oisiveté à l'activité
des Corinthiens, et elle anticipe un temps sans progression, où
chaque chapitre reproduira un schéma de consultation négative.

Dans certains cas, cette circularité peut être mise en

rapport avec l'existence de tensions antithétiques. De même

que ce texte met en vis-à-vis rôle actif et rôle passif, sujet et
objet, de même le prologue de YHeptaméron est organisé selon
des couples antithétiques, fortune et providence, mélancolie et
passetemps, corps et âme... Ces couples sont constamment
réversibles, nous dit M. Schneider dans son analyse du conte,
et réunis dans un mouvement cyclique, parce qu'ils relèvent du
fantasme, qui organise les figures antagonistes de telle manière



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 67

qu'elles passent l'une dans l'autre9. Sans aller jusqu'à définir
dans ce prologue le fameux carré sémiotique 10, on peut y
discerner des tensions qui vont régir les récits et leurs commentaires.

Personnages et devisants tenteront vainement d'intégrer
ces contraires, et chaque épisode réactualisera ces conflits.

Le prologue embrasse donc une longue durée qui va des

origines — on remonte parfois explicitement à un modèle tel
que Boccace, ou à une tradition orale — jusqu'à la destinée de
l'œuvre. Cette durée doit sa complexité en partie à l'interférence

du raconter et du temps raconté, qui résulte elle-même de
la mise en intrigue, telle que la définit P. Ricœur, c'est-à-dire la
recomposition du temps vécu, opération sensible dès les
premières pages. Mais elle la doit surtout au cumul du passé et du
futur, parce que le temps du lecteur se substitue à celui de
l'auteur, grâce au dialogue: «Voire mais, comment me resjoui-
ray-je, si les occasions n'y sont? direz-vous», c'est le futur du
lecteur dans les Récréations. En opérant cette rupture de durée,
le prologue est littéralement passage à une autre existence.
Monde vivant, le livre se nourrit du temps humain, celui de
l'auteur, puis du lecteur.

III. Illusion

Dans ce jeu avec le temps, le récit de fiction exploite des

ressources interdites au récit historique, même si ce dernier est
voué lui aussi à reconstruire le réel. Dans quelle mesure le
prologue présente-t-il le livre comme un microcosme illusoire?
Au XVIe siècle, l'image du théâtre du monde, dont nous avons
constaté la fréquence dans ces textes, ramène souvent la vie
humaine à une ombre trompeuse ". Il me semble que ce microcosme

est constitué par du fictif, c'est-à-dire un mode d'existence

qui n'est ni le vrai ni le faux, et qui est source de plaisir.
Le microcosme qu'est le livre semble osciller entre

mensonge et vérité. S'il ment, l'auteur du Pantagruel se voue à la
damnation, dans un éclat de rire. Des Périers se moque des
localisations exactes. Il a «voulu faindre quelques noms tout
exprès», pour montrer qu'il ne faut pas prendre au sérieux ce

qu'il dit, «car peult-estre qu'il n'est pas vray». Alcripe ironise



68 Françoise Joukovsky

sur ces «joyeuses histoires, alias excellents traitz de la vérité».
Tout se brouille. «Pourquoy ne puis-je pas (par vostre foy, et
la mienne) aussi bien dire vérité en pensant mentir, comme
plusieurs afferment vérité et mentent plus puant que vieux
diables?» Autre type de contradiction, mais qui aboutit à la
même confusion: nombreux sont les textes liminaires où l'on se

réclame à la fois d'une imitation fidèle de la réalité et d'un
modèle littéraire, Boccace dans YHeptaméron, Bandello dans
Le Printemps de J. Yver, Boccace et autres Italiens dans Les
Facétieuses Journées de G. Chappuys. Pourquoi ce va-et-vient?
Il fait apparaître le fictif, qu'il ne faut pas confondre avec le
faux 12. Le vrai et le faux supposent une référence externe, alors
que le récit se contente d'une probabilité qui parfois se limite
à la recherche d'une vraisemblance. Dans le prologue des

Propos rustiques, différents détails contribuent à cette impression

fictive de «pure vérité». La formule «comme est leur
coustume» et la présentation des personnages authentifient ce
village, lui donnent la structure cohérente et la stabilité d'un
petit monde. Même effort dans l'histoire-cadre de L'Esté, où
Poissenot par d'autres procédés rend l'impression de vacances
vécues. Ainsi le prologue établit une vérité, mais sur le mode
du comme si, pas davantage. Dans les histoires tragiques, dit
encore Poissenot, les choses sont «représentées au vif, et exprimées

comme en un tableau».
Dans ce cadre du fictif, que signifie le passage du dehors au

dedans, de l'apparence du livre à l'intérieur, qui régit les

prologues du Gargantua et du Tiers Livre"? Et d'abord, qu'est-
ce que le dehors et le dedans? Le dehors du livre, c'est quelquefois

sa reliure, car les grands seigneurs, dit Tabourot des
Accords, regardent seulement si la couverture est «belle et bien
dorée»; et c'est son titre, parfois dérisoire, dans les enumerations

du Pantagruel et du Gargantua. On le raillera peut-être,
dit G. Bouchet à propos du titre des Sérées, et on le jugera fait
pour les bonnes femmes. Quant à l'intérieur du livre, il contient
un sens, affirme Rabelais, un «plus hault sens». Ce sens existe
parfois, sans équivoque: YEpître au lecteur dans les Propos
rustiques définit un des centres du recueil, l'intérêt pour les

rustiques, pas seulement pour les nobles. La dédicace des
Histoires prodigieuses parle des jugements de Dieu. Mais il est
aussi fréquent — surtout dans les recueils de joyeusetés — que



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 69

l'auteur tourne ce sens en ridicule au fur et à mesure qu'il le

définit. Dans le prologue du Gargantua, les références erudites
trop appuyées et le vocabulaire de la menterie — «folateries et
menteries joyeuses» — contribuent à cette parodie de la
quadruple exégèse et de l'inspiration platonicienne, une caricature
du Banquet. Ou plutôt le banquet est pris à la lettre, car la
trame de ce prologue, c'est le manger et le boire, l'œuvre
comme gibier savoureux, la page qui fleure le vin. Dans cette
perspective rabelaisienne, qui influence beaucoup nos conteurs,
le prologue nous guide bien de l'extérieur à l'intérieur, et il fait
accomplir au lecteur un chemin qu'il aura à refaire sans cesse,
et qui est la lecture. Mais cet itinéraire n'est pas recherche du
sens; il est plongée dans la prolifération merveilleuse de la
fiction, cette vie plus intense et plus plaisante.

Cette source de plaisir, ce produit pour «bon compaignon»,
c'est encore le livre de Des Périers — boire rend «la cervelle
plus frisque et délibérée» — et de G. Bouchet, qui célèbre le

banquet comme lieu du «plaisir et ressasiment du corps».
Poissenot offre son volume, comme Cyrus envoyait à ses amis
un peu des mets qu'il jugeait délicieux. Remède contre le
saturnisme, car l'œuvre contient des inventions «gaillardes et
récréatives», des facéties «pour le plaisir et recréation», selon le
Sieur de Cholières et G. Chappuys. En écoutant et en écrivant,
l'auteur de L'Esté et le Sieur de Cholières ont échappé à la
déprime: au lecteur d'en bénéficier à son tour, et l'on retrouve
d'un texte à l'autre la métaphore de l'esprit qui ne doit pas
rester tendu par des pensées trop graves.

Certains livres par conséquent ne procurent pas un sens, car
le but n'est pas de connaître, mais plutôt une fuite agréable
hors du sens, c'est l'appel de nombreux prologues. Le Gargantua

et le Tiers Livre ont chacun leur philosophe, Socrate et
Diogene, mais qui scandalisent, qui défont le sens plutôt qu'ils
ne le construisent. Le mouvement absurde du tonneau de
Diogene, ce jeu inutile, est le modèle de l'écriture l3. Même
dérobade chez Des Périers. L'auteur rappelle qu'«il n'y ha
point de sens allégorique, mystique...», et son premier chapitre
s'achève sur l'histoire du Plaisantin, qui le reste à l'heure de la
mort, cependant que le premier conte traite de trois fous.
G. Bouchet fait écho: nul n'est exempt de folie. Ce refus du
sens peut être mis en rapport avec la non-clôture de l'œuvre



70 Françoise Joukovsky

dans le Tiers Livre, suite d'attentes sans conclusion et davantage

encore dans les recueils narratifs, parce que si chaque récit
a son dénouement, l'ensemble ne constitue pas un cycle avec
son épilogue.

Ce plaisir lié à la fuite hors du sens, nous est-il également
donné par certaines histoires étranges ou tragiques? Elles aussi
sont quelquefois source de délicieux mensonges. Boaistuau au
début des Histoires prodigieuses évoque ce qui nous plaît dans
ces monstres, épouvante, horreur, admiration. Poissenot analyse

la satisfaction que nous éprouvons à lire les malheurs
d'autrui: nous sommes «joyeux et fâchez» tout ensemble. Les
accidents de diverse fortune nous remplissent d'espérance, de
crainte, de volupté. Le prologue nous procure cet autre mode
d'existence qu'est le fictif.

C'est Tabourot des Accords qui a trouvé le meilleur titre
pour cette littérature narrative telle qu'on la perçoit à travers
le prologue: bigarrures, «diverses matières» — cornucopia,
dirait T. Cave. Le prologue est le seuil de cette richesse fictive.
Elle signifie que la fiction qui est le dedans de l'œuvre accroît
le réel en diversité et en intensité, qu'elle lui donne un surcroît
de vie en le refigurant. C'est le «tonneau inépuisable» du Tiers
Livre. Cette «source vive et vene perpétuelle» est le monde de
l'auteur, et Rabelais d'ailleurs en défend vigoureusement
l'accès à ceux qui lui déplaisent, comme s'il craignait une
atteinte à sa propre substance.

Rabelais s'interroge à la première page du Gargantua: «à
quel propos, en vostre advis, tend ce prelude et coup d'essay?»,
une interrogation qui est une mise en abyme. Nous pourrions
lui répondre que le prologue est l'interférence de deux
horizons, celui de l'auteur et celui du lecteur. Mais sa fonction est
plus complexe, car il ne contient pas seulement des règles pour
actualiser l'histoire en lecture.

Il sert d'abord à encadrer 15 et à englober la collection de
récits, selon une notion chère à I. Lotman, et à la constituer en
unité vivante. Dans les textes liminaires de la Renaissance,
cette condition semble nécessaire pour que l'ouvrage existe
comme un petit monde. Le cycle s'achève et s'unifie en revenant

à son auteur, comme la Création elle-même.



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 71

D'autre part le prologue constitue une réserve de possibles.
Dans le texte liminaire, en effet, l'écrivain relance l'ouvrage
vers un nouveau tour, celui de la lecture, dans une recréation
perpétuelle. Il ouvre le «tonneau inépuisable». C'est pourquoi
ce mouvement du prologue est aussi le dynamisme grâce
auquel un texte déploie un microcosme en avant de lui-même.
Le texte enfante dans le plaisir. C'est la seule leçon de ces

prologues, et c'est Rabelais qui nous le dit: «or esbaudissez-

vous, mes amours, et guayement lisez le reste!»

Françoise Joukovsky
Université de Rouen



72 Françoise Joukovsky

CHOIX DE TEXTES

Philippe d'Alcripe, La Nouvelle Fabrique des excellents traits de vérité, éd.
F. Joukovsky, Paris, 1983 (l" éd. en 1579?).
Aux bénévoles lecteurs.

Pierre Boaistuau, Histoires prodigieuses, Paris, 1560.

1) A très haut seigneur Jehan de Rieux.
2) Advertissement au lecteur.

Guillaume Bouchet, Les Sérées, Poitiers, 1584.
A messieurs les marchons de la ville de Poitiers.

Gabriel Chappuys, Les Facétieuses Journées, Paris, 1584.
A trèsnoble seigneur Bastian lamette.

Le Sieur de Cholières, Œuvres, éd. E. Tricotel, Paris, 1879 (les Matinées sont
de 1585).
A Messire Louys de La Chambre.

Comptes amoureux par Madame Jeanne Flore, Paris, 1543 (lre éd. environ
1531).
Epistre: Jeanne Flore à Madame Minerve sa chère cousine.

Bonaventure Des Périers, Les Nouvelles Récréations et joyeux devis, in
Conteurs français du XVI' siècle, éd. P. Jourda, Paris, Gallimard,
«Pléiade», 1965 (1" éd. en 1558).
Première nouvelle en forme de préambule.

Noël Du Fail, Les Baliverneries d'Eutrapel, éd. G. Milin, Paris, Klincksieck,
1970(1" éd. en 1548).
L'auteur a son grand amy H.R.

— Propos rustiques, in Conteurs français du XVI' siècle (l" éd. en 1548).
1) Maistre Leon Ladulfi au lecteur.
2) D'où sont prins ces propos rustiques.

Henri Estienne, Apologie pour Hérodote, éd. P. Ristelhuber, Paris, 1879 (1" éd.

en 1566).
1) Au lecteur.
2) Henri Estienne à un sien ami.

Le Sieur de La Motte Roulant, Les Facétieux Deviz, Paris, 1550 (1" éd. en
1549).
Epistre exhortative aux lecteurs de bonne volonté.

Le Parangon de Nouvelles, éd. G.A. Perouse, Genève, Droz, 1979 (1™ éd. en
1531).
Avant-propos.

Marguerite de Navarre, Heptaméron, in Conteurs français du XVI' siècle

(l* éd., incomplète, en 1558).
Prologue.

Nicolas de Troyes, Le Grand Parangon, éd. K. Kasprzyk, Paris, Didier,
S.T.F.M., 1970 (rédigé en 1535-1537).
Quelques lignes d'introduction au début du texte.

Bénigne Poissenot, L'Esté, Paris, 1583.

1) A M. de Boissy, gentilhomme normand.
2) Preface de Tautheur.

— Nouvelles Histoires tragiques, Paris, 1586.



Le livre microcosme dans les textes liminaires... 73

1) Epistre à un amy.
2) Prologue.

Romannet du Cros, Nouveaux Récits ou comptes moralisez, Paris, 1573

Discours aux dames sur le contenu de ce livre.
Estienne Tabourot des Accordz, Les Bigarrures, Paris, 1583.

Préface.
Jacques Yver, Le Printemps, Paris, 1572 (éd. posthume).

1) Aux damoiselles de France.
2) Au favorable et bienveillant lecteur.

et le recueil Prologues et Préfaces de la Renaissance, Séminaire de 3' cycle des

Universités suisses romandes, 1986—1987.

NOTES

'A Poetics of Composition, the Structure of the Artistic Text and Typology
of a Compositional Form, Berkeley, 1973.

2 La Poétique de Dostoïevski, Paris, Le Seuil, 1970.
3 V.R. Cholakian, The Moi in the Middle Distance. A Study of the

Narrative Voice in Rabelais, Madrid, 1982.

'The Tale and the Teller, Londres, 1959, p. 22.
' V.W. Iser, Der Implizite Leser, Munich, 1972.
6 C'est un «narrataire», dont l'image n'apparaît que de façon indirecte

(voir G. Genette, Figures III, Paris, Le Seuil, 1972, p. 265 ss.).
7 Morphologische Poetik, Tübingen, 1968 («Erzählzeit» et «erzählte Zeit»).

On trouvera un examen critique de cette distinction dans l'ouvrage de
P. Ricoeur, Temps et récit, Paris, Le Seuil, 1983, t. I, p. 114 ss. Rappelons la
distinction qu'établit G. Genette entre histoire, c'est-à-dire l'ensemble des
événements; récit, le discours qui les raconte; et narration, le fait même de
raconter.

8 Sur cette notion, voir G. Genette, Nouveau Discours du récit, Paris, Le
Seuil, 1983, p. 23. Pour le passage du prologue au premier récit, voir
I.D. McFarlane, «Le personnage du narrateur dans les Nouvelles Récréations»,
La Nouvelle française à la Renaissance, éd. L. Sozzi, Genève, Slatkine, 1981,

p. 306 ss.
9 M. Schneider, «Le Temps du conte», La Narrativité, éd. D. Tiffeneau,

Paris, 1980, p. 85. Pour cette circularité dans le prologue du Tiers Livre, voir
F. Gray, «Structure and Meaning in the Prologue to the Tiers Livre», L'Esprit
créateur, III, 2, p. 57 ss.

10 Voir l'analyse qu'a donnée T. Yiicel (Le récit et ses coordonnées
spatiotemporelles, Paris, 1982) d'un des contes de Flaubert. La quête de Julien est
nécessaire pour tenter de dépasser ces divergences.



74 Françoise Joukovsky

" Voir J. Jehasse, La Renaissance de la critique, Saint-Etienne, 1976,

p. 570 ss., et l'introduction de M. Simonin à son édition de P. Boaistuau,
Le Théâtre du monde (1558), Genève, Droz, 1981.

12 Voir R. Champigny, Ontologie du narratif, Paris, 1972, p. 18 ss. Ph. de

Lajarte a analysé le prologue de VHeptaméron comme substitution de la fiction
à l'Histoire («Le Prologue de l'Heptaméron et le processus de production de
l'œuvre», La Nouvelle française à la Renaissance, op. cit., p. 397 ss.).

13 «Je pareillement...», dit Rabelais après l'évocation de ce mouvement. Sur
ce «jeu ivre et fou», voir M. Baraz, «Un Texte polyvalent: le Prologue de

Gargantua», Mélanges sur la littérature de la Renaissance, à la mémoire de

V.L. Saulnier, Genève, 1984, p. 527 ss.; et A. Tripet, «Le Prologue de Gargantua»,

Etudes de Lettres, 1984, p. 135 ss. (avec référence aux études antérieures
de F. Gray et d'A. Gendre sur le même prologue).

,4 Pour le roman moderne, F. Kermode établit une relation entre cette non-
clôture et le scepticisme, incapable de résoudre le problème initial (The Sense

of an Ending, Studies in the Theory of Fiction, Londres, 1966).
ls Sur cette notion de délimitation, voir I. Lotman, La Structure du texte

artistique, tr. fr., Paris, 1973, p. 299 ss.


	Le livre microcosme dans les textes liminaire des recueils narratifs

