
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 13 (1988)

Artikel: Tra la "geste" e il triangolo amoroso : aspetti di plurivocità nel cantare
VII del "Morgante"

Autor: Ankli, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-258444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-258444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRA LA «GESTE» E IL TRIANGOLO AMOROSO

Aspetti di plurivocità nel cantare VII del «Morgante» *

I. Introduzione

Genere iperbolico per sua natura, il poema cavalleresco
italiano non è mai stato privo di giganti, ma il Morgante è il
primo poema ad avere un gigante come eroe eponimo.
Fortuna eccezionale, quella dell'opera del Pulci, il cui protagonista
costituisce il capostipite di una schiatta che nel Cinquecento
avrà per nipoti il Fracasso di Folengo ed i giganti di Rabelais,
Gargantua e Pantagruele. S'impone dunque una riflessione su
Morgante come figura centrale del poema e soprattutto come
personaggio che ne influenza lo stile.

Il lettore che si attende un gigante attaccabrighe ad ogni
occasione rimane deluso; benché Morgante faccia «sonare il
suo battaglio» a varie riprese, e con gran divertimento, di fatto
si contano solo quattro occasioni in cui il suo intervento è

decisivo: 1) l'attacco al campo di Manfredonio nel cantare VII,
2) il duello col gigante Vegurto nel cantare X, 3) le avventure
con Margutte (XVIII - XX), 4) la scena della tempesta nel
cantare XX. Solo nel cantare VII abbiamo dunque l'impresa
eroica di Morgante, e questa sotto il segno dell'iperbole, come
ha osservato il Pulci stesso in XXVIII, 142, 1-2:

Ben so che spesso, come già Morgante,
lasciato ho forse troppo andar la mazza.

Prendendo lo spunto da questo intervento dell'autore
stesso, vorremmo studiare alcuni aspetti della tecnica stilistica
e narrativa del cantare VII1. All'inizio del cantare, Rinaldo e

* In questo saggio si espongono le conclusioni di una parte della mia tesi di
dottorato (in elaborazione), dedicata all'iperbole nel Morgante. Ringrazio i professori

G. Bonalumi (Basilea), C. Segre (Pavia) e P. Orvieto (Firenze), la dottoressa
M. Cesa (Urbino) e la signorina N. De Carli (Basilea) per i consigli preziosi e il
sostegno continuo.



68 Ruedi Ankli

Orlando sono ancora avversari, ma ben presto si riconoscono
e Orlando e Morgante passano dal campo di Manfredonio al
campo di Rinaldo, di Caradoro e di sua figlia Meridiana.
Morgante libera Dodone, che lui stesso aveva catturato (nel cantare
VI), e decide di attaccare da solo il campo di Manfredonio, che
crede morto dopo averlo buttato nel fiume. Malgrado la sua
«geste»2, il gigante si trova in grandi difficoltà e senza l'aiuto
dei suoi amici dovrebbe morire. Intanto comincia la scena del
«triangolo amoroso» che vede la battaglia tra Meridiana ed il
suo amante Manfredonio, osservato da Ulivieri che desidera
anche lui la bella amazzone. Manfredonio è vinto, torna in
Soria e Orlando ordina a Morgante di portare a termine la
battaglia.

ILI. La «geste» di Morgante

Il cantare VII, allo stesso tempo punto d'arrivo e climax di
una sequenza narrativa, mette in rilievo - sul piano del
racconto - la «geste» di Morgante, un'azione singola che
coinvolge anche i paladini, e il triangolo amoroso Meridiana-
Manfredonio-Ulivieri. Ambedue i movimenti narrativi
mirano a concludere l'episodio della guerra tra Manfredonio e

Caradoro, Morgante con la sua forza, Meridiana (come già
Orlando) con l'uso della tattica e della diplomazia. Corrispondono

a questi due momenti due figure geometriche diverse:
alla figura del triangolo si oppone la «geste» di Morgante che
corrisponde alla figura del cerchio, immagine proposta parecchie

volte dal Pulci, che con l'iperbole ne fa un plurisegno
discorsivo3.

La «geste» si annuncia ben presto nei versi 12,3 e 7 che
introducono la prima azione del gigante, cioè la liberazione di
Dodone. Segue il vanto (31,5 - 33,7) che precede l'attacco al
campo di Manfredonio (37 seg.). La «geste» ridotta agli
elementi iperbolici si suddivide dunque nei seguenti segmenti:
1. l'iperbole deittica (12,3 e 7);
2. la liberazione di Dodone (con iperboli in 17,7-8; 18,1-2;

18,3-4, 19,7; 20,2);
3. il vanto (31,5 - 33,7 con iperboli a varie riprese);
4. la «geste» vera e propria, cioè l'attacco al campo nemico e

la conseguente battaglia (37,1-2; 38,6; 39,2; 40,1, 5-6 e 8; 41



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 69

interamente; 42,7; 43,2, 5 e 7-8; 44 interamente; poi all'arrivo

di Orlando 49,5-8; 50,7-8; 51,1-3; dopo l'intervento dei
paladini, quando Morgante aiuta ancora Dodone 64,4-8;
65,3-8; e finalmente 85,5-8). Parallelamente, da 55 in poi,
s'inserisce la battaglia dei paladini in aiuto di Morgante.
La frequenza dell'iperbole in questo contesto conferma

l'ipotesi che essa sia uno dei mezzi preferiti dal Pulci per
descrivere la «geste». Già la lettura delle sole iperboli ci
permetterebbe la comprensione della trama.

Rileviamo anche tre schemi quasi identici dal punto di
vista della stilizzazione, cioè la liberazione di Dodone, la
«geste» di Morgante e la «geste» dei paladini: l'eroe attacca, si
trova davanti a moltissimi avversari, li supera con un atto
iperbolico4. Il clima iperbolico non viene però creato
unicamente dalle immagini e dalle comparazioni, ma anche da versi
altamente stilizzati come quelli in 20,3 seg. che giocano sull'al-
literazione: «Morgante fece il battaglio vermiglio / di sangue, e
intorno con esso si spazza, / ed a chi spezza la spalla, a chi il
ciglio...».

Una riflessione particolare è necessaria sul tema del vanto.
Morgante dice che vuole andare con il battaglio solo (31,7 e

32,7), ardere le trabacche ed i padiglioni e scacciare il nemico
con la scopa (32,1-2), ardere tutto il campo (32,1, 3 e 7), pulire
la piazza (32,3) e mettere in fuga i nemici come ghiottoni
(32,5), menando colpi terribili come già ha saputo fare poco
prima in occasione della liberazione di Dodone. Fa pure certe
riserve sulla difficoltà della sua impresa (33,5-7), ma non
dubita del suo successo finale (33,7).

Perché questo vanto così dettagliato? Il vanto è un
elemento quasi obbligatorio di molti poemi cavallereschi del'400.
Lo troviamo nel Danese, nell'Anemia, ma anche in testi più
antichi come il Hombruno, risalente al'3005, o nel cosiddetto
Vanto dei paladini, attestato dal primo'4006. Un prototipo del
vanto è costituito senz'altro dal Pèlerinage de Charlemagne à
Jérusalem, testo tra l'altro ben noto all'autore del Danese1. Nel
Vanto dei paladini, ci troviamo davanti a formule retoriche
molto diffuse in cui ogni cavaliere della corte di Carlo Magno
si autodefinisce con quanto ha già fatto. Nel vanto della
tradizione canterina l'eroe annuncia una prova da superare o si
vanta di possedere qualcosa di eccezionale (Liombruno ad
esempio si vanta di avere la «dama più bella» che ci sia). Il



70 Ruedi Ankli

vanto di Morgante non costituisce un cantare come il Liom-
bruno, ma non è nemmeno un «gab» come lo conosciamo dal
Pèlerinage o dal Danese. Il vanto di Morgante ha una precisa
funzione nella struttura narrativa del cantare: succederà infatti
il contrario di ciò che vorrebbe fare Morgante, che senza
l'aiuto dei paladini rischia di morire; ma il martirio segue fini
stilistici e narrativi e il vanto sparisce in modo da essere assorbito

completamente nel gioco tra «geste» e tattica militare (e
diplomazia) tessuto dal Pulci. L'ironia di Orlando in 33,8 -
34,6 ci induce a credere che il Pulci considerasse il vanto come
una forma invecchiata, appartenente ai tempi (o piuttosto ai
testi) in cui l'eroe veniva proprio definito per il suo vanto: «So
che saranno parole da sera / che come fummo ne le porta il
vento», dice Orlando adottando un proverbio toscano. Sono
segnali chiari: Morgante agisce contro la situazione attuale del
contesto narrativo, contro quello che si aspettano i capi dei
due campi nemici8.

Pulci ha riscoperto la natura iperbolica del vanto, se ne è
servito in maniera molto abile inserendolo tra le due parti
della «geste» come un segnale per l'attacco al campo di
Manfredonio, parodiando e rimotivando il vanto nel contesto di
una nuova dimensione narrativa.

La derisione messa in bocca ad Orlando nasconde però
ancora un altro scopo dell'autore, e cioè quello di usare il vanto
come un anello di congiunzione narrativo tra le due parti della
«geste» per aumentare l'attenzione del lettore. Il vanto diventa
dunque sotto la penna del Pulci un elemento preciso della sua
narrativa, e non è più quel cliché tramandato dalla tradizione
canterina, ma tradisce una volontà di tener viva la curiosità e
l'attesa del lettore. Pulci si avvicina tanto più alla letteratura
d'evasione quanto più si distacca dalla tradizione che pur
continua a trasformare. Il lettore, convinto di assistere alla
dimostrazione del valore del suo eroe, lo vede sì combattere in
modo eccezionale, ma lo vede anche soffrire, e arrivare vicino
alla morte. Quanto più la «geste» di Morgante è iperbolica e
incredibile, tanto più si avvicina ad un'umiliazione, culminante

nel secondo commento ironico di Orlando (45,7-8 e 46).
Nelle ottave 37-45, nella «geste» vera e propria,
distinguiamo tre linee narrative parallele:
1. quella della «geste» iperbolica (dove l'iperbole si scopre

soprattutto sotto la forma del plurisegno discorsivo);



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 71

2. il continuo allargarsi del cerchio dei nemici (antidiscorso
della «geste» iperbolica, simboleggiante la sconfitta imminente

di Morgante);
3. il declino verso l'umiliazione che si trova in 45-46.

Vediamo ora come l'iperbole della «geste» si costituisce
come un plurisegno discorsivo nella scena dell'allargamento,
dove la crescita del cerchio accompagna lo sforzo iperbolico
del gigante (38,6 seg.):

39,1 E'gli feciono intorno un rigoletto,
41,1 e tanto che'l cerchio facea rallargare;
42,4 E tanti morti dintorno n 'aveva,

ch'ognun discosto alla fine lanciava,
e chi con dardi e chi archi traeva;

43,7 e più di cinque mila n'avea morti:
44,7 era un diluvio la gente ch'è intorno,

per ammazzare il gigante quel giorno.

Cifre, comparazioni e segni anaforici indicano in queste
ottave il ritmo, la crescita spaziale e l'aumento della «geste»,
ma anche della conseguente sofferenza del gigante. La battaglia

comincia come un ballo popolare, cioè come un
«rigoletto», poi il cerchio si allarga ed infine Morgante si trova in
mezzo a un «diluvio» di gente. Sembra proprio una scena da
carnevale: Morgante è il pagliaccio (cf. 43,1 «Egli era come a
dare in un pagliaio») o l'orso (cf. 42,8 «e come orso si cruccia»)
da bruciare; anche l'allusione all'espressione di Cristo «quem
quaeritis» (42,2; citazione tratta dal Vangelo di Giovanni,
18,4) ha il suo significato nel carnevale fiorentino9.

Il movimento descrittivo della narrazione è evidente, e più
cresce la curva iperbolica della «geste», più si avvicina il
momento della sconfitta, che viene segnalata dalla sofferenza
di Morgante. Ma Morgante non viene sacrificato come Cristo
o come un pagliaccio da carnevale. L'arrivo dei paladini
risponde più o meno alle aspettative del lettore, mentre il
commento ironico di Orlando in 45-46 segna un deciso
rinnovamento nel movimento narrativo e permette di far riprendere

la battaglia, almeno fino ad interromperla poi quasi
definitivamente con il dialogo tra Meridiana e Manfredonio. Va
aggiunto che la parodia riguarda non solo il passaggio biblico
sopra indicato, ma qualsiasi vita di un santo che resiste a
qualche prova10.



72 Ruedi Ankli

Infatti, Morgante è alla sua prima prova da eroe, ma anche
da protagonista della narrazione. Se «l'idea della prova del
protagonista e della sua parola è forse l'idea organizzatrice
principale del romanzo, quella che lo differenzia radicalmente
dall'epos»11, proprio nel cantare VII si può capire perfettamente

come i rapporti tra autore, materia e personaggi del
poema in ottava rima non si differenziano tanto da quelli del
romanzo: «Il romanziere gravita verso tutto ciò che non è

ancora compiuto»12. L'elemento della sconfitta e della
scoronazione13 diventa qui uno dei motori principali dell'episodio.
Morgante, ma anche Ulivieri e Manfredonio conoscono la
sconfitta, una specie di scoronazione dolorosa, ironicamente
commentata rispettivamente da Orlando e da Meridiana.
L'autore continua a dare un carattere tragicomico alle azioni di
Morgante, e più ancora a commentare ironicamente le parole
(cioè il vanto) del suo eroe. Più che il fatto della scoronazione -
oppure del «martirio» (nel caso di Morgante) - conta il dialogo
mediante il quale Pulci si fa beffa dei suoi eroi Morgante e

Ulivieri, ma anche dello sfortunato Manfredonio. Il
riferimento al rovescio della fortuna si trova varie volte nel cantare
VII, così come un non casuale riferimento al gioco degli scacchi

e delle carte (62,7). Come elemento essenziale del discorso
carnevalesco va rilevata la continua derisione degli stessi tre
personaggi. Tutti ridono alle spalle di tutti: Morgante deride
Manfredonio; questi, prima, insieme a Meridiana, ride di
Ulivieri quando lo disarciona, mentre Orlando si beffa di
Morgante tre volte.

Siamo ben distanti dalle facili soluzioni di tanti altri poemi
cavallereschi del Quattrocento. Alla banale scena di un atto
iperbolico si sovrappongono non soltanto immagini diverse
ed una soluzione inconsueta della trama, ma in sostanza un
atteggiamento diverso da parte dell'autore nei confronti della
sua narrazione. Ritroviamo in questa «geste» di Morgante
esattamente quelli che Bachtin chiama i tratti caratteristici
della satira menippea e della carnevalizzazione. Il Morgante,
come l'opera di Rabelais, può essere considerato un precursore
importante del romanzo polifonico in quanto dissolve il carattere

monologico del poema cavalleresco suo contemporaneo.
Né epopea né romanzo, il Morgante rappresenta una via di

mezzo, un poema eroicomico (almeno nella parte qui studiata)
che vive di questa tensione tra il serio finto e la sua continua



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 73

parodia. Il carattere dell'impresa di Morgante è romanzesco,
vive della combinazione fra carnevalizzazione e l'intreccio
d'avventura14. Il cantare intero è pieno di registri, allusioni,
connotazioni, discorsi e antidiscorsi - spesso ironicamente -
stilizzati. Nel primo Morgante non rimane proprio più nulla
dell'epopea. Il gigante va verso la sua prova, ma è un eroe
ingenuo che cerca la sua identità, tramite l'uso della forza,
opposto a Orlando che agisce con l'intelligenza.

II.2. Il commento ironico di Orlando

Secondo Bachtin, sono caratteristiche della menippea la
scoronazione, la derisione, l'ambivalenza nel gioco tra serio
finto e la sua continua parodia, il ribaltamento dei valori, il
gioco delle opposizioni e dei contrari e la combinazione della
carnevalizzazione con l'intreccio d'avventura.

La carnevalizzazione non si limita però alle sole immagini
create dall'autore, come si potrebbe dedurre troppo rapidamente

dalla lettura del libro di Bachtin su Rabelais. E' nel
Dostoevskij che Bachtin mette maggiormente l'accento
sull'aspetto della lingua e delle figure retoriche: «Due pensieri
incarnati non possono stare l'uno accanto all'altro come due
cose, ma debbono entrare interiormente in contatto, cioè
entrare in contatto semantico»... «In una stessa parola si
trovano due intenzioni, due voci. - Tale è la parola della parodia,
tale è la stilizzazione, tale è il racconto mediato 'stilizzato'»15.

Questa parola altrui, usata ambiguamente, si iscrive non
soltanto nel dialogo, ma anche all'interno del racconto stesso,
dei suoi episodi e dei suoi cambiamenti d'argomento e di
situazione focalizzata. In questo senso la dialettica agisce tra i
vari piani del testo, dal discorso al modello narrativo. Questo
uso nuovo del dialogo nel poema cavalleresco in ottava rima
definisce, insieme alla carnevalizzazione, il cantare VII del
Morgante. Il dialogo e la carnevalizzazione (con l'insieme di
immagini, citazioni, registri etc.) danno veste alla plurivocità
di questo cantare.

Per studiare la tecnica e la dialettica applicata dal Pulci,
cominciamo dal secondo commento ironico di Orlando, poiché

i versi delle ottave 45,6 - 46,8 sono un esempio tipico della
plurivocità discorsiva nel Morgante:



74 Ruedi Ankli

Diceva Orlando: - Vedrai bello errore,
che Manfredonio sarà ¡scampato,
e questo matto ha il suo campo assaltato.

Tanto andata sarà la capra zoppa,
che si sarà ne' lupi riscontrata.
Questa sua furia alcuna volta è troppa;
e fece pure inver pazza pensata
d'arder un campo come un po' dì stoppa,
e come a' topi far colla granata;
ma il topo sarà egli in questo caso,
al cacio nella trappola rimaso.

In questi versi notiamo l'intreccio tra l'iperbole, l'ironia e
la parodia. Morgante, che poco prima era ancora come «a dare
in un pagliaio» (43,1) e «come orso si cruccia» (42,8)16, quindi
già in posizione difficile, che però affronta eroicamente, ora è

paragonato alla capra e al topo, mentre i saraceni sono paragonati
ai lupi, il campo alla stoppa ed il ponte alla trappola. Sono

contrasti che saltano agli occhi, in un continuo «mondo alla
rovescia»: gigante-capra, gigante-topo, ponte-trappola,
campo-stoppa17. In un certo senso l'ironia diventa qui l'antimo-
dello ed il segno complementare dell'iperbole. Questi bruschi
contrasti, queste opposizioni e la precedente dialettica tra
«geste» e sofferenza (del gigante) sono un retaggio di immagini
che sembrano annientarsi a vicenda, così come la stilizzazione
e la parodia richiamano l'iperbole alla realtà narrata, come se
Pulci ricordasse al lettore che si tratta pur sempre di un testo
prodotto dall'immaginazione. Ma come nel caso del vanto non
si tratta di un semplice ritorno al vanto medievale, anche il
ribaltamento dei valori nel commento di Orlando non è tanto
conforme al topos descritto da Curtius18, quanto piuttosto un
segno della plurivocità (con la parodia ed il discorso carnevalesco

che ingloba, nell'ironia, anche l'autocritica). Prima
dell'intervento dei paladini, Morgante sembra bruciare come un gran
pagliaccio di carnevale in una specie di auto-da-fé involontario.

Convergono sull'immagine del gigante-bersaglio sofferente

almeno quattro allusioni possibili:
1) l'immagine di Cristo sofferente in 42,2;
2) il ricordo di una scena dei Fatti di Cesare, come ha dimostrato

Rossella Bessi19;



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 75

3) eventualmente il ricordo del gigante Cacca da Reggio della
Cronaca del Villani - argomento sul quale torneremo -;

4) l'immagine del pagliaccio e l'allusione al carnevale o il tea¬
tro carnevalesco20.
Il mondo alla rovescia si trova anche nelle varie scoronazioni

che s'invertono ben presto di nuovo, come nel caso di
Morgante, di Dodone o di Ulivieri, ma non senza aver
comportato qualche ridicolizzazione o derisione. La polemica,
sottostante a questo alternarsi di immagini, figure e situazioni
contrastanti, si arrichisce pure di un pizzico di attualità storica
che poteva essere conosciuta al lettore quattrocentesco, cui
non sarà forse sfuggito che dietro alle distorsioni ed alle libere
associazioni immaginarie del Pulci si nascondesse un retroscena

storico. Infatti, il secondo proverbio usato ironicamente
da Orlando sembra avere un precedente nella Cronaca del
Villani, il quale nel Libro VI, 82 (in cui descrive l'assedio di
Firenze da parte dei Ghibellini e di Manfredi) presenta Farinata

in atto di tenere un discorso simile a quello di
Orlando:

nella sua diceria propose due grossi proverbi antichi che dicono:
«com'asino sape, così sminuzza rape» e «vassi capra zoppa, se'l lupo
non la'ntoppa», e questi due proverbi rimesti in uno, dicendo:
«Com'asino sape, sì va capra zoppa; così si sminuzza rape, se'l lupo
non la'ntoppa»...21

Il proverbio poteva essere noto ai tempi di Pulci e non
dovrebbe stupire il fatto che il poeta lo metta in bocca ad
Orlando, operando il rovesciamento e la conseguente opposizione

delle immagini. Il Pulci rimaneggia completamente il
proverbio a fini stilistici, cominciando con l'inizio di uno dei
tanti proverbi attestati dal Giusti22 che cominciano con
«Tanto va (la gatta, la mosca, l'oca, la capra, la rana...)
che...», per continuare poi il suo gioco di metafore e paragoni
allo stesso modo di Farinata. Poco prima dell'episodio di
Farinata, nel libro VI, 82, Villani descrive la battaglia di un gigante
della schiera di Manfredi chiamato Cacca da Reggio. Dopo
un'eroica battaglia contro «dodici paladini» Cacca non
viene però salvato come Morgante, ma trova la morte23.
Insomma, in questo cantare la carnevalizzazione, raggiunta
innanzittutto mediante il topos del mondo alla rovescia, si
iscrive in un contesto abbastanza ricco di allusioni storiche.



76 Ruedi Ankli

Stupisce anche la somiglianza del nome di Manfredonio
con quello di Manfredi24. Ma anche un'altra probabile «fonte»
ci dovrebbe far pensare ad una non casuale coincidenza del
nome di Manfredonio con il suo quasi-omonimo storico.
Dante, Purgatorio, III, 112 seg. ci presenta Manfredi che parla
del suo corpo morto (124-132):

Se V pastor di Cosenza, che alla caccia
di me fu messo per Clemente, allora
avesse in Dio ben letta questa faccia,
l'ossa del corpo mio sarieno ancora
in co del ponte presso a Benevento,
sotto la guardia della grave mora.
Or le bagna la pioggia e move il vento
di fuor dal regno, quasi lungo il Verde,
dov'è' le trasmutò a lume spento.

Il fatto che il suo corpo si trovi sepolto presso un fiume ci
induce a pensare all'episodio in cui Morgante getta il corpo di
Manfredonio nell'acqua, pensando che sia morto (22,7-8).
Ricordiamo a questo proposito che nell'Oriundo25 invece
Manfredonio viene ucciso da Rinaldo per avergli dato una
lancia marcia. Se il Pulci ha conosciuto l'Orlando, è stato
molto abile nella creazione del personaggio di Manfredonio. Il
fatto che Manfredonio riprenda vita nel fiume, permette al
Pulci non soltanto di arrivare ad un vero climax narrativo con
la «geste» di Morgante e la seguente scena tra Meridiana e
Manfredonio, ma anche di deridere con maliziosa ironia il
destino del re soriano: questi non potrà nemmeno essere
davvero vittima di quel destino di cui tanto si lamenta, non potrà
cioè morire, come desidera, per mano di Meridiana (70,1-4):

(A Ulivieri) Per Dio ti priego, baron d'altra fama,
Tu lasci me come amante fedele
perdere insieme e la vita e la dama,
che così vuol la fortuna crudele.

Anche se non muore, la sua fortuna è crudele. Rovesciando
l'ottica, possiamo anche pensare a Meridiana come alla
fortuna personificata di Manfredonio, che diventa quasi sempre
di più un giocattolo nelle mani dell'amazzone. Anche
l'esclamazione di Morgante rinforza questa impressione di un re cui
il suo avversario ha dato scacco matto (62,7):

- Tu se' qui, re di naibi o dì scacchi?



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 77

III. 1. Meridiana, «stella» lirica

Sin dalla sua prima apparizione Meridiana viene descritta
dal Pulci come una «stella», figura iperbolica e parodiata con
una stilizzazione molto spinta. Sull'importanza del nome di
Diana (di derivazione boccacciana) nell'ambito della brigata
medicea prima del 1473, si è già espresso Orvieto nella sua
prefazione al Canzoniere di Lorenzo de Medici26. Diana è

simbolo di castità e di ritrosia, ma con il prefisso «meri-» fa
poi pensare subito alla luce e al sole di mezzodì. Nei cantari
precedenti al settimo, Pulci in varie occasioni ha delineato un
ritratto di Meridiana che si integra perfettamente nel canone
retorico della bella donna di quel periodo secondo i moduli del
petrarchismo e dello stilnovismo consacrati dalla tradizione
lirica tre-quattrocentesca e prefigura in molti aspetti la figura
di Antea27.

Oltre il significato allegorico e simbolico, il nome stesso di
Meridiana ricorda un topos dei cantari che si presenta come
una lontana eco di Guinizelli, mediata dalla tradizione lirica
tre-quattrocentesca28 (sottolineature nostre):

Vedut' ho la lucente stella diana,
ch'appare anzi che'l giorno rend' albore
c'ha preso forma di figura umana;
sovr' ogn ' altra me par che dea splendore:

viso de neve colorato in grana,
occhi lucenti, gai epien' d'amore;
non credo che nel mondo sia cristiana
sì piena di biltate e di valore.

Già in Morgante II13, l'abate aveva presentata così la figlia di
Caradoro:

Ed ha una sua figlia molto bella
onesta, savia, nobile e gentile,
e non è uom che la muova di sella,
s'ella non fussi saracina quella,
non fu mai donna tanto signorile.

Il personaggio di Meridiana si iscrive dunque in un contesto

della tradizione lirica, e come tale si contrappone alla
precedente «geste» di Morgante. Il topos della stella diana e della



78 Ruedi Ankli

donna perfetta non è più un mero ornamento come nei cantari
tre- e quattrocenteschi, ma diventa un elemento importante
della plurivocità del cantare VII, preparato già dal cantare II in
poi.

Manfredonio s'innamora di Meridiana per fama, come
nelle migliori tradizioni cavalleresche, e come nella poesia di
un Jaufré Rudel per esempio29; in Morgante II 68 Manfredonio

parla del suo innamoramento:

E veramente è come ella si chiama
perché di mezzodì par proprio un sole

Io innamorai di questa gentil dama
non per vista, per atti o per parole,
ma per le sue virtù, ch'udi' (per) fama,
ma anche per volere del destino:
ovver che 7 mio destin pur cosi vuole
e da quel giorno in qua ch'amor m'accese,

per lei son fatto e gentile e cortese.

Destino fatale per lui, come si vede nel cantare VII (70,4;
75,1; 78,8; 79,6). Neil ultimo verso citato si riconosce anche
un riferimento all'ingentilimento causato dalla dama30.

Un'altra descrizione di Meridiana si trova in VI, 17-18,

poco prima che Ulivieri si innamori di lei (VI 17,6 -18,4):

ch'arebbe un cor di marmo ad amar mosso;
nel petto un ricco smalto e gemme ed oro,
con un rubin che valeva un tesoro,

ed un carbonchio ricco ancora in testa,
che d'ogni oscura notte facea giorno;
avea la faccia angelica e modesta,
che riluceva come il sol dintorno.

E' palese l'uso di versi consacrati dalla lirica petrarchesca.
17,6 ricorda infatti il verso «Ch'un cor di marmo a pietà mosso
arebbe» di Petrarca (Canzoniere 135), mentre 18,1-4 ricorda il
verso «un diadema naturai ch'alluma L'aere dintorno»
(Canzoniere 185) e «Po far chiara la notte, oscuro il giorno» (Canzoniere

215). Gli echi di Petrarca e della lirica amorosa si concentrano

proprio all'interno delle ottave che descrivono lo scontro
tra Meridiana e Manfredonio. Se ha sapore di parodia sentire
un lamento in forma lirica da parte di un re che fa tremare



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 79

l'Oriente, ancor più gustoso risulta l'uso dell'identica retorica
posta in bocca alla donna guerriera. Se il lamento fa qui il
contrappunto al vanto della «geste», non c'è da meravigliarsi
che il Pulci se ne faccia beffe a modo suo, con una tecnica
simile a quella usata pochi versi innanzi, ma ancora più raffinata,

perché è mediata dal discorso diretto del dialogo.

III.2. Il triangolo amoroso

La scena del triangolo amoroso si carica di una forte
stilizzazione e di reminiscenze letterarie che sono strettamente
legate al ritratto dei due avversari. Rileviamo però in questo
contesto i due echi petrarcheschi già segnalati dall'Ageno, cioè
l'ottava 71 con l'anaforico «So che...», ripreso dai Trionfi*1,
vero riassunto del destino di Manfredonio, che provoca in
Meridiana l'esclamazione «Così va chi s'innamora!», echeggiante

il verso «A quale strazio va chi s'innamora» degli stessi
Trionfi*2. Meridiana segue uno scopo preciso; vuole convincere

Manfredonio a tornare in Oriente e salvare la sua gente
senza versar più sangue. Questa è la volontà di Dio - e non del
destino! -, ma anche di suo padre e di Orlando, come abbiamo
già saputo in VII 35.

Non sorprendono in questo contesto le due citate reminiscenze

di passi dei Trionfi, soprattutto se si tiene conto del
fatto che il Pulci stesso ha trascritto i Trionfi, nel 146533. Ma
questi non sono gli unici elementi tratti dalla lirica amorosa,
già nell'ottava 70 ci sono tracce di una eventuale contaminazione

di versi tratti dal Canzoniere del Petrarca:

Morgante 70,5-6: Cercato ho quel che cercar suol chi ama:
trovato ho tòsco per zucchero e mèle;

Canzoniere 259,1 : Cercato ho sempre solitaria via
215,12:£ non so che ne li occhi, che 'n un punto

Po far chiara la notte, oscuro il giorno
E 7 mei amaro et adolcir l'assenzio

E' ovvio che le somiglianze con la lirica petrarchesca e

amorosa in genere si limitano qui alla tematica della fortuna
piuttosto che alla diretta ripresa di versi. E' il lessico della lirica
che viene inserito nelle ottave pulciane, non il verso fisso e

noto, e solo raramente, come nei tre casi già ricordati sopra, si
può sentire una somiglianza diretta e strutturale, come tra



80 Ruedi Ankli

Morgante VII 71,6 («So ch'aver non si può quel ch'ogni huom
desia») e Petrarca, Canzoniere 13,11 («Poco prezando quel
ch'ogni huom desia»), dove al registro «so che...» preso dai
Trionfi, si accomuna la struttura di un verso del Canzoniere e

la tematica già sottostante a tutto il dialogo.
Si tratta dunque di un continuo assorbimento ad usi stilistici

di questi versi della tradizione lirica, cioè di una stilizzazione,

in cui l'elemento di maggior spicco rimane la raffinata
scoronazione di Manfredonio mediante la retorica di
Meridiana, e di quella di Ulivieri mediante la forza di Manfredonio.

Non dimentichiamo però che sarà Ulivieri che trionferà
in amore nel cantare Vili. Forse è proprio l'uso di celebri
motivi lirici (donna che ingentilisce, stella) e la consacrazione
smisurata di concetti e topoi che nutre la parodia in queste
ottave. E' la continua dissoluzione di un canone fin troppo
conosciuto dalla lirica in un contesto così diverso come quello
del poema cavalleresco. La carnevalizzazione del testo consiste

qui nel dare vesti diverse a schemi di solito ben definiti e
anche al modello stesso della chanson de geste o del romanzo
cortese, in cui il cavaliere va alla prova per la dama, mentre
qui Manfredonio cerca la dama stessa per la prova.

IV. La tensione narrativa e la scoronazione

Certo, senza dare troppo peso all'una o all'altra delle probabili

«fonti» (cioè ai rapporti intertestuali o interdiscorsivi34)
del cantare VII del Morgante, il modo in cui il Pulci congiunge
magistralmente topoi, proverbi, fatti storici e registri letterari
per dare vita alla materia narrata, è tipico della tecnica
d'assemblaggio descritta da Bachtin, dominata in questo cantare
da una continua scoronazione.

Rileviamo a questo proposito anche un fatto forse trascurato

da Bachtin, cioè la tensione narrativa che si ottiene grazie
alla scoronazione. Pulci riesce a tenere alta la tensione e l'interesse

per la sua storia proprio perché non fa morire i suoi
protagonisti in questo cantare. Pulci crea, a dirla con Segre,
«nuovi rapporti reciproci col mondo raffigurato»35, usa la
«parola altrui» (Bachtin) per farla rivivere in un contesto, in
una dialettica del tutto nuovi, tra testi, registri, allusioni, versi,
ma anche all'interno della logica del racconto stesso quando fa



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 81

dialogare l'exploit eroico con la sconfitta e l'iperbole con la
parodia. Se l'iperbole è un mezzo adatto per gonfiare o
storpiare fatti veri, reali o semplicemente letterari, l'ironia e la
parodia sono i rimedi giusti per salvare la narrativa dalla banalità

troppo palese di un racconto lineare come si presenta nella
maggioranza dei poemi cavallereschi del Quattrocento.

Dopo il rumore della «geste» di Morgante e dell'arrivo dei
suoi amici, il «tuono» del verso 56,8 è forse il culmine iperbolico

della battaglia: si continuerà sempre a combattere, ma il
frastuono si allontana piano piano dai tre protagonisti, lasciandoli

in una scena in cui si scambiano parole piuttosto che
colpi. Questo cambio segnala anche una rottura del modello
narrativo, poiché dalla rumorosa battaglia si passa alla
diplomazia ed ai giochi di lingua raffinati, con citazioni (di versi fin
troppo noti), ma soprattutto con il dialogo che sostituisce la
«geste» descrittiva e piena d'azione.

Questo ci induce a fare un'ultima osservazione nei
confronti del modello narrativo. L'elemento più tradizionale del
cantare VII è senz'altro la «geste» di Morgante. Nuovo è il
sabotaggio interno operato dal Pulci, sabotaggio perché il
gigante - malgrado la sua battaglia eroica - viene messo in
grandi difficoltà, e soprattutto perché la «geste» trova il suo
risvolto in chiave di parodia nel dialogo del triangolo amoroso
e il suo verso nella soluzione pacifica operata da Meridiana. La
diversità della «satira menippea» nei confronti della satira
classica consiste qui nell'aperta autocoscienza dell'autore
riguardo al suo testo. L'ironia e la parodia danno la giusta
misura al carattere iperbolico del cantare, ridimensionano
tutto in modo particolare. Pulci non si perde nelle iperboli,
maneggia bene il gioco, alternando iperbole, ironia e parodia, e
creando episodi e personaggi che descrive ogni volta con
immagini nuove.

Il cantare VII del Morgante evoca dunque il paragone con
l'abito di un «arlecchino», ma con un «arlecchino» che agisce
con vesti tradizionali in un mondo nuovo. E' anche un
arlecchino che non dimentica di fare il verso a se stesso. Come
potremmo interpretare altrimenti i tanti riferimenti, le riprese,
i registri, i topoi, le allusioni mescolate insieme sotto l'ordine
del dialogo e della dialettica degli elementi più diversi?

Se nel caso del Morgante è difficile parlare di «fonti»,
tuttavia stupisce la provenienza del materiale usato dal Pulci



82 Ruedi Ankli

in questo cantare: Dante, Petrarca, Guinizelli, Villani; I Fatti
di Cesare (volgarizzamento della Farsalia di Lucano), il
poema cavalleresco toscano (Danese, Vanto dei Paladini,
Orlando), proverbi, topoi e - naturalmente - la parodia della
Bibbia. Abbiamo visto come il Pulci si serve di questo materiale

per caratterizzare i suoi protagonisti in un modo che non
è un semplice ritorno alla tradizione. Morgante, Meridiana,
Orlando e Manfredonio, ma anche Ulivieri vengono caratterizzati

dalle loro azioni e attraverso i loro dialoghi. Abbiamo
visto in che senso Morgante ha ancora bisogno di affermarsi,
come soffre, guadagnandosi probabilmente la simpatia del suo
lettore proprio per la sua debolezza nel momento del suo più
grande sforzo. E Meridiana ci è apparsa come catalizzatore di
una stilizzazione che iscrive il linguaggio della lirica amorosa
nel contesto di un poema cavalleresco; il personaggio di
Manfredonio viene definito dalla sua Fortuna (o sfortuna), perché
parla come un poeta infelice piuttosto che come un re. Il Pulci
riordina e rimotiva continuamente la trama della sua storia,
combinando elementi di provenienze diverse. Dalla Cronaca
alla lirica amorosa, da Lucano a Petrarca, dal vanto al discorso
sulla Fortuna, il cantare VII del Morgante riassorbe tutto per
presentarlo sotto vesti nuove, in un discorso carnevalesco o
carnevalizzato. Nel Morgante non si tratta di una allegra fantasia

o di un semplice comporre da un giorno all'altro, ma di una
riorganizzazione della tradizione recente e remota. Ma la
tecnica d'assemblaggio, il respiro narrativo e la libertà della
creazione di immagini sono già tutte moderne, o almeno
rinascimentali, se pensiamo ai suoi geniali successori Folengo e
Rabelais.

Ruedi Ankli
Basilea



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 83

NOTE

1 II macro-contesto contiene le avventure di Orlando in Oriente fino al suo
ritorno a Parigi, comprende la ricerca di Rinaldo ed il lento sviluppo della personalità

di Morgante, il quale non appare più da X, 151 - XVIII, 110. Il microcontesto
del cantare VII vede l'episodio finale della guerra tra Manfredonio e Caradoro.

Per un riassunto più dettagliato vedi l'edizione del Morgante a cura di F. Ageno,
Milano-Napoli, Ricciardi, 1954, da cui sono tratte le citazioni in questo saggio.

2 Preferiamo questo termine derivato dall'antico francese e suggeritoci dallo
splendido saggio di A. Gendre, «La «Geste» de Frère Jean dans le Gargantua», in
Mélanges offerts à Carl Theodor Gossen, Bern-Liège, Francke-Marche Romane,
1976, pp. 239-274.

3 Per il termine cfr. C. Segre, «Il segno letterario», in Semiotica filologica,
Torino, Einaudi, 1979, pp. 39-51.

4 Nel cantare VII, solo Ulivieri esce da questo schema. Il suo disarcionamento
segna la fine delle sue imprese.

5 Cfr. E. Levi, «I cantari leggendari del popolo italiano», in Giornale storico
della letteratura italiana, Suppl. 16, 1914, pp. 61-87.

6 Cfr. G. Barini, Cantari cavallereschi dei secoli XV e XVI, Bologna, Collezione

di opere inedite o rare, 1905 ; per l'importanza del vanto nel Morgante, cfr.
P. Orvieto, Pulci medievale, Roma, Salerno, 1978.

7 Sul rapporto tra il Morgante e il poema cavalleresco toscano, cfr. R. Ankli,
«Eine Stelle aus Luigi Pulcis Morgante (XXII,215-XXIII,48) im Umfeld des
'Poema cavalleresco toscano'», in stampa per gli Atti del convegno interdisciplinare

italo-tedesco: L'epica cavalleresca italiana dal tardo Quattrocento al primo
Cinquecento: ricostruzione dei sistemi di referenza socio-culturali, relazioni
d'intertestualità e interpretazione dei testi (Freie Universität Berlin, 29 marzo -
3 aprile 1987).

8 Per l'espressione «parole da sera», nota l'Ageno: «Il proverbio nella forma
usuale è dato da Francesco Serdonati (raccolta conservata presso la Biblioteca
laurenziana) e riferito da G. Giusti, Raccolta dei proverbi toscani, Ristampa
anastatica, Palermo, Edikronos, 1981, p. 141: «Parole da sera, il vento se le mena».

9 Cfr. P. Toschi, Le origini del teatro italiano, Torino, Boringhieri, 1976
1955), p. 50 (quem quaeritis), p. 134 (orso da bruciare), p. 130 (il carnevale come

fantoccio), p. 54 (danza in tondo) e p. 476 (uccisione del buffone, danza del
cerchio).

10 Notiamo quanto dice M. Bachtin a proposito dell'eroe in Voprosy literatury
i estetiki, Mosca, Khoudojestvennaia Literatoura, 1975 (trad, francese Esthétique
et théorie du roman, Paris, Gallimard, 1978) p. 202: «L'idée de l'épreuve du héros
et de sa parole est peut-être l'idée organisatrice essentielle du roman, qui le distingue

radicalement du récit épique: le héros épique se place, dès le commencement,
au-delà de toute épreuve. Dans un monde épique, il est impensable de douter de
l'héroïsme du héros»; poco dopo Bachtin parla delle vite dei santi, dove l'idea
della prova è del solito congiunta all'idea della crisi e della rigenerazione. Le vite
dei santi, con i loro martiri sono dei veri nuclei primitivi del romanzo di prova, di
avventura e di confessione. Non ancora romanzo, ma testo che raccoglie registri e

immagini di varie origini, il Morgante si distacca sia dall'epopea sia dal poema
cavalleresco triviale e «monologato», se ci è permesso introdurre questo neologismo

che si oppone al discorso carnevalesco - e per conseguenza «dialogato».



84 Ruedi Ankli

11 Cfr. C. Segre, «Quello che Bachtin non ha detto», in Teatro e romanzo,
Torino, Einaudi, 1984, p. 71 riferito a M. Bachtin, Esthétique et théorie du roman,
p. 202 seg.

12 Cfr. C. Segre, ibid., p. 71.
13 Uso questo termine adottato dal traduttore di M. Bachtin, Problemy poetiki

Dostoevskogo, Mosca, 1963 (trad. it. di Giuseppe Garritano: Dostoevskij. Poetica e
stilistica, Torino, Einaudi, 1968).

14 M. Bachtin, Dostoevskij, p. 207.
15 M. Bachtin, Dostoevskij, p. 245, da cui è tratta anche la citazione

seguente.
16 L'espressione «come orso si cruccia» era proverbiale nel '400. L'immagine,

insieme a quella del guerriero trafitto di dardi potrebbe anche derivare dalla
Farsalia di Lucano o da un volgarizzamento di questa sotto il titolo di Fatti di
Cesare, come ha dimostrato R. Bessi, «Il Morgante e Lucano», in Interpres, IV-V,
1981-82, pp. 58-72. Da notare anche il brano del Danese, dove (B.N.F., Landau
Finaly 12, f. 78, cantare XIX, 293,2) Gano paragona Burato a un «orso smisurato»
perché porta una pelle che resiste a tutti i colpi; poco prima però Burato è stato
ferito (XIX,275). Si tratta proprio dell'episodio in cui Burato va verso Parigi. Cfr.
anche sopra, nota 9.

17 Per l'espressione «come a'topi far colla granata» cfr. anche il Sonetto XVI
contro Matteo Franco: «come ha '1 topo quando esce dalle trappole»; l'espressione
è già attestata in Boccaccio, Decameron, VI, Intr. e Sacchetti, Trecentonovelle,
LXXVI: «venne per caso che una brigata di fanciulli... con una trappola, dove
avevano preso un topo, e con le granate in mano si fermavano in sul mezzo della
piazza, e pongono la trappola in terra, e quella posta in terra, aprono la cateratta.
Aperta la cateratta e '1 topo esce fuori, e corre per la piazza, li fanciulli con le
granate menando, correndogli dietro per ucciderlo» (cito da L. Pulci, Opere
minori, a cura di P. Orvieto, Milano, Mursia, p. 179).

18 E.R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Berna,
Francke, 1948, cap. 5, par. 7, «Verkehrte Welt», pp. 104-108.

19 Cfr. nota 16.

20 P. Toschi, op. cit. in nota 9.
21 G. Villani, Cronica, (scelta di alcuni capitoli), a cura di G. Aquilecchia,

Torino, Einaudi, 1979, p. 45.
22 Giusti, op. cit., p. 77.
23 L'episodio manca nell'edizione di G. Aquilecchia. Citiamo da Cronache di

Giovanni, Matteo e Filippo Villani, voi. 2, Trieste, Sezione letteraria del Lloyd
austriaco, 1857-58, pp. 105-106. L'uso dell'episodio di Farinata da parte del Pulci
non si ritrova tra l'altro nel Centiloquio di Antonio Pucci (rifacimento in terza
rima della Cronaca).

24 Ricordiamo che il 12 febbraio 1266 a Benevento i re Manfredi e Carlo
d'Angiò si scontrarono in una battaglia decisiva. Mentre il nome di Manfredonio
ricorda quello di Manfredi, la somiglianza tra Caradoro e Carlo d'Angiò può
essere casuale.

25 Orlando XII, 4, foglio 45r. («Orlando», die Vorlage zu Pulci's «Morgante»,
zum ersten Mal herausgegeben von J. Hübscher, Marburg 1886, Ausgaben und
Abhandlungen aus dem Gebiete der romanischen Philologie, 60).

26 P. Orvieto, Introduzione al Canzoniere di Lorenzo de' Medici, Milano,
Mondadori, 1984, p. XV.

27 Cfr. P. Orvieto, Pulci medievale, cap. II, «La descriptio Anteae».



Tra la «geste» e il triangolo amoroso 85

28 G. Contini, Poeti del Duecento, Milano-Napoli, Ricciardi, 1960, voi. 2,

p. 469.
29 Cfr. L. Spitzer, «L'amour lointain de Jaufré Rudel et le sens de la poésie des

troubadours», in Romanische Literaturstudien, Tübingen, Max Niemeyer Verlag,
1959.

30 Questo ingentilimento causato dalla dama sembra una lontana eco da
Guinizzelli («Al cor gentil») e Dante («Tanto gentile...»).

31 Petrarca, Trionfo d'amore: III, 151 seg. (cito dall'edizione a e. di F. Neri,
Milano-Napoli, Ricciardi, 1951).

32 Ibid., IV, 138.
33 Cfr. D. De Robertis, «Due altri testi della tradizione nenciale», in Editi e

rari, Milano, Feltrinelli, 1978, p. 149; si tratta del cod. Parmense 2508 (del fondo
De Rossi).

34 Cfr. C. Segre, «Intertestualità e interdiscorsività nel romanzo e nella
poesia», in Teatro e romanzo, p. 115.

35 Ibid. («Quello che Bachtin non ha detto»), p. 72.




	Tra la "geste" e il triangolo amoroso : aspetti di plurivocità nel cantare VII del "Morgante"

