Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 12 (1987)

Artikel: Pavese : la morte, l'occhio, la voce

Autor: Conti, Pier-Giorgio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-258083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-258083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAVESE. LA MORTE, L’OCCHIO, LA VOCE

Nella breve prosa del 1940 «A proposito di certe poesie non
ancora scrittey (Pavese, 1962: 203-207) Cesare Pavese annota:
«Al canzoniere sara inutile pensare. [...] Non solo, ma dato un
verso tutto vi sara implicito. Verra un giorno che una tranquilla
occhiata porterd l'ordine e l'unitid nel laborioso caos che
domani incomincia.» (Sottolineatura nostra.)

Se nel verso, in un verso, pud essere dato per implicito tutto
un canzoniere, potremmo anche azzardare I'ipotesi che quella
sottesa progettualitd sia fondata su una carica semantica e
semiotica tale dei segni che quel verso costituiscono, per cui essi
saranno 1 nuclei dai quali ogni percorso del senso s’irraggia,
prende origine e dovrd trovare la propria giustificazione.
Luoghi di privilegio. Dove «logos» e «mythos» s’incontrano e le
loro verita antitetiche generano un discorso nuovo sul mondo;
proprio come gia aveva inteso e chiarito Pavese stesso in una
serie di scritti fra il 43 e il ’50 (Pavese, 1968: 268-333).

Verra la morte e avra i tuoi occhi ¢ uno di questi luoghi:
immagine verso poesia canzoniere. Dove tutto ¢ implicito nel
senso piu ampio, al di 14 ma anche al di qua della misura
metrica, nucleo polisemico e polisegnico. Da qui vogliamo ini-
ziare alcuni sondaggi condotti sul filo d’una scelta personale ed
arbitraria allo scopo di farli interagire a livello analogico piu
che rigorosamente di strutture omogenee. Il tentativo vuole
essere una parziale esplorazione per esplicitare appunto alcuni
itinerari del senso di questi diciannove versi nei quali il detto
nucleo viene illustrato: determinazione della morte attraverso
una prospettiva focalizzata nell'immagine degli occhi:

1  Verra la morte e avra i tuoi occhi —
2 questa morte che ci accompagna
3 dal mattino alla sera, insonne,



134 Pier-Giorgio Conti

4 sorda, come un vecchio rimorso

5 o unvizio assurdo. I tuoi occhi

6 saranno una vana parola,

7 un grido taciuto, un silenzio.

8 Cosi li vedi ogni mattina

9 quando su te sola ti pieghi
10 nello specchio. O cara speranza,
11  quel giorno sapremo anche noi
12 che sei la vita e sei il nulla.

13 Per tutti la morte ha uno sguardo.
14 Verra la morte e avra i tuoi occhi.
15 Sara come smettere un vizio,

16 come vedere nello specchio

17  riemergere un viso morto,

18 come ascoltare un labbro chiuso.
19  Scenderemo nel gorgo muti.

L’attenzione a questi versi, il fascino del loro primo impatto,
sembra dipendere innanzitutto dal tema centrale qui immedia-
tamente proposto. Che ¢ tuttavia soltanto apparentemente
quello della morte, o solo parzialmente. E solo parzialmente,
per complemento, il tema ¢ quello della vita. Ci sembra legit-
timo affermare invece che sovrastante ¢ piuttosto la domanda
sul passaggio da vita a morte; il tema ¢ quello cio¢ della meta-
morfosi, della nostra pit formidabile metamorfosi fra cio di cui
in qualche modo possiamo fare esperienza, il vivere, e cio che
non possiamo affato esperire in proprio. Il fondato su quel che
possa essere la vita lo abbiamo, bene o male, nell’esperienza del
nostro corpo e delle nostre facolta (sensi e intelletto); il fondato
di che sia la morte lo abbiamo unicamente nella constatazione
dell’esperienza altrui, nelle apparenze, rispetto a noi, di cio che
¢ accaduto ad altri. La vita la possiamo vivere e parlare, la
morte la possiamo soltanto parlare. La referenza del vivere ¢
«oggettivay, quella della morte ¢ linguistica. Noi, morti, ci pos-
siamo considerare unicamente per immagine: 1’altro, morto, ¢ la
per noi sola possibile immagine del nostro essere morti. Pavese
affronta questo tema ponendosi in punti d’osservazione ben
precisi, che orientano le strutture del testo ed ovviamente 1 per-
corsi del senso. Il tema della trasformazione da vita a morte



Pavese. La morte, ’occhio, la voce 135

viene considerato nei suoi estremi cogenti, costantemente tenuti
distinti ed in opposizione entro gli schemi razionali rispettati,
ma anche contemporaneamente elaborati su un piano che oltre-
passa le categorie del razionale, che attinge le sue forme del
conoscere nelle simmetrie «irrazionali» del metaforico, dell’ana-
logico. E cid non tanto per riuscire a dire qualcosa sul termine
d’arrivo, la morte, quanto piuttosto per tentare di dare un nome
al processo che porta dall’'uno all’altro stato. Cio che importa
non sono gli stati anteriori o posteriori al processo bensi il pro-
cesso stesso, la metamorfosi. Tutta la raccolta omonima €
sostanzialmente centrata sul colloquio fra I'io poetico ed un tu
assente ma implicato nell’approccio a quella che sara 'effettiva
esperienza biografica del suicidio. E sappiamo che questo ha
un’importanza assai relativa. Quel che vogliamo dire € che sia
nell’esperienza biografica che in quella dell'immaginario (lette-
raria, scrittoria) in cui la prima si rispecchia, prevale la presenza
di una volontd condizionata dall’esterno, il punto di vista
dell’altro, che appunto sara in definitiva il motore di quella
metamorfosi. Non si puo al proposito non citare la citatissima
chiusura del Mestiere di vivere (Pavese, 1968, X, 362): «Non
parole. Un gesto. Non scrivero pit.» (Nostra sottolineatura.) Un
gesto, appunto, di cui sottolineamo la centralita in positivo fra
due altri gesti che sono negazione di altrettante azioni. Non per
dire che Verra la morte abbia per tema il suicidio. Ma perché
quel gesto conta in quanto ¢ segno di cid che avviene nel pas-
sare da vita a morte, € il meccanismo che fa accadere la meta-
morfosi, ed & questo trasformarsi che conta.

Crediamo sia importante dare inizio alla nostra analisi rife-
rendoci ai versi iniziali, partendo decisamente dal termine
d’apertura «morte» che viene immediatamente ad essere
connotato in modo per lo meno ambiguo. Nel primo verso ¢
inteso come momento della fine della vita, momento del
transito e non come durata, nel tempo nostro, di questa man-
canza o perdita del tempo, cid che succede alla vita al momento
della sua negazione. Nel secondo verso «questa morte che ci
accompagnay € connotato in quanto processo gia in atto dalla
nascita e che viene quindi a definire piuttosto la vita stessa
come privazione di se stessa e quindi come morte, il vivere come
perdita di vita, per paradosso. Tutto questo non assumerebbe
particolare rilevanza di significati se non venisse agganciato ad



136 Pier-Giorgio Conti

un elemento che ne trasforma I'immagine permettendo di rico-
noscere quel cambiamento, di assumere un punto di vista
rispetto alla metamorfosi e riuscire quindi a descrivere, forse a
capire in che consista: « tuoi occhi», che gia metaforicamente
sono uno specchio, il luogo nel quale la realtad «realey si
trasforma nella realta «virtuale», un luogo che ci permetta di
vederci, quindi leggerci e capirci. «I tuoi occhi» sono il luogo
della metamorfosi, del processo vita Vs morte. Tramite
quest’immagine ¢ il Vs che si fa discorso; il rapporto, ¢ cio di
cui viene predicato qualcosa; addirittura potremmo dire che
sono il segno del luogo per eccellenza, di quel luogo dove
accade la vita-morte.

Ci preme ancora un rilievo per completare 1 contorni di
quell’immagine o farli esplodere verso significati metaforico-
analogici ancora piu larghi: gli occhi altrui sono specchio
rispetto a noi, per i nostri stessi occhi. Guardando I’altro guar-
diamo noi stessi e ci scorgiamo nel buio della sua pupilla;
abbiamo una parvenza di cid che sta dietro il nostro sguardo
proprio nello sguardo che ci risponde ridandoci di noi stessi
un’immagine-metafora percheé virtuale, che ci interpreta.
L’occhio cio¢ si trasforma in sguardo, diventa un luogo che
ci parla, da cui anche possiamo parlare (si veda Agamben,
1985: 92-96).

La metamorfosi vita-morte diventa allora significante di
un’altra metamorfosi: «l’occhio», segno nel quale ci si rico-
nosce, si fa «sguardoy, discorso, tramite il quale ci si pud com-
prendere. L’immagine dell’io che vi si riflette, al quale I'io parla,
¢ immagine anche dell’altro, che parla da un altro punto di
vista, da fuori. Nei versi di Pavese tuttavia questo altro ¢
I’assente (si vedano i componimenti contestuali a quello in
parola), questi «tuoi occhi» sono gli occhi della héance. E
appunto questa non presenza del tu che pud «dare» 1 propri
occhi alla morte, la quale ne ¢ priva; ed ¢ contemporaneamente
la morte come mancanza e vuoto che da senso agli occhi del tu
come non-presenza, come perdita: il processo analogico dato
dall’accostamento dei termini provoca questa fusione in un
nuovo segno-simbolo che contiene senza contraddizione il para-
dosso. Che cosa questo simbolo significhi vorremmo provare a
dirlo con parole in prestito ma che ci sembrano molto perti-
nenti: «L’'uomo non deve potersi guardare in volto, perché ¢ la



Pavese. La morte, I'occhio, la voce 137

cosa piu terribile che esista. La Natura gli ha dato il dono di
non potersi vedere, come gli ha dato il dono di non poter fissare
i suoi stessi occhiy (Pessoa, 1986: 257). E perché vi avrebbe
visto la propria morte? Ed ¢ per questo che va cercandone
I'immagine negli occhi altrui? «I tuoi occhi» sono la sola sfida
possibile a quel dono della Natura? E come sono presenti nel
testo pavesiano queste domande?

L’impostazione di tutto il componimento ¢ giocata su due
poli alquanto netti, nella stesura definitiva evidenziati anche
dalla separazione strofica, nella fase elaborativa ancora forte-
mente opposti ed in alternativa (Pavese, 1962: 253). Nel primo
verso d’ambedue le stesure il punto di vista (letteralmente
inteso) ¢ quello dell’io poetico che, di fronte alla morte, la vede
figurata negli occhi del tu, la vede e la riconosce attraverso quel
segno; il quale segno, nella sua riconoscibilita apre il e si iscrive
nel campo del semiotico.

Nel verso tredicesimo, e nella variante poi accolta del primo
verso, il punto di vista si ¢ modificato ed ora & quello della
morte che guarda non piu I'io soltanto ma tutti, trasformando
’accadimento singolare e privato in accadimento assoluto. E
evidente che questo sguardo da fuori, questi occhi non piu pas-
sivamente con stupore contemplati («grandi», nell’abbozzo) ma
attivamente contemplanti, sono gia implicitamente cosi
considerati e connotati nella loro prima presenza testuale. Anzi
tutta la prima strofa definisce il percorso fra i due opposti punti
di vista qui messi in evidenza: dal segno riconoscibile che fonda
1l semiotico, come detto, si passa al discorso, comprensibile, che
fonda il semantico, «uno sguardoy. Ed ¢ tale 'urgenza di questo
cambiamento che esso viene ribadito specularmente nei
versi 15—18 della strofa seconda.

Lo sguardo verso la morte, saldamente ancorato nell’al di
qua, passa il confine e si interpreta pensandosi come sguardo da
fuori, dal buio di cid che non sappiamo cosa morte sia. Si
diceva che questo percorso ¢ saldamente ancorato nelle strut-
ture note della realta, come percorso che non puo altro che
rifarsi continuamente al punto di partenza del sapere possibile,
della «realtay possibile; la morte misurata col metro della vita
(st vedano in particolare i versi 2-5). Ma si consideri anche la



138 Pier-Giorgio Conti

fondamentale presenza della struttura rigorosamente logico-
razionale del paragone: «la morte / questa morte» (vv. 1-2),
«come un vecchio rimorso» (v. 4), «Cosi li vedi..» (v. 8),
«Sara come smettere... come vedere... come ascoltare...» (vv. 15,
16, 18).

Quest’ultima osservazione sarebbe perd priva di significato
se non notassimo che la struttura logica del paragone viene
fatta esplodere verso una fittissima rete di conclusioni parados-
sali, accettabili solo su fondamenti analogici, metaforici: la
morte che ci si accompagna come vita per poi accadere come
annullamento, gli occhi che parlano il silenzio, la speranza che ¢
vita e nulla, il viso vivo-morto che riemerge nello specchio,
I’ascoltare un labbro chiuso.

La metamorfosi, il passaggio dal segno al senso come imma-
gine della metamorfosi dalla vita alla morte, viene ad assumere
il proprio significato pit profondo e fecondo nella compresenza
di strutture testuali (conoscitive) fondate su un sistema bilogico
nel senso di Matte Blanco, qui operante a livello di segno espli-
cito sul doppio fronte simmetrico ed asimmetrico, logico e para-
dossale.

Dietro la trama di queste immagini, oltre il tentativo di dare
forma a questi processi, sta il radicale desiderio: vedere la
morte. Questi versi perO, cosi come si strutturano a tutti i livells,
si propongono in quanto risposta alla domanda corollario:
come, vedere la morte? Essi sono la messa in forma di questa
modalita, che ha e non puo avere risposta se non entro il lin-
guaggio.

Premettiamo che il desiderio di vedere ¢ desiderio di
conoscere, 11 desiderio di vedere la morte & bramare la
conoscenza assoluta. Poterla conoscere, farne esperienza poten-
dola dire, sarebbe come potersi mettere oltre il dicibile, fuori
dai nostri limiti, avere il potere di effare I'ineffabile, metterci
nel punto di vista dell’Altro. Ma di questo a noi non resta che la
nostalgia («O cara speranza...»). In questi termini assoluti,
all’'uomo la conoscenza ¢ negata. Ma egli si serve dell’approssi-
mazione del proprio linguaggio, del proprio immaginario, ricor-
rendo a sistemi di conoscenza che hanno il loro referente non
solo nella realta «oggettivay ma nel linguaggio stesso che la
completa, ponendo categorie mitiche ed immaginarie oltre che



Pavese. La morte, I'occhio, l1a voce 139

logico-paradigmatiche a fondamento del proprio dire, unico
modo per valicare quei limiti cosi angusti.

Nell’'uso estetico si sa che 1 miti fondati nella tradizione
testuale assumono quasi funzione di una langue per 'immagina-
rio, diventando significanti ricorrenti e paradigmatici dei per-
corsi del significato metaforico, strutturando in tal modo 1 testi
nel profondo. Se questa affermazione & plausibile, essa ci per-
mette di operare un tentativo di lettura dei versi pavesiani
secondo questa prospettiva. Per continuare nel nostro tentativo
di rendere esplicita almeno una minima parte di quel «tutto
implicito» di cui parlava Pavese, tenteremo non senza correre
qualche rischio di fare uso di alcune griglie metaforico-mitiche
utili, ci sembra, a leggere in filigrana altre strutture del senso.

La conquista della conoscenza come viaggio € una di queste
immagini-mito. Viaggio verso I'ignoto, che sfida confini imposti
e sacri: il viaggio di Odisseo.

La seconda immagine-mito cui intendiamo ricorrere ¢ quella
di Narciso. Ambedue orientate su una soglia proibita che il
desiderio di conoscere impone di valicare rompendo il divieto
(il confine con il paese ignoto, lo specchio della fonte), nella
prima ¢ la volonta-coscienza che porta a rompere il divieto,
nella seconda ¢ la passione-inconscio.

Odisseo. 11 sapere come desiderio dell’ignoto, come viaggio
verso quell’ignoto, lo possiamo leggere nei versi 2-5. Il «vizio
assurdo» ¢ si la morte, ma come oggetto del desiderio, come
fine del conoscere, assurdo perché, raggiunto, tale fine sara
Iannullamento. Il viaggio nella vita come viaggio nel sapere
(«dal mattino alla seray») giungera al proprio confine naturale
oltre il quale sta l’altro sapere, quello che ci € negato, nascosto.
Metafora di quel confine in Pavese sono gli occhi, connotati qui
nella loro fatale contraddittorietd proprio di confine che divide
ed unisce, partecipando dei due «territori»: una parola ma che &
anche silenzio, un grido ma che ¢ anche taciuto (vv. 6-7). Pene-
trare oltre significherd appunto «smetterey «vedere» «ascol-
tare» quelle contraddizioni (vv. 15-18).

La frontiera del paese sconosciuto ¢ anche metaforizzata qui
nel tempo verbale usato, 1l futuro: discrimine fra le certezze del
passato-presente € l’ancora ignoto. Ma poi «quel giorno
sapremo anche noi / che sei la vita e sei il nullay (vv. 11-12,



140 Pier-Giorgio Conti

sottolineatura nostra): il sapere acquisito sara esperienza della
piu totale contraddizione, di cio0 che sta al di qua e di ci0 che sta
al di 1a degli occhi frontiera, il di 12 come negazione privazione
mancanza di una presenza, dell’esser-ci, il di qua come presenza
esistenza affermazione, esser-ci, di quella mancanza e in sé. Si
noti che il fatto allora non riguarda piu il privato o meglio il
fatto privato assume valore per tutti.

Nella prospettiva indicata assumera connotazione pili com-
plessa anche il verso finale: il silenzio, nel quale effettueremo
quel passo («scenderemo nel gorgo muti») diventera il linguag-
gio nuovo di quella «contraddizione». Lo sguardo, « tuoi
occhi» dei versi 5-10, non parlera piu il nostro linguaggio per-
ché sara sguardo della morte (v. 13), sguardo del «viso mortoy
(v. 17) che puo «parlare» soltanto oltre il logos-foné, da ed in
un logos-silenzio. Su questa fondamentale traduzione dal
vedere al dire torneremo pil avanti.

Narciso. Vediamo ora brevemente come sia possibile leggere
il rapporto analogico fra questi versi € la immagine-mito di
Narciso, premettendo che questa lettura non dovrebbe esclu-
dere la precedente bensi con essa fondersi.

Al centro dei versi pavesiani, come al centro del mito di
Narciso ¢ posto uno specchio. In Pavese questa funzione specu-
lare ¢ duplicata, non solo perché ripresa nella seconda strofa
letteralmente ed in scorcio; anche perché soprattutto il primo
specchio ¢ segnalato nei «tuoi occhiy: per me quando li ricono-
scer0 come segnale della morte, mi renderanno «una vana
parola, / un grido taciuto, un silenzio»: «et, quantum motu for-
mosi suspicor oris, / verba refers, aures non pervenientia
nostras», mi rimandi parole che non giungono alle mie orecchie
(Ovidio, Metamorfosi, 111, 461-462). Occhi dell’assente, occhi
dell’assenza, senza piu vita: una pura superficie che riflette,
impenetrabile, inutile, priva dello sguardo come I’occhio dei
morti perché priva della presenza frontale dell’altro: «quando
su te sola ti pieghi» (v. 9, sottolineatura nostra). E precisamente
per ambedue, I'10 ed il tu, «come vedere nello specchio / riemer-
gere un viso mortoy (vv. 16-17, sottolineatura nostra): questa
sara la risposta ultima al nostro richiamo davanti allo specchio,
reale e metaforico. Il richiamo-sfida di Narciso: Chiunque tu
sia, vieni fuori! «Quisquis es, huc exi!» (454). E proprio cosi che
«per tutti la morte ha uno sguardo» quando si sard compreso,



Pavese. La morte, ’occhio, la voce 141

come Narciso, che 1 segni rinviati dalla fonte-specchio-occhi-
dell’altro faranno esclamare: Ma questo sono io! «Iste ego sum!
[...] Quod cupio, mecum est» (463, 466). Non perd riconosci-
mento del proprio esserci bensi del fatto che, oltre il limite, non
siamo: «sel la vita e sei il nullay (v. 12), morte come immagine-
inganno della vita.

I limiti del nostro esperire la morte sono quindi per Pavese
iscritti entro le possibilita di vedere la nostra immagine; la
morte sara il nostro io che ci parla da quella proiezione di noi
nel nulla, da quel fuori che & pura parvenza; I'immagine di sé
dalla quale I'i0 si guarda ¢ immagine del proprio essere morto;
il viso morto ¢ il viso che riappare ogni mattina allo specchio
d’ognuno. Cid che ¢ interessante in Pavese ¢ I’altissimo grado di
significati liberati, di polisemia che qui si scatena in quanto egli
opera con un complesso gioco di specchi, con uno «specchio»
dentro P’altro in una specie di aperta mise en abyme; con un
continuo rimando di luoghi cioé che dividono ed uniscono
campi semantici opposti per giungere alla sola conclusione pos-
sibile ed accettabile, I’assunzione in sé e per sé del paradosso
come ultimo senso della realta.

Per richiamarci ancora al mito, Pavese conclude il proprio
percorso di riconoscimento come lo conclude Narciso: «Scen-
deremo nel gorgo muti» € un altro modo per dire «Nunc duo
concordes anima moriemur in una» (473). Ma a questo punto
vorremmo completare la citazione di quel brano di Pessoa indi-
cato piu sopra per permetterci di dare libero corso alle analogie
che sara possibile allacciare con quanto veniamo di osservare:
«Soltanto nell’acqua dei fiumi e dei laghi egli ['uomo] poteva
fissare il suo volto. E perfino la posizione che doveva prendere
era simbolica. Doveva curvarsi, abbassarsi per commettere
I'ignominia di vedersi. L’inventore dello specchio ha avvelenato
I’animo umano.»

Per concludere vorremmo soffermarci ancora su un piano di
lettura di questi versi al quale gia abbiamo accennato.

Se il tentativo di descrivere la morte & tutto ancorato nella
«visivitdy come s’¢ insistentemente ripetuto nelle pagine prece-
denti, va qui messo in rilievo un punto capitale della metamor-
fosi: la visione dell’invisibile, I’ascolto del silenzio, che sono la
nostra sola possibilita di sapere la morte dal di qua del limite,



142 Pier-Giorgio Conti

non potranno che cancellarsi nella privazione pura e semplice
del logos: «Scenderemo nel gorgo muti» (v. 19, sottolineatura
nostra).

L’occhio ¢ fatto per vedere la luce e vedere il buio, il buio
come l'infinita possibilita del sapere verso il quale I'occhio si
volge e guarda, dal quale ci sentiamo guardati («la morte ha
uno sguardoy»); ma ¢ nel guardare le cose che ha origine il logos:
la luce ¢ parola, il guardare ¢ dire. Il linguaggio, cioé quella pic-
cola parte di buio che il nostro conoscere ha trasformato in
luce, ¢ voce come foné, ma & pure ’heideggeriana «Voce senza
suono», «suono del silenzion (Agamben, 1982: specialmente
104—123). Come la luce ¢ buio, da ci0 la parola ¢ silenzio; morte
sard sguardo dal buio, parola del silenzio; «muti» vorra pure
dire sapere il nulla, poterlo dire con la Voce sua propria. In
Pavese la possibilitd di approssimarsi alla morte ¢ indicata in
un percorso d’immagine prevalentemente visiva, 1’occhio
rimane sempre aperto sul visibile e I'invisibile, mai si fa cieco;
la morte, quando quel giorno «sapremoy, sarad prima € soprat-
tutto un farsi muti, perdita di linguaggio. Questo sara il proprio
della morte dell’'uvomo. Ed ¢ cosi che 1 pochi versi di Verra la
morte e avrd i tuoi occhi sono in ultima analisi un discorso sul
discorso.

Pier-Giorgio Conti
Universita di Berna



NOTE. BIBLIOGRAFIA DI RIFERIMENTO

— Pavese, Cesare
1962  Poesie edite e inedite, a cura di Italo Calvino, Torino, Einaudi.

— Pavese, Cesare
1968  Opere, Torino, Einaudi, Vol. I-XIV.

— Agamben, Giorgio

1982 Il linguaggio e la morte, Torino, Einaudi.
— Agamben, Giorgio

1985  Idea della prosa, Milano, Feltrinelli.

— Pessoa, Fernando
1986 Il libro dell’inquietudine di Bernardo Soares, Milano,

Feltrinelli.



	Pavese : la morte, l'occhio, la voce

