Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 12 (1987)

Artikel: Immagine e somiglianza : dai Siciliani a Dante

Autor: Picone, Michelangelo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-258079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-258079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IMMAGINE E SOMIGLIANZA:
DAI SICILIANI A DANTE

1. I campi semantici di maggiore attrazione delle letterature
romanze delle origini sembrano costituirsi attorno a due meta-
fore fondamentali. La prima metafora, quella della peregrinatio,
di tipo spaziale in quanto articolata attorno all’opposizione lon-
tananza/vicinanza, implica un viaggio alla ricerca dell’Eden
perduto, cioe del suo equivalente storico (il luogo dove si mani-
festa la presenza divina) o psicologico (lo stato di armonia
originaria)!. La seconda metafora, quella dell’imago e della
similitudo, di tipo figurativo perché costruita attorno all’opposi-
zione identita/alienazione, coinvolge un processo di riconosci-
mento; in questo caso non abbiamo piu un’attivita dinamica
ma statica: non un movimento verso un obiettivo esteriore, il
concretarsi di un cammino iniziatico, bensi un rispecchiamento
interiore, il progressivo focalizzarsi dell’autocoscienza?.

Le due metafore sono semanticamente intrecciate e storica-
mente interdipendenti; e questo non solo perché sia I'una sia
’altra trovano nei primi due libri della Bibbia, rispettivamente
nell’Esodo e nella Genesi, 1a loro formulazione paradigmatica;
ma soprattutto perché la peregrinatio é stata intesa dall’esegesi
patristica, per esempio da S. Agostino, come il viaggio
dell’anima dalla regio dissimilitudinis alla regio similitudinis>.
Per 1 Padri della Chiesa il viaggio umano dalla schiavitu del
peccato alla liberta della Grazia si ¢ sempre piu venuto configu-
rando come il processo di riscoperta dell’originale immagine
divina soggiacente alle varie stratificazioni e incrostazioni
peccaminose.

E di questo secondo campo metaforico che si vuole qui trat-
tare, limitatamente alla sua diffusione nel dominio della lirica
italiana arcaica fino alla Vita Nuova®. Prima perd di affrontare
lo studio delle applicazioni letterarie di imago e similitudo, si ¢
ritenuto indispensabile fornire alcune generalissime indicazioni
sui loro fondamenti scritturali ed esegetici®.



64 Michelangelo Picone

2. Nella Genesi ¢ detto che Dio, dopo aver creato il cielo e la
terra, e dopo averli popolati di animali fatti «in species suasy
(attenendosi cio¢ alla specie individuale di ogni categoria
animalesca), decise di creare 'uomo: «Faciamus hominem ad
imagem et similitudinem nostram: et praesit piscibus maris, et
volatilibus coeli, et bestiis, universaeque terrae [...]» (I, 26).
L’uomo dunque, creato non secondo la species sua ma secondo
I'imago divina, riceve la funzione di dominare le creature infe-
riori: funzione che riflette specularmente quella divina di
sovrintendere alle realtd superiori (cieli ed angeli); in realta,
solo esercitando tale potere egli pud pienamente realizzare la
sua similitudo con Dio. Il pensiero divino appena formulato si
concretizzd immediatamente: «Et creavit Deus hominem ad
imaginem suam: ad imaginem Dei creavit illumy (I, 27). Si sara
notato come passando dal pensiero all’azione la coppia «ad
imaginem et similitudinemy» venga ridotta al solo elemento «ad
imaginemy. Questa discrepanza fu gia interpretata dalla Patri-
stica come un’indicazione della superioritd di similitudo su
imago. Poiché, se ¢ vero che 'uomo al momento della sua crea-
zione (quella di Adamo) ricevette I’onore di accogliere I'imma-
gine divina, ¢ parimenti vero che bisognera aspettare la seconda
creazione (quella di Cristo) affinché egli possa assumere anche
la somiglianza divina. Per i1 Padri insomma la similitudo di crea-
tura e Creatore, benché esistente come potenzialitd (resa
comunque irrealizzabile dalla Caduta) dall’origine del mondo,
solo dopo I'incarnazione e la Morte di Cristo ha potuto essere
completamente attualizzata. Ne consegue che 'obiettivo della
perfetta identita divina (dell’imago e della similitudo) sia
raggiungibile da parte dell'uomo solo dopo che Cristo lo ha
reintegrato nella sua ereditd perduta, e sia conseguibile attra-
verso la sistematica imitazione della vita del Dio fatto uomo®.
Importante, a questo proposito, la distinzione portata
avanti da S. Paolo fra Cristo che ¢ la vera imago Dei (si veda, ad
esempio, II Cor. IV, 4: Satana ha accecato la mente dei malvagi
«ut non fulgeat illis illuminatio Evangelui gloriae Christi, qui est
imago Dei»), e 'uomo che ¢ invece creato ad imaginem Dei (si
veda, fra 1 moltissimi passi citabili, Col III, 10: bisogna spo-
glarsi dell’homo vetus e rivestire ’homo novus «qui renovatur in
agnitionem, secundum imaginem eius qui creavit illumy).
Secondo l'insegnamento paolino dunque, 'immagine divina,



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 65

impressa nell’'uomo dalla creazione, € stata oscurata a causa del
peccato, ma non del tutto cancellata; essendo Dio il pictor’ di
questa immagine, essa non pud venir distrutta, pud soltanto
essere ricoperta di altri colori che la rendono irriconoscibile. Di
qui la necessitd per 'vomo di iniziare I'opera di restauro dei
colori originali scrostando quelli aggiunti, di diventare lui stesso
il pictor del suo vero volto; ma quest’operazione egli la puo
portare a compimento solo dopo che Dio, facendosi uomo, ha
mostrato storicamente il Suo volto (impresso nel velo della
Veronica), ed ha offerto in tal modo un modello positivo da
copiare. Simile processo (S. Paolo lo chiama conversio),
dall’homo vetus attaccato ad immagini terrene di bene («simula-
crorum servitusy, cioé¢ idolatra) all’homo novus dedito invece
all’agnitio (ritorno alla coscienza di qualcosa di gia conosciuto)
del’immagine divina, si svolge «in interiore homine»: ¢ ’anima
lo specchio purissimo nel quale I'identitd divina pud essere
contemplata anche in questo mondo (si veda II Cor. III, 18:
«Nos vero omnes, revelata facie gloriam Domini speculantes, in
eandem i1maginem transformamur a claritate in claritatem
[...]»).

Il solo termine imago basta pertanto a S. Paolo a costruire le
polarita fra le quali si situa il movimento umano di recupero
della condizione divina; egli non sviluppa di conseguenza
un’opposizione fra imago e similitudo. Opposizione che tro-
viamo invece pienamente tematizzata dall’attivita esegetica dei
Padri, all’interno della quale due correnti di pensiero chiara-
mente contrapposte fra di loro si consolidano.

La prima corrente, affermatasi inizialmente nell’ambito
della patristica greca, intende la similitudo come una fase piu
avanzata e perfetta nel cammino di rinnovamento cristiano. Il
punto di partenza per tale interpretazione lo da la traduzione
della Bibbia fatta dai Settanta: qui si trova impiegata la parola.
eikwv («cio che é simile a») per indicare I'originaria dotazione
nell’'uomo di ragione e di liberta spirituale, mentre si fa uso di
opoiwols («cid che diviene simile ay) per introdurre I'idea della
trasformazione e quindi dell’assimilazione dell’'uvomo ad
un’immagine piu alta. Il primo termine vuole dunque signifi-
care la condizione umana al momento della creazione, uno
stato acquisito (e ad esso corrisponde il latino imago); il
secondo termine invece (tradotto dal latino similitudo) connota



66 Michelangelo Picone

la disposizione umana verso la perfezione divina, un processo
questo in via di espletamento e completamento. E solo col ritro-
vamento della similitudo divina che tale processo pud consi-
derarsi concluso, e 'uomo puo chiamarsi, come dicono Mosé¢ e
il Salmista, Dio: «Ego dixi: Dii estisy (Ps. LXXXI, 6).

La seconda corrente, che ha in S. Agostino il suo alfiere,
vede il rapporto fra imago e similitudo in una prospettiva
sostanzialmente capovolta. Il termine importante diventa qui
imago: ¢ nell’imago infatti che si manifesta a pieno la presenza
dell’archetipo divino dal quale essa ¢ tratta. Similitudo invece
non rappresenta qualcosa di piu perfetto, ma una semplice
conseguenza del concetto espresso da imago: essere 'immagine
di qualcuno implica la somiglianza, e non viceversa. Simile ridi-
mensionamento semantico e ideologico di similitudo comporta
per S. Agostino una riduzione per I'vomo delle possibilita di
approdare ad una totale visione di (e assimilazione con) Dio,
fin quando egli rimarra legato dai suoi limiti spazio-temporali,
dall’hic ed nunc: «in hac vita quantuscumque [homo] provectus
sit, longe absit ab illa perfectione similitudinis quae idonea erit
ad videndum Deum [...] facie ad faciem». Nei confini della sua
vita terrena, 'uomo non pud dunque attingere quella perfezione
della somiglianza che solo puo garantirgli la visione ultraterrena
di Dio.

3. Il primo rimatore che accede al campo semantico dell’imma-
gine ¢ Giacomo da Lentini, il «notaro», al quale Dante nel
canto XXIV del Purgatorio rimproverera appunto di non aver
«notato» il verbo d’amore «a quel modo/ch’e’ ditta dentroy.
Secondo Dante cio¢, Giacomo (e con lui vanno Bonagiunta e
Guittone) non ha saputo sciogliere il «nodo» ideologico che
comporta la teoria d’amore, rimanendo cosi al di qua di quel
«dolce stil novoy che caratterizza la prassi poetica dell’auctor
della Vita Nuova: libro nel quale tale nodo appare manifesta-
mente sciolto, in modo da essere reso comprensibile anche «a li
piu semplicin 8.

Nel sonetto «Or come pote si gran donna entrare»®
Giacomo cerca di risolvere un grave problema di fisica amo-
rosa: sposata la tesi dell'innamoramento di vista (contraria a
quella rudelliana di udita), si tratta di spiegare il passaggio di



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 67

una «gran donnay attraverso un foro cosi minuscolo come gli
occhi, e la capienza della donna stessa in un contenitore piccolo
come il cuore. Il rimatore siciliano pensa di ovviare a tale diffi-
colta fisica proponendo una distinzione di livelli gnoseologici:
«[...] per gli occhi mi pass’a lo core,/no la persona, ma la sua
figura» (vv. 11-12); nella dinamica amorosa non ¢é la persona (la
forma fisica della donna osservata con i sensi esterni), ma la
figura ('1mmagine fantastica elaborata dai sensi interni) a pene-
trare nel cuore dell’amante. Se gli occhi percepiscono il corpo, i
volumi, la fantasia assorbe soltanto 'immagine, le linee (I’«inse-
gna», come ¢ detto al v. 14): ¢ quest’immagine interiorizzata a
costituire il vero oggetto dell’amore. La stessa opposizione per-
sona/figura si viene a precisare meglio nella risposta che il
Notaio esibisce al quesito posto da Jacopo Mostacci, se cioe
I’amore sia da considerare sostanza (realta fisica) o accidente
(realta mentale)!?: amore secondo lui appartiene all’ambito
delle esperienze reali al momento della visione dell’essere
amato, quando cio¢ «li occhi rapresentan a lo core» la donna
«com’¢ formata naturalementey (vv. 9-11); amore invade
invece ’ambito delle esperienze spirituali quando il cuore ela-
bora fantasticamente tale visione sensibile, quando «imaginay,
interiorizza I’oggetto del suo desiderio.

E perd nella canzone «Meravigliosamente»!! che Giacomo
presenta una compiuta trattazione della tematica dell’imma-
gine: si pud anzi dire che questo testo svolga delle variazioni
sulla sentenza oraziana «ut pictura poesis», modulata come «ut
pictor poeta amansy.

Il poeta infatti, sotto I'impulso del desiderio, si trasforma in
pittore, e dipinge 'immagine della sua «bellay; immagine che
diventa sostitutiva, nel culto amoroso, dello stesso originale:
«Avendo gran disio,/dipinsi una pintura,/bella, voi simi-
gliante,/e quando voi non vio,/guardo ’n quella figura [...]»
(vv. 19— 23). Anche qui ¢’¢ dunque uno spostamento del centro
dell’attenzione erotica dalla persona alla figura, il poeta si vuole
cosi tutelare contro il probabile scacco di un rapporto fisico
diretto con la donna, gettando le basi per un rapporto piu spiri-
tuale, mediato, non sottoposto comunque alla variabile della
prova. Questo rapporto mediato ¢ I’arte, ¢ la poesia stessa: la
«canzonetta novellay (v. 55) delegata a rappresentare il poeta
davanti al’amata. Rivelatore, proprio per capire I'entroterra



68 Michelangelo Picone

ideologico che spiega in profondita I’articolazione retorico-
stilistica del dettato, il paragone contenuto ai vv. 22-28: assente
la donna il poeta guarda la sua immagine dipinta «e par ch’eo
v’aggia avante:/come quello che crede/salvarsi per sua
fede,/ancor non veggia inante». La «figura», 'immagine spiri-
tuale della donna, sostituisce per l’amante la «personay,
I'immagine fisica della stessa, cosi come la «fede» nel Paradiso
sostituisce per il cristiano la visione facie ad faciem di Dio in
gloria. Insomma, sulla scia del pensiero agostiniano, la perfetta
similitudo con I'Oggetto del desiderio permarra irraggiungibile
fin quando il poeta restera legato all’hic ed nunc della sua espe-
rienza terrena; nella sua condizione di viator egli puo solo ten-
tare il potenziamento fantastico (tramite la poesia, per forza di
metafora e di iperbole) di una teoria dell’amore che opera nella
dolorosa consapevolezza delle sue limitazioni gnoseologiche!2.

4. L’eredita letteraria del Notaio ¢ doppia. Da una parte c’¢ il
gruppo di poeti che concorre allo scioglimento del nodo «figu-
rativon della sua teoria d’amore, attuato appunto tramite lo
spostamento dell’oggetto del desiderio dalla persona fisica
al’immagine fantastica, con annesse manifestazioni di idolatria
e di feticismo (il gruppo include, fra gli altri, Guittone e I’autore
del Mare amoroso, cosi come il Dante del Detto d’Amore e
quello delle Rime)!3. Dall’altra parte ci sono quei poeti, come
Guido Cavalcanti e il giovane Dante della Vita Nuova, che
hanno tentato di sciogliere il nodo «conoscitivoy della stessa
teoria d’amore, provando di superare cosi la discontinuita fra
corpo e spirito, fra senso e intellezione!4. E se Guido ha
risposto negativamente alla possibilita di attuare tale supera-
mento, affermando che I’amore & passione dell’anima sensisi-
tiva, e pertanto incapace di toccare i confini della pura intelle-
zione;, Dante, tutt’al contrario, ha sostenuto che 'amore ¢ la
sola forza capace di proiettare 'uomo «oltre la spera che piu
larga gira». Ma analizziamo un po’ piut approfonditamente, ¢
nella prospettiva che c¢i siamo imposti della metafora dell’
immagine, queste due fasi nelle quali la poesia del Duecento
italiano si € in qualche modo polarizzata.

Nella ballata «Veggio negli occhi de la donna mia» !> Guido
descrive la tradizionale fenomenologia amorosa articolandola



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 69

in tre momenti. Abbiamo anzitutto la visione della donna reale,
percepita con i sensi esterni, con gli occhi: questa prima entita
fisica ¢ qualificata con la metonimia «labbia» volto (v. 7). Segue
I’elaborazione, eseguita dai sensi interni, del'immagine fanta-
stica, di un’entita interiore chiamata «bella donnay (v. 8). Dal
successivo processo di astrazione intellettuale nasce una terza
entitd, ideale questa, definita «bellezza novay (v. 10): essa €
I'unica veramente capace di elargire la salus mondana
(vv. 11-12: «da la qual par ch’una stella si mova/e dica: (La
salute tua ¢ apparita)»). L’itinerario conoscitivo qui percorso
chiaramente conduce il poeta dall’esperienza sensibile alla
sublimazione divina (vv. 19-20: «[...] se tu coste’ miri,/vedra’ la
sua vertu nel ciel salitan); seguendo infatti le tracce della
bellezza terrena della donna, I'io sembra condotto a speculare
analogicamente la ragione di tale bellezza, la similitudo della
creatura col Creatore. Ma questa non ¢ per Guido una scoperta
trionfale, tutt’altro. Il processo di idealizzazione ¢ infatti
accompagnato da un acuto senso di dolore (v. 17: «sento che
’l su’ valor mi fa tremare») e dall’aperta dichiarazione dell’inar-
rivabilita e inconoscibilita di tale superiore oggetto del deside-
rio (vv. 5-6: «Cosa m’aven [...]/ch’’’ no la posso a lo ’ntelletto
dire»). Anche Guido, come il Notaio, rimane dunque al di qua
della soglia che separa I'uomo dalla fruizione della «gioia che
mai non fina», annuncia la veritd ma non la svela (giusta il
cap. XXIV della Vita Nuova), diversamente dal Notaio pero
egli categorizza tale insuperabilita del limite, accerta filosofica-
mente 'insolvibilita del paradoxe amoureux.

Simile impasse conoscitiva della pulsione erotica noi la tro-
viamo in realtd argomentata con fredda coerenza sillogistica
nella capitale seconda strofe della canzone-manifesto «Donna
me pregay!s. Guido vi definisce ’amore come un tragico
«accidente» (v. 2) che procede da una forma percepita coi sensi
(v. 21: «Vén da veduta forma [...]»; dalla visione cioé della
bellezza), forma che si stabilisce definitivamente nell’anima
sensitiva, nella fantasia e nella memoria, dove opera come pas-
sione negativa (posta sotto l’'influenza malefica di Marte).
Questa «veduta formay, o imago, impressa nell’anima sensitiva
«s’intende» verso il «possibile intelletto» (v. 21), s’innalza cioe
verso la sede ultima dell’intellezione, dalla quale viene conce-
pita. L’imago non puo perd esercitare a questo livello nessun



70 Michelangelo Picone

influsso determinante (v. 24: «In quella parte mai non ha pos-
sanzay) per tre ragioni: I'intelletto non € un corpo misto, cosi
come I’anima sensitiva che ¢ passiva e recettiva (v. 25); in lui
risplende solo l'intellezione eterna, non pud essere quindi
toccato dall’amore che € destinato a morire (v. 26); I'intelletto
cerca non il piacere, che € temporale, ma la contemplazione, che
¢ eterna (v. 27). La conclusione sillogistica cavata da questa
serrata argomentazione € racchiusa nell’ultimo verso, emblema-
tico, della strofe: «si che non pote largir simiglianza» (v. 28).
L’imago non pud mai arrivare cio¢ a diventare similitudo!’.
L’amore, secondo Guido, si arresta alle porte della conoscenza
intellettuale, rimanendo bloccato dalla sua carica passionale (&
I’amor hereos diagnosticato dai medici)!®; esso non riesce cio¢ a
superare lo stadio dell’adorazione idolatrica dell’imago che
oscura ogni attivita intellettiva.

5. E indubbio il fatto che Dante scriva la Vita Nuova sotto
I'impatto delle tesi cavalcantiane sulla natura d’amore, profon-
damente colpito dalla loro drammatica coerenza. Il segno evi-
dente dello choc causato in lui dal modello conoscitivo prospet-
tato dal Canzoniere di Guido, ¢ la stessa dedica (ovviamente
polemica) del libello giovanile al suo «primo amico» !°.

Gia un espisodio come quello delle donne-schermo mostra
la forza della penetrazione cavalcantiana. Queste donne, media-
trici fra I'imperfezione dell’io e la perfezione della «beatricey,
vengono non a caso definite nel cap. XII simulacra (si ricordi il
passo paolino citato in precedenza), e rappresentano I’arrestarsi
della tensione amorosa al livello delle imagines. Esse implicano
cioé un’esperienza erotica di tipo idolatrico, o meglio idolola-
trico; esperienza per questo destinata allo scacco. Dante pero,
contrariamente a Guido, supera questa fase negativa della sua
teoria d’amore. Alle imagines terrene offerte dalle donne-
schermo, egli viene infatti sostituendo imagines via via piu spi-
rituali, fino alla finale visione della «mirabile qualitade»
(cap. XLI, 7) di Beatrice in gloria.

Effettivamente la Vita Nuova descrive proprio un simile iti-
nerario di progressiva focalizzazione spirituale della visione del
poeta, affabula il passaggio dall’imago alla similitudo. Se la
prima parte del libello, posta sotto il controllo dei sensi esterni
(vista e udito), vede I'io alla ricerca della persona della donna,



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 71

nel tentativo di stabilire un contatto fisico tramite 1l «saluton»; la
seconda parte invece conduce I'io ad interiorizzare con la fanta-
sia e la memoria la sua visione, a cercare cio¢ la propria «beati-
tudine» in «quello che non [gli] puote venir menoy» (XVIII, 4),
nell’esaltazione spirituale della figura della donna, nella «lodey;
la terza parte infine trova I'io a contemplare (una volta superate
le barriere della fisicitd) facie ad faciem il volto glorioso di
Beatrice, diventata speculum della divinita.

Nel cap. XXIX della Vita Nuova Dante, parlando della per-
fezione di Beatrice, la associa simbolicamente al numero
«novey, aggiungendo in modo parentetico una frase per noi
rivelatrice: «questo numero fue ella medesima; per similitudine
dico [...]». Beatrice & rappresentata cio¢ come imago similitu-
dinis, in quanto in lei si manifesta la somiglianza totale con la
Trinita («ella era uno nove [...] la cui radice [...] &€ solamente la
mirabile Trinitade»). E questa imago perfettissima, questa simi-
litudo, che lo «spirito peregrino» appunto scopre alla fine del
suo cammino iniziatico; allo stesso modo che i ¢romei» che pas-
sano per la via centrale della «cittd dolorosa» sono alla ricerca
di quell’«<imagine benedetta la quale Iesu Cristo lascio a noi per
essemplo de la sua bellissima figura» (XL, 1). Beatrice in gloria
¢ per l'io, peregrinus amoris, I'’equivalente del «velo» della
Veronica: e in realta nell’'una come nell’altra imago 'uomo pud
finalmente speculare la sua similitudo divina, e ri-scoprire cosi
I’ «essemploy» eterno del suo essere, ’originale di cui € copia.

Michelangelo Picone
Université McGill



72 Michelangelo Picone

NOTE

I Sulla diffusione della metafora della peregrinatio nelle letterature
romanze, traguardata nella prospettiva del libello dantesco, si veda il mio «Vita
Nuovay e tradizione romanza, Padova, Liviana, 1979, pp. 129-192 (a questo
volume si rinvia anche per le informazioni bibliografiche ivi incluse; si aggiunga
solo, fra i contributi piu recenti, quello di B. Basile: «Il viaggio come archetipo:
note sul tema della peregrinatio in Dante», in AA.VV., Letture classensi,
Ravenna, Longo, vol. 15, 1986, pp. 9-26.

2 Per quanto riguarda questo tema fondamentale per il mondo medievale si
ricorra al classico lavoro di R. Javelet, Image et ressemblance au douziéme siécle,
2 voll., Strasbourg, Letouzey, 1967. Importantissimi sono anche gli studi di
G.B. Ladner ora raccolti in volume: Images and ideas in the Middle Ages, 2 voll.,
Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1983, soprattutto t. II, pp. 595-608;
dello stesso Autore si veda anche The Idea of Reform, New York, Harper, 1967.

3 Sull’argomento verte una delle Recherches sur les «Confessions» de saint
Augustin (Paris, 1950) di P. Courcelle.

4 La nostra analisi trascura, in questo che ¢& il luogo topico della comparatio
artium, il confronto fra arti visive e arti verbali, che nel Medioevo condusse a
discussioni, filosofiche e storiche, sulla possibilitd o impossibilitd di rappre-
sentare la Realtd soprannaturale in modo visivo (con annessi atteggiamenti di
iconoclastia).

5 Si veda la bibliografia fornita alla n. 2. La breve sintesi che dell’intera
problematica viene presentata nel paragrafo successivo, ¢ principalmente
basata sulle ricerche degli studiosi gia menzionati.

¢ Il termine imago instaura nel Medioevo rapporti strettissimi con imitatio,
a sua volta associata etimologicamente con in-mutare (si ricordi, fra I’altro, che
nella terminologia latina la figura della metonimia & proprio tradotta con
immutatio): ci0 che introduce l'idea di «trasformazione, metamorfosi», in
accezione ovviamente cristiana.

7 Si confronti 'excursus XXI di Europdische Literatur und lateinisches
Mittelalter di E. R. Curtius (Bern, Francke, 1948).

8 Questa problematica ¢ stata egregiamente trattata, nei tempi lunghi della
tradizione lirica italiana che conduce fino alle soglie della Divina Commedia, da
G. Gorni (Il nodo della lingua e il Verbo d’Amore, Firenze, Olschki, 1981) che si
¢ soffermato principalmente sugli aspetti tecnico-letterari; e da G. Agamben
(Stanze. La parola e il Fantasma nella cultura occidentale, Torino, Einaudi, 1978)
che ha piuttosto studiato il punto di vista filosofico-esoterico.

9 Testo offerto secondo I'edizione curata da G. Contini, in Poeti del
Duecento, 2 voll., Milano-Napoli, Ricciardi, 1960, t. I, p. 76.

10 Poeti del Duecento, t. 1, pp. 88-89 (per la proposta di Jacopo Mostacci) e
p. 90 (per la risposta del Notaio).

11 Poeti del Duecento, t. 1, pp. 55-57.

12 Ecco una breve analisi della canzone, all’interno della quale le strofi
dispari si oppongono alle strofi pari. Infatti le strofi dispari svolgono il discorso
della dinamica oggettiva dell’amore (I: come il pittore riproduce nella sua
pittura I’«exemplo», il modello che ha davanti, cosi I'io riproduce nel suo cuore
la «figura» della donna, il suo modello esistenziale; III: in assenza della donna
il poeta-pittore contempla la sua immagine dipinta; V: anche in presenza della
donna I'io evita ogni forma di contatto fisico; VII: il contatto mediato con la
donna ¢ offerto dalla poesia stessa: la scrittura ha sostituito la vita nella prassi



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 73

amorosa). Le strofi pari invece offrono una spiegazione delle conseguenze psi-
cologiche dell'interiorizzazione dell’amore (II: I'io sceglie la via del celar, della
dissimulazione dei propri sentimenti; IV: il dolore dell’io aumenta in misura
proporzionale al suo sforzo di nascondere I'amore; VI: la persona fisica
dell’amante dice la storia della sua dolorosa esperienza d’amore, senza bisogno
di raccontarla a parole).

13 Questa particolare esperienza letteraria trova i suoi precedenti ideologici
nel trattato De Amore di Andrea Capellano, e poetici nel Roman de Tristan (la
descrizione della ¢salle aux images») e nel Roman de la Rose (principalmente
I'episodio di Pigmalione). Significativo il fatto che il tema dell’immagine dipinta
della donna non sia presente nella Vita Nuova (nel cap. XXXIV I'io si trova a
dipingere «uno angelo sopra certe tavolettey, in occasione dell’annovale della
morte di Beatrice): nessuna delle Rime che lo trattano ¢ infatti trascritta nel
libello giovanile (I'elenco e una dettagliata analisi ¢ provvista da G. Contini nel
suo commento, ora incluso in Dante Alighieri, Opere minori, Milano-Napoli,
Ricciardi, 1984, t. I, pp. 377 e segg.).

14 La soluzione ¢ resa anche possibile grazie al ricorso alle ricerche di
psicologia dei Vittorini (da tenere in particolare attenzione il De unione corporis
et spiritus di Ugo di S. Vittore): dove l'intermediario fra la carne e lo spirito &
trovato nel sensus (nella visione sensibile della realtd), che diventa imaginatio,
per passare finalmente a ratio, raggiungendo cosi un livello di conoscenza
divina. Su tutta la questione si veda Agamben, Stanze, cit., e E. De Bruyne,
Etudes d’esthétique médiévale, 3 voll.,, Bruges, De Tempel, 1946, t. II,

pp- 218 segg.
15 Poeti del Duecento, t. II, p. 521; ma si veda anche la recentissima edi-

zione delle Rime di Guido Cavalcanti, con ottimo commento di D. De Robertis
(Torino, Einaudi, 1986, pp. 85-88).

16 Poeti del Duecento, t. 11, pp. 522-529; e Rime cit., pp. 93—107. Con
G. Favati («La tradizione manoscritta di Donna me prega di Guido Cavalcantiy,
in Giornale storico della Letteratura italiana, CXXX, 1953, pp. 417-494) si da
come soggetto dei verbi contenuti ai vv. 24-28 veduta forma del v. 21 (mentre la
maggior parte dei commentatori danno per soggetto Amore sottinteso).

17 Tale il senso dell’enigmatica affermazione contenuta al v. 28; senso
sfuggito a critici e commentatori perché inconsapevoli del complesso back-
ground scritturale e patristico che qui abbiamo cercato di tratteggiare.

18 Su questo argomento, dopo lo studio seminale di J.L. Lowes («The
Loveres Malady of Hereos», in Modern Philology, 11, 1913-1914), si ¢ svi-
luppata una notevole bibliografia; per un’agile sintesi si ricorra a M. Ciavolella,
La «malattia d’amorey dall’Antichita al Medioevo, Roma Bulzoni, 1976.

19 Per il testo e il commento della Vita Nuova si rinvia alla riedizione di
D. De Robertis, contenuta nel volume ricciardiano delle Opere Minori gia
citato.






	Immagine e somiglianza : dai Siciliani a Dante

