
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 12 (1987)

Artikel: Immagine e somiglianza : dai Siciliani a Dante

Autor: Picone, Michelangelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-258079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-258079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMMAGINE E SOMIGLIANZA:
DAI SICILIANI A DANTE

1. I campi semantici di maggiore attrazione delle letterature
romanze delle origini sembrano costituirsi attorno a due metafore

fondamentali. La prima metafora, quella della peregrinado,
di tipo spaziale in quanto articolata attorno all'opposizione
lontananza/vicinanza, implica un viaggio alla ricerca dell'Eden
perduto, cioè del suo equivalente storico (il luogo dove si manifesta

la presenza divina) o psicologico (lo stato di armonia
originaria)1. La seconda metafora, quella dell'imago e della
similitudo, di tipo figurativo perché costruita attorno all'opposizione

identità/ alienazione, coinvolge un processo di riconoscimento;

in questo caso non abbiamo più un'attività dinamica
ma statica: non un movimento verso un obiettivo esteriore, il
concretarsi di un cammino iniziatico, bensì un rispecchiamento
interiore, il progressivo focalizzarsi dell'autocoscienza2.

Le due metafore sono semanticamente intrecciate e storicamente

interdipendenti; e questo non solo perché sia l'una sia
l'altra trovano nei primi due libri della Bibbia, rispettivamente
nell'Esodo e nella Genesi, la loro formulazione paradigmatica;
ma soprattutto perché la peregrinado è stata intesa dall'esegesi
patristica, per esempio da S. Agostino, come il viaggio
dell'anima dalla regio dissimilitudinis alla regio similitudinis3.
Per i Padri della Chiesa il viaggio umano dalla schiavitù del
peccato alla Ubertà della Grazia si è sempre più venuto configurando

come il processo di riscoperta dell'originale immagine
divina soggiacente alle varie stratificazioni e incrostazioni
peccaminose.

È di questo secondo campo metaforico che si vuole qui
trattare, Umitatamente alla sua diffusione nel dominio della lirica
italiana arcaica fino alla Vita Nuova*. Prima però di affrontare
lo studio delle appUcazioni letterarie di imago e similitudo, si è

ritenuto indispensabile fornire alcune généralissime indicazioni
sui loro fondamenti scritturali ed esegetici5.



64 Michelangelo Picone

2. Nella Genesi è detto che Dio, dopo aver creato il cielo e la
terra, e dopo averli popolati di animali fatti «in species suas»
(attenendosi cioè alla specie individuale di ogni categoria
animalesca), decise di creare l'uomo: «Faciamus hominem ad
imagem et similitudinem nostram: et praesit piscibus maris, et
volatiUbus coeli, et bestüs, universaeque terrae [...]» (I, 26).
L'uomo dunque, creato non secondo la species sua ma secondo
l'imago divina, riceve la funzione di dominare le creature
inferiori: funzione che riflette specularmente quella divina di
sovrintendere alle realtà superiori (cieli ed angeU); in realtà,
solo esercitando tale potere egli può pienamente realizzare la
sua similitudo con Dio. Il pensiero divino appena formulato si
concretizzò immediatamente: «Et creavit Deus hominem ad
imaginem suam: ad imaginem Dei creavit illum» (I, 27). Si sarà
notato come passando dal pensiero all'azione la coppia «ad
imaginem et simiUtudinem» venga ridotta al solo elemento «ad
imaginem». Questa discrepanza fu già interpretata dalla Patristica

come un'indicazione della superiorità di similitudo su
imago. Poiché, se è vero che l'uomo al momento della sua
creazione (quella di Adamo) ricevette l'onore di accogUere l'immagine

divina, è parimenti vero che bisognerà aspettare la seconda
creazione (quella di Cristo) affinché egli possa assumere anche
la somiglianza divina. Per i Padri insomma la similitudo di creatura

e Creatore, benché esistente come potenzialità (resa
comunque irrealizzabile dalla Caduta) dall'origine del mondo,
solo dopo l'incarnazione e la Morte di Cristo ha potuto essere
completamente attuaUzzata. Ne consegue che l'obiettivo della
perfetta identità divina (dell'imago e della similitudo) sia
raggiungibile da parte dell'uomo solo dopo che Cristo lo ha
reintegrato nella sua eredità perduta, e sia conseguibile attraverso

la sistematica imitazione della vita del Dio fatto uomo6.
Importante, a questo proposito, la distinzione portata

avanti da S. Paolo fra Cristo che è la vera imago Dei (si veda, ad
esempio, II Cor. IV, 4: Satana ha accecato la mente dei malvagi
«ut non fulgeat illis illuminatio Evangelii gloriae Christi, qui est
imago Dei»), e l'uomo che è invece creato ad imaginem Dei (si
veda, fra i moltissimi passi citabih, Col. Ili, 10: bisogna
spogliarsi dell'homo vetus e rivestire l'homo novus «qui renovatur in
agnitionem, secundum imaginem eius qui creavit Ulum»).
Secondo l'insegnamento paolino dunque, l'immagine divina,



Immagine e somigüanza: dai Siciliani a Dante 65

impressa nell'uomo dalla creazione, è stata oscurata a causa del
peccato, ma non del tutto cancellata; essendo Dio il pictor1 di
questa immagine, essa non può venir distrutta, può soltanto
essere ricoperta di altri colori che la rendono irriconoscibile. Di
qui la necessità per l'uomo di iniziare l'opera di restauro dei
colori originali scrostando quelli aggiunti, di diventare lui stesso
il pictor del suo vero volto; ma quest'operazione egU la può
portare a compimento solo dopo che Dio, facendosi uomo, ha
mostrato storicamente il Suo volto (impresso nel velo della
Veronica), ed ha offerto in tal modo un modello positivo da
copiare. Simile processo (S. Paolo lo chiama conversio),
dall'homo vetus attaccato ad immagini terrene di bene («simula-
crorum servitus», cioè idolatra) all'homo novus dedito invece
all'agnitio (ritorno alla coscienza di qualcosa di già conosciuto)
dell'immagine divina, si svolge «in interiore homine» : è l'anima
lo specchio purissimo nel quale l'identità divina può essere
contemplata anche in questo mondo (si veda II Cor. Ili, 18:
«Nos vero omnes, revelata facie gloriam Domini spéculantes, in
eandem imaginem transformamur a claritate in claritatem
[...]»).

Il solo termine imago basta pertanto a S. Paolo a costruire le
polarità fra le quaü si situa il movimento umano di recupero
della condizione divina; egli non sviluppa di conseguenza
un'opposizione fra imago e similitudo. Opposizione che
troviamo invece pienamente tematizzata dall'attività esegetica dei
Padri, all'interno della quale due correnti di pensiero chiaramente

contrapposte fra di loro si consoUdano.
La prima corrente, affermatasi inizialmente nell'ambito

della patristica greca, intende la similitudo come una fase più
avanzata e perfetta nel cammino di rinnovamento cristiano. Il
punto di partenza per tale interpretazione lo dà la traduzione
della Bibbia fatta dai Settanta: qui si trova impiegata la parola.
eÌK-óu («ciò che è simile a») per indicare l'originaria dotazione
nell'uomo di ragione e di libertà spirituale, mentre si fa uso di
óixotwoi-5 («ciò che diviene simile a») per introdurre l'idea della
trasformazione e quindi dell'assimilazione dell'uomo ad
un'immagine più alta. Il primo termine vuole dunque significare

la condizione umana al momento della creazione, uno
stato acquisito (e ad esso corrisponde il latino imago); il
secondo termine invece (tradotto dal latino similitudo) connota



66 Michelangelo Picone

la disposizione umana verso la perfezione divina, un processo
questo in via di espletamento e completamento. È solo col
ritrovamento della similitudo divina che tale processo può
considerarsi concluso, e l'uomo può chiamarsi, come dicono Mosè e

il Salmista, Dio: «Ego dixi: DU estis» (Ps. LXXXI, 6).
La seconda corrente, che ha in S. Agostino il suo alfiere,

vede il rapporto fra imago e similitudo in una prospettiva
sostanzialmente capovolta. Il termine importante diventa qui
imago: è nell'imago infatti che si manifesta a pieno la presenza
dell'archetipo divino dal quale essa è tratta. Similitudo invece
non rappresenta qualcosa di più perfetto, ma una semplice
conseguenza del concetto espresso da imago: essere l'immagine
di qualcuno implica la somigUanza, e non viceversa. Simile
ridimensionamento semantico e ideologico di similitudo comporta
per S. Agostino una riduzione per l'uomo delle possibiUtà di
approdare ad una totale visione di (e assimilazione con) Dio,
fin quando egli rimarrà legato dai suoi limiti spazio-temporali,
dall'Aie ed nunc: «in hac vita quantuscumque [homo] provectus
sit, longe absit ab illa perfectione simiUtudinis quae idonea erit
ad videndum Deum [...] facie ad faciem». Nei confini della sua
vita terrena, l'uomo non può dunque attingere quella perfezione
della somiglianza che solo può garantirgli la visione ultraterrena
di Dio.

3. Il primo rimatore che accede al campo semantico dell'immagine

è Giacomo da Lentini, il «notaro», al quale Dante nel
canto XXIV del Purgatorio rimprovererà appunto di non aver
«notato» il verbo d'amore «a quel modo/eh'e' ditta dentro».
Secondo Dante cioè, Giacomo (e con lui vanno Bonagiunta e

Guittone) non ha saputo sciogliere il «nodo» ideologico che
comporta la teoria d'amore, rimanendo così al di qua di quel
«dolce stil novo» che caratterizza la prassi poetica dell'auctor
della Vita Nuova: libro nel quale tale nodo appare manifestamente

sciolto, in modo da essere reso comprensibile anche «a li
più sempUci»8.

Nel sonetto «Or come pote sì gran donna entrare»9
Giacomo cerca di risolvere un grave problema di fisica amorosa:

sposata la tesi dell'innamoramento di vista (contraria a
quella rudelliana di udita), si tratta di spiegare il passaggio di



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 67

una «gran donna» attraverso un foro così minuscolo come gli
occhi, e la capienza della donna stessa in un contenitore piccolo
come il cuore. Il rimatore siciUano pensa di ovviare a tale
difficoltà fisica proponendo una distinzione di UvelU gnoseologici:
«[...] per gli occhi mi pass'a lo core,/no la persona, ma la sua
figura» (w. 11-12); nella dinamica amorosa non è lapersona (la
forma fisica della donna osservata con i sensi esterni), ma la
figura (l'immagine fantastica elaborata dai sensi interni) a penetrare

nel cuore dell'amante. Se gU occhi percepiscono il corpo, i
volumi, la fantasia assorbe soltanto l'immagine, le linee (1'«insegna»,

come è detto al v. 14): è quest'immagine interiorizzata a
costituire il vero oggetto dell'amore. La stessa opposizione
persona/figura si viene a precisare megUo nella risposta che il
Notaio esibisce al quesito posto da Jacopo Mostacci, se cioè
l'amore sia da considerare sostanza (realtà fisica) o accidente
(realtà mentale)10: amore secondo lui appartiene all'ambito
delle esperienze reali al momento della visione dell'essere
amato, quando cioè «li occhi rapresentan a lo core» la donna
«com'è formata naturalemente» (w. 9-11); amore invade
invece l'ambito delle esperienze spirituali quando il cuore
elabora fantasticamente tale visione sensibile, quando «imagina»,
interiorizza l'oggetto del suo desiderio.

È però nella canzone «Meravigliosamente» - - che Giacomo
presenta una compiuta trattazione della tematica dell'immagine:

si può anzi dire che questo testo svolga delle variazioni
sulla sentenza oraziana «ut pictura poesis», modulata come «ut
pictor poeta amans».

Il poeta infatti, sotto l'impulso del desiderio, si trasforma in
pittore, e dipinge l'immagine deUa sua «bella»; immagine che
diventa sostitutiva, nel culto amoroso, dello stesso originale:
«Avendo gran disio,/dipinsi una pintura,/bella, voi simi-
gliante,/e quando voi non vio,/guardo 'n quella figura [...]»
(w. 19- 23). Anche qui c'è dunque uno spostamento del centro
dell'attenzione erotica dallapersona alla figura; il poeta si vuole
così tutelare contro il probabile scacco di un rapporto fisico
diretto con la donna, gettando le basi per un rapporto più
spirituale, mediato, non sottoposto comunque alla variabile della
prova. Questo rapporto mediato è l'arte, è la poesia stessa: la
«canzonetta novella» (v. 55) delegata a rappresentare il poeta
davanti all'amata. Rivelatore, proprio per capire l'entroterra



68 Michelangelo Picone

ideologico che spiega in profondità l'articolazione retorico-
stilistica del dettato, il paragone contenuto ai w. 22-28: assente
la donna il poeta guarda la sua immagine dipinta «e par ch'eo
v'aggia avante:/come quello che crede/salvarsi per sua
fede/ancor non veggia inante». La «figura», l'immagine spirituale

della donna, sostituisce per l'amante la «persona»,
l'immagine fisica della stessa, così come la «fede» nel Paradiso
sostituisce per il cristiano la visione facie ad faciem di Dio in
gloria. Insomma, sulla scia del pensiero agostiniano, la perfetta
similitudo con l'Oggetto del desiderio permarrà irraggiungibile
fin quando il poeta resterà legato all'A/c ed nunc della sua
esperienza terrena; nella sua condizione di viator egli può solo
tentare il potenziamento fantastico (tramite la poesia, per forza di
metafora e di iperbole) di una teoria dell'amore che opera nella
dolorosa consapevolezza delle sue limitazioni gnoseologiche12.

4. L'eredità letteraria del Notaio è doppia. Da una parte c'è il
gruppo di poeti che concorre allo scioglimento del nodo
«figurativo» della sua teoria d'amore, attuato appunto tramite lo
spostamento dell'oggetto del desiderio dalla persona fisica
all'immagine fantastica, con annesse manifestazioni di idolatria
e di feticismo (il gruppo include, fra gli altri, Guittone e l'autore
del Mare amoroso, così come il Dante del Detto d'Amore e

quello delle Rime)13. Dall'altra parte ci sono quei poeti, come
Guido Cavalcanti e il giovane Dante della Vita Nuova, che
hanno tentato di sciogUere il nodo «conoscitivo» della stessa
teoria d'amore, provando di superare così la discontinuità fra
corpo e spirito, fra senso e intellezione14. E se Guido ha
risposto negativamente alla possibilità di attuare tale superamento,

affermando che l'amore è passione dell'anima sensisi-
tiva, e pertanto incapace di toccare i confini della pura intellezione;

Dante, tutt'al contrario, ha sostenuto che l'amore è la
sola forza capace di proiettare l'uomo «oltre la spera che più
larga gira». Ma anahzziamo un po' più approfonditamente, e

nella prospettiva che ci siamo imposti della metafora dell'
immagine, queste due fasi nelle quali la poesia del Duecento
italiano si è in qualche modo polarizzata.

Nella ballata «Veggio negU occhi de la donna mia»15 Guido
descrive la tradizionale fenomenologia amorosa articolandola



Immagine e somigüanza: dai Siciliani a Dante 69

in tre momenti. Abbiamo anzitutto la visione della donna reale,
percepita con i sensi esterni, con gU occhi: questa prima entità
fisica è qualificata con la metonimia «labbia» volto (v. 7). Segue
l'elaborazione, eseguita dai sensi interni, dell'immagine fantastica,

di un'entità interiore chiamata «bella donna» (v. 8). Dal
successivo processo di astrazione intellettuale nasce una terza
entità, ideale questa, definita «bellezza nova» (v. 10): essa è

l'unica veramente capace di elargire la salus mondana
(w. 11-12: «da la qual par ch'una stella si mova/e dica: <La
salute tua è apparita)»). L'itinerario conoscitivo qui percorso
chiaramente conduce il poeta dall'esperienza sensibile alla
sublimazione divina (w. 19-20: «[...] se tu coste' miri,/vedra' la
sua vertù nel ciel saUta»); seguendo infatti le tracce della
bellezza terrena della donna, l'io sembra condotto a speculare
analogicamente la ragione di tale bellezza, la similitudo della
creatura col Creatore. Ma questa non è per Guido una scoperta
trionfale, tutt'altro. Il processo di ideaUzzazione è infatti
accompagnato da un acuto senso di dolore (v. 17: «sento che
T su' valor mi fa tremare») e dall'aperta dichiarazione dell'inar-
rivabiUtà e inconoscibilità di tale superiore oggetto del desiderio

(w. 5-6: «Cosa m'aven [...]/ch'i' no la posso a lo 'ntelletto
dire»). Anche Guido, come il Notaio, rimane dunque al di qua
della sogha che separa l'uomo dalla fruizione deUa «gioia che
mai non fina», annuncia la verità ma non la svela (giusta il
cap. XXIV della Vita Nuova); diversamente dal Notaio però
egli categorizza tale insuperabilità del Umite, accerta filosoficamente

l'insolvibilità del paradoxe amoureux.
Simile impasse conoscitiva della pulsione erotica noi la

troviamo in realtà argomentata con fredda coerenza sillogistica
nella capitale seconda strofe della canzone-manifesto «Donna
me prega»16. Guido vi definisce l'amore come un tragico
«accidente» (v. 2) che procede da una forma percepita coi sensi
(v. 21: «Vén da veduta forma [...]»; dalla visione cioè della
bellezza), forma che si stabihsce definitivamente nell'anima
sensitiva, nella fantasia e nella memoria, dove opera come
passione negativa (posta sotto l'influenza malefica di Marte).
Questa «veduta forma», o imago, impressa nell'anima sensitiva
«s'intende» verso il «possibile intelletto» (v. 21), s'innalza cioè
verso la sede ultima dell'intellezione, dalla quale viene concepita.

L'imago non può però esercitare a questo Uvello nessun



70 Michelangelo Picone

influsso determinante (v. 24: «In quella parte mai non ha
possanza») per tre ragioni: l'intelletto non è un corpo misto, così
come l'anima sensitiva che è passiva e recettiva (v. 25); in lui
risplende solo l'intellezione eterna, non può essere quindi
toccato dall'amore che è destinato a morire (v. 26); l'intelletto
cerca non il piacere, che è temporale, ma la contemplazione, che
è eterna (v. 27). La conclusione sillogistica cavata da questa
serrata argomentazione è racchiusa nell'ultimo verso, emblematico,

della strofe: «sì che non pote largir simigUanza» (v. 28).
L'imago non può mai arrivare cioè a diventare similitudo11.
L'amore, secondo Guido, si arresta alle porte della conoscenza
intellettuale, rimanendo bloccato dalla sua carica passionale (è
l'amor hereos diagnosticato dai medici)18; esso non riesce cioè a

superare lo stadio dell'adorazione idolatrica dell'imago che
oscura ogni attività intellettiva.

5. È indubbio il fatto che Dante scriva la Vita Nuova sotto
l'impatto delle tesi cavalcantiane sulla natura d'amore,
profondamente colpito dalla loro drammatica coerenza. Il segno
evidente dello choc causato in lui dal modello conoscitivo prospettato

dal Canzoniere di Guido, è la stessa dedica (ovviamente
polemica) del Ubello giovanile al suo «primo amico»19.

Già un espisodio come quello delle donne-schermo mostra
la forza della penetrazione cavalcantiana. Queste donne, mediatrici

fra l'imperfezione dell'io e la perfezione della «beatrice»,
vengono non a caso definite nel cap. XII simulacra (si ricordi il
passo paolino citato in precedenza), e rappresentano l'arrestarsi
della tensione amorosa al Uvello delle imagines. Esse implicano
cioè un'esperienza erotica di tipo idolatrico, o meglio idolola-
trico; esperienza per questo destinata aUo scacco. Dante però,
contrariamente a Guido, supera questa fase negativa della sua
teoria d'amore. Alle imagines terrene offerte dalle donne-
schermo, egli viene infatti sostituendo imagines via via più
spirituali, fino alla finale visione della «mirabile qualitade»
(cap. XLI, 7) di Beatrice in gloria.

Effettivamente la Vita Nuova descrive proprio un simile
itinerario di progressiva focalizzazione spirituale della visione del
poeta, affabula il passaggio dall'/mago alla similitudo. Se la
prima parte del libello, posta sotto il controllo dei sensi esterni
(vista e udito), vede l'io alla ricerca della persona della donna,



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 71

nel tentativo di stabiUre un contatto fisico tramite il «saluto»; la
seconda parte invece conduce l'io ad interiorizzare con la fantasia

e la memoria la sua visione, a cercare cioè la propria
«beatitudine» in «quello che non [gU] puote venir meno» (XVIII, 4),
nell'esaltazione spirituale della figura della donna, nella «lode»;
la terza parte infine trova l'io a contemplare (una volta superate
le barriere della fisicità) facie ad faciem il volto glorioso di
Beatrice, diventata speculum della divinità.

Nel cap. XXIX della Vita Nuova Dante, parlando della
perfezione di Beatrice, la associa simboUcamente al numero
«nove», aggiungendo in modo parentetico una frase per noi
rivelatrice: «questo numero fue ella medesima; per similitudine
dico [...]». Beatrice è rappresentata cioè come imago similitu-
dinis, in quanto in lei si manifesta la somiglianza totale con la
Trinità («ella era uno nove [...] la cui radice [...] è solamente la
mirabile Trinitade»). È questa imago perfettissima, questa
similitudo, che lo «spirito peregrino» appunto scopre alla fine del
suo cammino iniziatico; allo stesso modo che i «romei» che
passano per la via centrale della «città dolorosa» sono alla ricerca
di quell'«imagine benedetta la quale Iesu Cristo lasciò a noi per
essemplo de la sua bellissima figura» (XL, 1). Beatrice in gloria
è per l'io, peregrinus amoris, l'equivalente del «velo» della
Veronica: e in realtà nell'una come nell'altra imago l'uomo può
finalmente speculare la sua similitudo divina, e ri-scoprire così
T «essemplo» eterno del suo essere, l'originale di cui è copia.

Michelangelo Picone
Université McGill



72 Michelangelo Picone

NOTE

1 Sulla diffusione della metafora della peregrinano nelle letterature
romanze, traguardata nella prospettiva del libello dantesco, si veda il mio «Vita
Nuova» e tradizione romanza, Padova, Liviana, 1979, pp. 129-192 (a questo
volume si rinvia anche per le informazioni bibliografiche ivi incluse; si aggiunga
solo, fra i contributi più recenti, quello di B. Basile: «Il viaggio come archetipo:
note sul tema della peregrinano in Dante», in AA.W., Letture classensi,
Ravenna, Longo, vol. 15, 1986, pp. 9-26.

2 Per quanto riguarda questo tema fondamentale per il mondo medievale si
ricorra al classico lavoro di R. Javelet, Image et ressemblance au douzième siècle,
2 voll., Strasbourg, Letouzey, 1967. Importantissimi sono anche gli studi di
G.B. Ladner ora raccolti in volume: Images and ideas in the Middle Ages, 2 voll.,
Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1983, soprattutto t. II, pp. 595-608;
dello stesso Autore si veda anche The Idea of Reform, New York, Harper, 1967.

3 Sull'argomento verte una delle Recherches sur les «Confessions» de saint
Augustin (Paris, 1950) di P. Courcelle.

4 La nostra analisi trascura, in questo che è il luogo topico della comparano
artium, il confronto fra arti visive e arti verbali, che nel Medioevo condusse a
discussioni, filosofiche e storiche, suUa possibiUtà o impossibilità di rappresentare

la Realtà soprannaturale in modo visivo (con annessi atteggiamenti di
iconoclastia).

5 Si veda la bibliografia fornita alla n. 2. La breve sintesi che dell'intera
problematica viene presentata nel paragrafo successivo, è principalmente
basata sulle ricerche degli studiosi già menzionati.

6 II termine imago instaura nel Medioevo rapporti strettissimi con imitatio,
a sua volta associata etimologicamente con in-mutare (si ricordi, fra l'altro, che
nella terminologia latina la figura della metonimia è proprio tradotta con
immutatio): ciò che introduce l'idea di «trasformazione, metamorfosi», in
accezione ovviamente cristiana.

7 Si confronti l'excursus XXI di Europäische Literatur und lateinisches
Mittelalter di E. R. Curtius (Bern, Francke, 1948).

8 Questa problematica è stata egregiamente trattata, nei tempi lunghi della
tradizione lirica italiana che conduce fino alle sogUe della Divina Commedia, da
G. Gorni (// nodo della lingua e il Verbo d'Amore, Firenze, Olschki, 1981) che si
è soffermato principalmente sugU aspetti tecnico-letterari; e da G. Agamben
(Stanze. La parola e il Fantasma nella cultura occidentale, Torino, Einaudi, 1978)
che ha piuttosto studiato il punto di vista filosofico-esoterico.

9 Testo offerto secondo l'edizione curata da G Contini, in Poeti del
Duecento, 2 voli., Milano-Napoli, Ricciardi, 1960,1.1, p. 76.

10 Poeti del Duecento, 1.1, pp. 88-89 (per la proposta di Jacopo Mostacci) e

p. 90 (per la risposta del Notaio).
1 ' Poeti del Duecento, 1.1, pp. 55-57.
12 Ecco una breve anaüsi della canzone, all'interno della quale le strofi

dispari si oppongono alle strofi pari. Infatti le strofi dispari svolgono il discorso
della dinamica oggettiva dell'amore (I: come il pittore riproduce nella sua
pittura P«exemplo», il modello che ha davanti, così l'io riproduce nel suo cuore
la «figura» della donna, il suo modeUo esistenziale; III: in assenza della donna
il poeta-pittore contempla la sua immagine dipinta; V: anche in presenza della
donna l'io evita ogni forma di contatto fisico; VII: il contatto mediato con la
donna è offerto dalla poesia stessa: la scrittura ha sostituito la vita nella prassi



Immagine e somiglianza: dai Siciliani a Dante 73

amorosa). Le strofi pari invece offrono una spiegazione delle conseguenze
psicologiche dell'interiorizzazione dell'amore (II: l'io sceglie la via del celar, della
dissimulazione dei propri sentimenti; IV: il dolore dell'io aumenta in misura
proporzionale al suo sforzo di nascondere l'amore; VI: la persona fisica
dell'amante dice la storia della sua dolorosa esperienza d'amore, senza bisogno
di raccontarla a parole).

13 Questa particolare esperienza letteraria trova i suoi precedenti ideologici
nel trattato De Amore di Andrea Capellano, e poetici nel Roman de Tristan (la
descrizione della «salle aux images») e nel Roman de la Rose (principalmente
l'episodio di Pigmalione). Significativo il fatto che il tema dell'immagine dipinta
della donna non sia presente nella Vita Nuova (nel cap. XXXIV l'io si trova a
dipingere «uno angelo sopra certe tavolette», in occasione dell'annovale della
morte di Beatrice): nessuna delle Rime che lo trattano è infatti trascritta nel
Ubello giovanile (l'elenco e una dettagliata analisi è provvista da G. Contini nel
suo commento, ora incluso in Dante AUghieri, Opere minori, Milano-NapoU,
Ricciardi, 1984,1.1, pp. 377 e segg.).

14 La soluzione è resa anche possibile grazie al ricorso alle ricerche di
psicologia dei Vittorini (da tenere in particolare attenzione il De unione corporis
et spiritus di Ugo di S. Vittore): dove l'intermediario fra la carne e lo spirito è

trovato nel sensus (nella visione sensibile della realtà), che diventa imaginatio,
per passare finalmente a ratio, raggiungendo così un Uvello di conoscenza
divina. Su tutta la questione si veda Agamben, Stanze, cit., e E. De Bruyne,
Etudes d'esthétique médiévale, 3 voll., Bruges, De Tempel, 1946, t. II,
pp. 218 segg.

15 Poeti del Duecento, t. II, p. 521; ma si veda anche la recentissima
edizione delle Rime di Guido Cavalcanti, con ottimo commento di D. De Robertis
(Torino, Einaudi, 1986, pp. 85-88).

16 Poeti del Duecento, t. II, pp. 522-529; e Rime cit., pp. 93-107. Con
G Favati («La tradizione manoscritta di Donna me prega di Guido Cavalcanti»,
in Giornale storico della Letteratura italiana, CXXX, 1953, pp. 417—494) si dà
come soggetto dei verbi contenuti ai w. 24-28 veduta forma del v. 21 (mentre la
maggior parte dei commentatori danno per soggetto Amore sottinteso).

17 Tale il senso deU'enigmatica affermazione contenuta al v. 28; senso
sfuggito a critici e commentatori percbé inconsapevoU del complesso
background scritturale e patristico che qui abbiamo cercato di tratteggiare.

18 Su questo argomento, dopo lo studio seminale di J.L. Lowes («The
Loveres Malady of Hereos», in Modem Philology, II, 1913-1914), si è

sviluppata una notevole bibliografia; per un'agile sintesi si ricorra a M. Ciavolella,
La «malattia d'amore» dall'Antichità al Medioevo, Roma Bulzoni, 1976.

19 Per il testo e il commento della Vita Nuova si rinvia alla riedizione di
D. De Robertis, contenuta nel volume ricciardiano delle Opere Minori già
citato.




	Immagine e somiglianza : dai Siciliani a Dante

