Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 11 (1987)

Artikel: Francesco de Sanctis : notas a una critica romantica

Autor: Soria, Andrés

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-257712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-257712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCESCO DE SANCTIS
Notas a una critica romantica

Al evocar la figura de Francesco De Sanctis, actualizada por
el primer centenario de su muerte, celebrado recientemente, su
personalidad multiple despierta muchas sugerencias. Es forzoso
limitarse e indicar solo algunas, con el sentimiento de no poder
examinarlas todas en su espléndido despliegue.

Lo mas importante, extraordinario e intemporal de su obra,
traido de nuevo al horizonte de hoy, vendria a asentarse sobre
un suelo labil, movedizo, de quebrados planos confusos. La lite-
ratura, avizorada desde cualquier punto, tomada como pro-
ducto humano de bella arte, esta sometida a un proceso com-
plejo y en apariencia ya sentenciado. Rapidas mutaciones
temporales han aportado desplazamientos y oscilaciones, que,
en unos decenios no mas, han hecho tambalearse los que pare-
cian sus fundamentos inamovibles.

Es fascinante seguir la trayectoria grafica de este fenomeno,
como lo seria observar, muy lejana y ajena, la manecilla del sis-
mografo trazando la inscripcion de un cataclismo. Igual mezcla
de atraccion y repulsa, porque todo lo que puede considerarse
ruina continia siendo, a su pesar, «literatura»: un conjunto
vasto y diverso de creaciones del hombre que rectifica sus pai-
sajes convencionales o inventa para ellos alineaciones no
conocidas. Y la copiosa bibliografia, testimonio de esta cam-
biante desazon, incluye entre sus titulos a los de la critica,
arrastrada también en esta zozobra!. Por lo que ahora, tal vez
seria mas aceptable y oportuno, tratar del De Sanctis politico,
ideologo (aunque este calificativo no le gustase), profesor, refor-
mador de universidades, articulista u orador. Incluso asediarlo
en el seno de su intimidad revelada por su correspondencia.
Todo menos solicitarlo nuevamente como critico y maestro de
critica o como historiador de la literatura.



80 Andrés Soria

Pero el propio De Sanctis avisO como debian entenderse
estas conmemoraciones — pretexto para las lineas que van a
seguir —, que el azar depara en la rueda de los tiempos:

Dai nostri centenarii - dice celebrando a Ariosto - deve uscire
qualche nuova idea, qualche verita, una coscienza piu chiara di
quel grande uomo che vogliamo festeggiare?.

Sembrado tal estimulo, es preciso asir el nucleo principal de
las actividades desanctisianas: su labor de critico e historiador
de la literatura y, pese a los escollos advertidos, intentar un
esbozo refiriendo a él todas las interrogantes.

En el vaivén de los acercamientos actuales a los discursos
literarios, es corriente el ensimismamiento en casos concretos y
una especie de horror a todo cuanto pueda interpretarse como
generalizaciones. Al final de los analisis, solo timidamente se
aventura la conclusion y se suele hacer de forma ambigua, o, en
el mejor de los casos, abierta.

Todo ello conspira contra la consideracion de la Storia della
letteratura italiana — principal obra de De Sanctis — como
«prenda culturaly, buscando en ella resonancias e influencias
nacidas de las tradiciones en que se movi0 su autor y de sus
posturas criticas personales, ambas hijas de un tiempo y un
espacio determinado, pero que ofrecen a sus observadores de
hoy — en conjunto y a la distancia de mas de cien aiios — un rico
mosaico mirado de cerca o un gran fresco al enfocarlo global-
mente.

Para adentrarse por este campo, hay que dejar de lado, en lo
posible, los inevitables encasillamientos de sintesis, necesarios
para situar al hombre y a la obra, que podrian reducirse a un
De Sanctis idealista, o — visto ya en la secuencia de la critica —
en la onda romantica, como quiere René Wellek?, y arriesgarse
a explorar en una sola direccion dentro de la riqueza de su obra,
aunque siempre circulando en la diafana atmosfera que
envuelve valores literarios y estéticos.



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 81

1. La busqueda de relacion directa entre De Sanctis y lo espa-
fiol — o bien, especificando mas — «De Sanctis y la literatura
espafiolay, ha de considerarse, en principio, como escarceo para
obtener parte de un trasfondo cultural que acota toda la pro-
duccién de nuestro autor y le da su preciso sello temporal.

A lo largo del siglo XIX, se puede sefialar la composicion de
historias de la literatura nacionales que cobran casi los contor-
nos de un género literario o subgénero historico. Todo es expre-
sion del historicismo invasor, sin que entremos en mas detalle.

El hecho es que las diferentes literaturas de Europa, sin des-
defiar los paises pequeiios (que, igual que los grandes, exaltan a
su «poeta nacionaly y ordenan sus autores en jerarquia), pue-
den agruparse en dos registros: el externo que las retiine a todas
en su diversidad y el interno, que alinea la serie de historias lite-
rarias de cada nacion o sus conatos mas o menos acertados en
panorama diacronico. Italia es aqui privilegiada en el estudio de
sus historias literarias decimonoénicas, como muestra la exce-
lente monografia de Giovanni Getto4.

La mayor obra de De Sanctis, tiene sin duda esta caracteris-
tica de «literatura nacional» desde su comienzo y toda ella res-
pira «italianitd» por sus cuatro costados. Y aunque se haya
venido considerando — sobre todo a partir de Croce — mucho
mas que una mera historia literaria, también se ha puesto de
relieve su participacion cultural europea, concretandose en
algin tema o autor. «No se puede decir — nota Fubini — que la
literatura y la nacion italiana estén, en su Storia aisladas del
movimiento de la cultura europea.»?

A esto hay que sumar, ademas ese rasgo peculiar, represen-
tativo de la intencion desanctisiana al concebir su obra, que
asume en ella un papel fundamental: considerar a la literatura
italiana como guia de todos los valores literarios europeos, al
menos en dos ocasiones — los siglos XIV y XVI — ciclo doble
por donde discurrira toda la dinamica de su pensamiento®. Este
tipo de discurso, al que se cifie el historiador, incluye motivos
de parango6n, que siempre se han tenido por significativos de la
civilta letteraria tanto como de la coltura letteraria, acuinaciones
muy expresivas que se encuentran frecuentemente a lo largo de
la Storia.

Las circunstancias minuciosas de la gestacion y ediciones de
esta obra, han sido cuidadosamente expuestas por Croce, y



82 Andrés Soria

otros autores han tratado de los propositos y tendencias desa-
rrollados en la Storia della letteratura italiana’. Getto ha desta-
cado las intenciones culturales, presentes en el autor como pre-
misas — antes de que acometiera la publicacion de su libro — y
que son muy ambiciosas. El critico lamentaba como, por falta
de monografias particulares, una historia de la literatura ita-
liana seria una informe compilacién llena de lagunas, de présta-
mos, de juicios superficiales apresurados y parciales®. Asi-
mismo, ya la propia obra redactada, preséntase en forma de his-
toria de una cultura literaria, por orientarse al «hecho literario»
y a la «literatura» con todas sus connotaciones en una ¢varia y
compleja fenomenologiay. Y si, por causa de estos fines, la obra
desanctisiana acaba por ser historia de la poesia y de las obras
maestras, no se elimina la ¢narracion continuada» ni tampoco
queda reducida a una serie de ensayos, sefialandose, ademas,
otros rasgos originales en la Storia: nulo o poco biografismo,
escasa mencion de autores menores (objeccion ésta de criticos
inmediatos y posteriores, ya refutada por Croce reiterada-
mente), falta de interés filologico, ausencia de anecdotica o de
descubrimientos de erudicién (dandose, sin embargo, relieve a
autores como Folengo o Campanella). La historia politica o el
sentimiento nacional aparecen, pero se hallan en plano indi-
recto, con gran mesura, salvo cuando — una vez tan so6lo a lo
largo de la historia — la presion de los acontecimientos contem-
poraneos rompe este equilibrio®. Estas y otras acotaciones de
Getto le inducen a considerar la Storia como el libro donde mas
sistematicamente (dentro de la serie historiografica del XIX) se
afirman los lazos que unen las letras a otras formas espirituales.

Y aqui es donde hay que colocar, en principio, las mencio-
nes de lo espafiol esparcidas a lo largo de la obra desanctisiana.

Anticiparemos que no son abundantes, esa es la verdad. Sin
apurar cifras estadisticas, los autores extranjeros citados en la
Storia junto a personajes politicos, se pueden escalonar asi:
franceses — en mayor proporcion —, alemanes, ingleses y en
ultimo término los espaiioles. Datos que no significan gran cosa
sacados de su contexto. Todos, en conjunto, se justifican sin
reserva, pues son indicio, en ultimo caso, de las lecturas de un
profesor europeo de tipo medio en un periodo determinado de
su vida. De todos modos son sintomaticos. Revelan, mas que la
informacion, la formacion desanctisiana. Y es de notar que la



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 83

mengua de nombres concretos en el apartado peninsular (com-
pletandose, no obstante, las tres grandes literaturas con las
menciones de Raimundo Lulio y de Camoens), se compensa
ampliamente con los mitos literarios mentados repetidamente
Don Quijote, Sancho Panza, Don Juan, alternando con Mefis-
tofeles, Hamlet, Banquo, Fausto, etc.

Tampoco hay demasiada materia espaiiola en el resto de la
obra desanctisiana. Pero algunas de estas rafagas — por su cro-
nologia — reflejan actitudes del critico anteriores o alrededor de
su obra capital, lo que les da especial importancia. Todo lo que
de hispanico asoma en los escritos de De Sanctis es, como vere-
mos, significativo.

Si nos limitamos a verificar y enumerar las citas reunidas, el
resultado es irrisorio. Ya se ha dicho que es preciso verlas en su
contexto. Porque cuando se recorre, siguiendo el pensamiento
del autor, el caminar de la literatura italiana — lo mas singular
de toda su obra — es cuando estas menciones alcanzan su verda-
dera dimension.

Croce plasmo6 en forma sintética, en el que ha sido conside-
rado como el ensayo mas organico que dedicoO a nuestro autor
(en 1911-1913)19, el doble circuito, con su viaje de ida y vuelta:
la literatura que se traduce en arte, el arte en poesia, la poesia
en vida moral. Y viceversa: la vida moral que irrumpe en poe-
sia, se perfecciona como arte y degenera en literatura. Esta es
la formula magistral, condensacion del pensamiento de De
Sanctis.

Getto, por su parte, vuelve a emprender esa direccion mas
detalladamente, trazando el disefio que ha adquirido valor de
documento clasicol!, insistiendo mas adelante en que las acota-
ciones y comentarios del autor, sus digresiones culturales, no
forman nunca en su historia capitulo aparte, como se observa
en otras obras afines antiguas y modernas, sino que se funden
en un tejido tnico. Son — diriamos nosotros — como las melo-
dias que acompaiian o hacen variar un /eifmotiv musical.

Tanto en la primera parte como en la segunda (o, si se pre-
fiere, en la division ternaria — Medioevo, Rinascimento, Etad
Moderna — propuesta por Getto para esquematizar el movi-
miento de la Storia'?), podria establecerse, en ciertos trechos,
paralela a la linea principal — eje del discurso literario — una



84 Andrés Soria

linea cultural, que en otros estaria subordinada a la linea domi-
nante o anulada por ella.

2. Se han seifialado las alusiones a lo espafiol en la obra de
De Sanctis, sobre todo como un exponente de su formacion.
Por ello han de verse conjugadas con el discurso critico.

He aqui la revelacion de la presencia espafiola al mencionar,
entre los mecenas de aquella hora del primer humanismo, a
nuestro Alfonso V de Aragoén:

A letterati fama, onori e quattrini, a principi incensi, tra il fumo de’
quali sono giunti a noi p%pa Nicolo, Alfonso il Magnanimo,
Cosimo padre della patria...!

Ejemplo de noticia cultural — que no deja de estar impregnada
de subjetivismo critico — al que se podia agregar algun otro del
mismo tipo.

Pero nos importa muchisimo mas adentrarnos en los argu-
mentos propiamente literarios. En este caso en uno, no soélo
muy sentido por el autor, sino ademas, ampliamente desarro-
llado, desde las lecciones de Turin y sobre todo de Zurich
(durante esa importante etapa de su vida que fue el exilio),
hasta incorporarse afios después y de modo depurado a uno de
los mas brillantes capitulos de la Storia. Nos referimos al
mundo caballeresco.

En primer lugar, se trata de un tema coherente, unitario,
que ahora ha sido minuciosamente recorrido por la critica, en
cuanto a su génesis e influencias!4. Su importancia ya hizo que
fuese desglosado como protohistoria, en vistas a la analogia con
la obra mayor, por la diligencia croceana que le dio6 su titulo La
Poesia Cavalleresca'®. (Como es sabido, aqui se recogen las lec-
ciones vivas de Zurich.)

No es posible resumir en estas notas toda la riqueza de
detalles que hace de este texto, aun en su presentacion de lec-
ciones de impronta oral y a veces coloquial, uno de los mas
atractivos del autor.

De Sanctis se pregunta, como cuestion de fondo, por la
caballeria como institucion y por su proyeccion en las letras ita-
lianas, tocando, sin plantearlo en profundidad, un delicado pro-
blema de origenes. Pero, indirectamente, toca el tema de las
tradiciones nacionales.



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 85

A Ttalia le faltaba — habia dicho ya el critico en un articulo
turinés de 1857 — la tradicion caballeresca (fundida con la
feudal), presente en Francia y en Espafia. Mas adelante, en las
lecciones del Politécnico, aludia a la recepcion de esta materia
literaria por parte italiana, sefialando, sin mucha precision cro-
nologica, un titulo espaiiol significativo, Amadis de Gaula!®.

El profesor irpino, con agudeza y gran elocuencia, explica la
esencia de la caballeria y sus ideales. Pero, inmediatamente, al
resumir la evolucion de ese extraordinario mito literario medie-
val — Roldan, el héroe de Roncesvalles — (no so6lo patrimonio
comun a las literaturas romanicas, sino elemento transformado
a través de sucesivas categorias estéticas), lo proyecta contra el
espejo deformante quijotesco. Orlando

il Boiardo se ne impadronisce, gli toglie la verginita, e lo trasforma
in un pazzo innamorato di un Africante, e da per titolo al suo
romanzo Orlando Innamorato. Ariosto ne fa un pazzo di catena
Orlando Furioso. Folengo ossia Merlin Coccajo, non contento di
questo, fa nascere di lui un piccolo Orlando, ch’e’ chiama Orlan-
dino, che ¢ la caricatura, il Don Chisciotte del padre!”.

A partir de aqui, las referencias al Quijote van a ser continuas,
siempre siguiendo o variando la misma pauta.

El romanzo cavalleresco es un género que deja muy libre la
imaginacion. La libertad hace poética a esta sociedad caballe-
resca. Se réunen unas observaciones sobre el fondo social (jerar-
quias, clases, sefores y vasallos) de acuerdo con las ideas gene-
rales vigentes en la época, coincidiendo en este punto con los
medievalistas: Carlomagno, en la accion, esta sometido a sus
vasallos.

Si en el analisis de caballeria y caballeros se magnifica la
fuerza fisica, se le contrapone la figura quijotesca en el agudo
contraste de la voluntad frente a la limitada libertad y a la
impotencia'®. Si se pondera la parte noble del caballero
andante, nuestro Caballero y su escudero ofrecen vivamente el
contraste (recordidndose mal el cap. X de la Primera Parte del
Quijote) al contar — como anécdota de personaje de carne y
hueso — un sucedido entre ambos!?. |

Tras estas generalidades, al tratar de los autores concretos,
vuelve la novela cervantina como piedra de toque. Pulci no



86 Andrés Soria

tiene conciencia para destruir el medioevo, como haran Cervan-
tes con su obra o Voltaire con La Doncella. Lo mismo sucede
con los ir6nicos Ariosto, Rabelais y, de nuevo, Cervantes?°.
Boiardo, del que se destaca su gran inventiva, también procura
la irrision de la caballeria como Cervantes?!.

Después de los dos mayores precursores, se llega a Ariosto,
al que trata con gran detalle y extension. El tema se elabora
mas, por su mayor complejidad, analizdndose en parangén la
diferente ironia de cada autor. Mientras que el ridiculo de la
caballeria se extrae, en Cervantes, de su contraste con los tiem-
pos prosaicos, Ariosto en el seno mismo de la caballeria ha
desarrollado un germen de disolucion, inherente a su propia
naturaleza??. Al examinar la discordia como ingrediente épico y
terminar con la historia de las batallas, presentando el ultimo
litigio (Marfisa que atrapa a Brunello y lo conduce ante Sacri-
pante, Orlando Furioso, XVII, 91), concluye con una frase de
efectismo retorico:

Quest’¢ I'ultima discordia, chi serve di compimento. Questo Canto
& ' Iliada che finisce nel Don Chisciotte?3.

Lo parddico es también contrastado, afirmandose que la paro-
dia de Orlando es mas profunda que la quijotesca por ser
espontanea.

La 0ltima parte de las lecciones, dedicada a los continuado-
res de Ariosto, aporta nuevas referencias a Cervantes. Folengo
— se vuelve a decir — ha realizado en Italia la obra de Cervantes
y Rabelais con respecto al poema ariostesco. Y concluye con
una Gltima comparacion: duplicidad cervantina frente a la uni-
dad del ferrarés, sintesis de éste y en el otro, antitesis:

Il Cervantes ha dégagé i due elementi dell’unitd ariostesca: vi &
duplicita. Nell’Ariosto vi ¢ sintesi. Nel Cervantes analisi. L’antitesi
nel Cervantes ¢ nell’opposizione fra il mondo moderno e I’antico;
in lui il mondo moderno ¢ il rappresentato: e la cavalleria e un
segno del passato e la fissazione d’un pazzo. Il Don Chisciotte ¢ il
mondo moderno che burlando la Cavalleria comincia ad acquistar
coscienza di sé...%4

Entre estas lecciones y el texto de la Storia se advierte que ha
trascurrido largo tiempo. No insistiremos en la madurez del
autor, pero subrayaremos, en cambio, sus experiencias de todo



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 87

tipo y en especial la maduraciéon de juicios con «quella vita
intensa dell’anima con sé stessa che si chiama la meditazioney,
segun sus propias palabras?s.

Es de gran trascendencia aqui, la ordenacion del conjunto,
tal como corresponde a un tratado de envergadura que ademas,
por su indole, ha de ajustarse con exactitud a la cronologia,
escapando a la unicidad lineal del tema y a lo didactico.

Todo adquiere ahora exactitud, amplitud y una sobriedad
muy en consonancia con la conocida mesura critica «desancti-
siana». El punto de partida para tratar el tema caballeresco es
diferente. Se olvida la nebulosa de los origenes y la actitud polé-
mica, observable en las lecciones introductorias, para arrancar
de otro nivel, nuevo ante la consideracion del autor: el de la
literatura popular en la Florencia del Magnifico Lorenzo, con
su eclosion de poesia — ascendente-descendente entre plebe y
clases cultas —, tanto lirica como narrativa caballeresca, muy
propia de aquel tiempo?2S.

El preambulo inicial de esta tradicion literaria se trata bre-
vemente: alrededor de 10 paginas incluidas en un capitulo mis-
celaneo del Vol. I de la Storia (cap. X «Le Stanze») bajo la
égida del Poliziano. Se empieza por Boiardo y Pulci. En el
poema del de Mugello, Morgante y Margutte, los dos persona-
jes mas caros a su creador representan, el primero — escudero de
Orlando — el lado heroico y caballeresco de la plebe y el
segundo, la plebe degenerada y corrompida. Acoplados juntos,
se completan y se explican:

Se ci fosse maggiore stacco tra queste figure volgari e i cavalieri nel
loro antagonismo o dualismo, sarebbe la vera parodia, como ¢ di
Sancio Panza e Don Chisciotte... Margutte ¢ Morgante sono non
una parte, ma il tutto2’.

El siguiente capitulo («I1 Cinquecento») vuelve al tema, sefia-
lando la fragmentacion de la materia caballeresca en romanzi
particulares (Dolce, Brusantini, Bernia).

Finalmente, se abre el volumen II y no acaso con el Orlando
Furioso (cap. XIII). Vuelve el tema — la caballeria — en la parte
introductiva y teodrica, con una formula feliz: su tradicion
nacional es toda literaria, a lo que se suma la novedad de las
cortes caballerescas donde estan los gentiluomini.



88 Andrés Soria

Al trazar el autor los fugaces rasgos personales de Ludovico
Ariosto (en un cuadro muy vivo, donde destaca su intenso poe-
tizar y su vida descuidada de artista), se alude a su servicio al
Cardenal D’Este:

Serve borbotando e sfogando il mal umore, con una sua propria
fisonomia nella scala de’ Sancho Panza e de’ don Abbondio. E ne
nascono situazioni stupendamente comiche?8,

Estas situaciones comicas se emparejan con la de los dos perso-
najes novelescos: uno — Sancho — clasico, el otro — don Abbon-
dio — moderno e inmediato.

Al llegar a las conclusiones de este capitulo, reaparece el
mundo quijotesco, ruptura dialéctica de éste, el mundo del
Furioso, lleno de armonia — matiza el critico — mas sentida que
pensada:

In questo mondo fanciullesco dell’immaginazione, dove si rivela un
cosi alto sentimento dell’arte e insieme la coscienza di un mondo
adulto e illuminato, si dissolve il medioevo e si genera il mondo
moderno. E perché questo ¢ fatto senza espressa intenzione, anzi
con la bonomia e naturalezza di chi sente e concepisce a quella
guisa, i due mondi non sono tra loro antitesi, come nel Cervantes,
ma convivono?2°.

Todas estas referencias, tomadas en conjunto y considera-
das a primera vista, son s6lo un eco de la influencia del Quijote,
una onda mas de su irradiacion universal, particularmente inte-
resante por referirse a la linea de antecedentes literarios de la
novela cervantina, el romanzo cavalleresco, paralela a la indi-
gena de los libros de caballeria. Desde el punto de vista ita-
liano, la vecindad entre las dos grandes figuras literarias
Ariosto y Cervantes no podia ser desdefiada por la sagacidad
del critico. Pocos anos después de la publicacion de la Storia,
R. Renier dedicaria en la Rivista Europea un ensayo al tema
(«Ariosto e Cervantesy, 1878).

Pero en realidad, el acercamiento de De Sanctis no es de
naturaleza estrechamente literaria (relacion, contactos, posibili-
dad de influencias), sino de una continua referencia a un plano
de valores estéticos. Precisamente el haberlo destacado, en
nuestra breve excursion en dos puntos — lecciones de Zurich y



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romantica 89

Storia — permite ver el proceso de esta actitud del critico y atis-
bar algo de su origen.

En las lecciones hemos podido observar claramente cual ha
sido el pensamiento desanctisiano: un razonamiento motivado
especialmente por la ausencia de tradicion caballeresca en Ita-
lia. Ya en 1857 adelantandose al conjunto didactico posterior,
se afirma que ésta — la tradicion — no puede ser italiana por ser
extranjera y mas todavia: barbara. Se llega incluso a aventurar
que los posesores de la tradicion caballeresca — franceses y
espaiioles — se habian cambiado, los primeros, de galos en fran-
cos y que los segundos «fueron profundamento transformados
por los arabes». En cambio los italianos permanecieron italia-
nos y buscarian sus tradiciones en las del pueblo romano. No
vamos a entrar en juzgar sobre la validez de este argumento en
si ni en su aplicacion. Incluso para De Sanctis y su «circunstan-
ciay3?, parece poco defendible.

El mismo lo refuerza con una referencia segura: la estéfica.
Los poetas de otros paises pueden forjar narraciones épicas
sobre sus tradiciones, animadas interiormente por religion,
costumbres, instituciones y doctrina. En Italia todo esto es
accesorio al insertarse en la literatura de creacion y a menudo
grotesco. Esta compleja categoria estética, la primera a que se
apela, lleva en si la dimension referencial, comparativa, postu-
lando un forzoso segundo plano. Y las referencias a la confron-
tacion con la obra y sobre todo con los personajes cervantinos,
son, como hemos visto, continuas. Para la intencionalidad que
persigue De Sanctis, el mundo quijotesco es una entidad
lograda, sobre la que se emiten juicios globales, definitivos.
Alabamos a Cervantes — dira — porque con «su inmortal Don
Quijote» di6 un golpe mortal a la Edad Media?!. Cuando
aborde a la maxima figura del romanzo cavalleresco — que le
atrae sobremanera — resaltara, como categoria estética domi-
nante en su poema, la ironia. En las lecciones se llega a una for-
mula. La ironia disuelve lo que, con frase de la vieja retorica
preceptivistica se denomina «lo sobrenatural cristiano», en
tanto que las pasiones humanas libremente pintadas en las
octavas del Furioso, permanecen incOlumes a los efectos iro-
nicos, bafadas como estin por otro poderoso ingrediente
ariostesco: la naturalidad.



90 Andrés Soria

Pero no se cierra aqui el circulo. Fuera de la Sroria pueden
hallarse ain algunas referencias expresivas y cada vez mas vin-
culadas a los personajes (1o que podria, en cierto modo, ser con-
siderado un atisbo de modernos rumbos investigativos). Muy
destacable y en cierto modo encaminado a formar un cliché, es
haber asociado Sancho a don Abbondio, el cura de Los Novios
en una proyeccion coOmica, con una explicacion que llamaria-
mos shrigativa. Don Abbondio termina su papel principal,
segun De Sanctis, en el cap. VIII de la novela. De alli en ade-
lante sera elemento «cOmico y alegre» que acompafiara a las
otras figuras «como Sancho Panza acompaiia a don Quijote»32.

No es posible, dada la extension de estas notas, tocar
siquiera los anclajes bibliograficos quijotescos, muy numerosos
en el horizonte de la segunda mitad de nuestro siglo (a partir
del IV centenario cervantino de 1947). En este periodo han
abundado precisamente los estudios sobre los personajes,
adquiriendo mayor interés la figura de Sancho?3. Es maés, en los
ultimos diez afios se han abierto nuevamente perspectivas esté-
ticas al insistir en el Quijote como obra comica burlesca y en
su aspecto parodico — matices todos estos advertidos por
De Sanctis34.

De Sanctis sigue aplicando el esquema ya visto — proximo a
fijarse en topico — (mundo ariotesco, antitesis del quijotesco), al
enjuiciar, con poca benevolencia, la postura de César Cantu
respecto al Orlando Furioso?3>.

La procedencia de esta constante actitud desanctisiana, que
acumula categorias estéticas para llegar al juicio formulario,
polarizada alrededor del mundo caballeresco y su representante
mas encumbrado, Ludovico Ariosto, es muy clara y sirve para
revelar la formacion romantica o mejor la estirpe romantica de
nuestro autor. Y como tal, no es exclusiva. Se comparte con
otros nombres europeos de la critica del XIX, especialmente los
mas grandes.

Foéormulas concretas como la destruccion del mundo medie-
val por medio de la ironia o la parodia cervantina, asi como el
dualismo antagonico del caballero y su escudero, son acuiiacio-
nes de los criticos y de los poetas romanticos. Y aunque parez-
can hoy muy desgastadas, no dejaron de ser facticas en su
momento, mas duradero de lo que se podria pensar. Revelado-



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romantica 91

ras del descubrimiento, del fervor, de la salutifera novedad,
tendieron a ser inmutables, dogmas de una fe compartida. Su
difusion fue muy amplia y su utilizacion, casi universal.

Asi, nuestro critico, para sefialar valores y defectos en uno
de esos poemas miscelaneos autobiograficos en parte, llenos de
reminiscencias que proceden de la primera eclosion romantica y
se materializan aqui en estos frutos, ya reflexivos, del romanti-
cismo rezagado — en este caso, el Armando de Giovanni Prati —
unird con igual rasero, esas maximas creaciones de los poetas
— sus personajes — trayendo a colacion, junto a los nacidos en
los poemas romanticos, estos otros, que el impulso del Roman-
ticismo ha asimilado como suyos:

Orlando é divenuto Don Chisciotte,

Consalvo & divenuto Armando,

Don Chisciotte, impressionata la fantasia del mondo cavalleresco,
ci vive entro, € il contrasto tra quel mondo della sua fantasia, messo
in maggiore evidenza del suo contrapposto Sancio Panza, e la vita
reale in cui pur si muove ed opera, si risolve in una allegra ironia.

Il cc3>16lcetto ¢ semplice, chiarissimo, popolare e di effetto irresisti-
bile”®.

«De Sanctis — apunta Wellek — entronca directamente, lo
mismo que Dilthey, con los Schlegel y con Hegel... Es de aque-
llos que tendieron un puente entre los comienzos del siglo XIX
y nuestros propios dias.» 3’

Para hacer resplandecer méas la actitud romantica de De
Sanctis, debemos destacar, dentro de esta comunidad de ideas y
de aspiraciones literarias, a un personaje muy proximo, que sin
duda ejerci6 a través de su obra méas conocida, sobre todo, una
gran impresion en nuestro autor. Se trata de Vincenzo Gioberti.

Hay que sefialar que esta influencia, muy circunscrita a
algunos puntos desanctisianos, fue ya notada por G.A. Borgese
en su Storia della Critica Romantica in Italia, con una puntuali-
zaciOn muy precisa, mas alla de la intuizione comun al piamon-
tés y al napolitano38. Los puntos de coincidencia son varios. El
Primato3°, 1a obra mas popular de Gioberti, publicada en 1843,
tiene una estructura original, sobre una elocuencia muy sentida
a veces. Su autor, sacerdote, filosofo, politico, uno de los mas
exaltados tedricos del Risorgimento, también, como De Sanctis,
exiliado y publicista de estética, tiene, con nuestro critico, a
pesar de hondas divergencias, puntos comunes.



92 Andrés Soria

Advertiremos que la filiacion romantica — referida al poema
ariostesco — tampoco ha escapado a la critica mas actual, escu-
drifiadora del proceso critico desanctisiano y de sus contextos
en su época primera“?. Pero nos importa sobre todo, llamar la
atencion sobre Gioberti, porque hallamos en él asimismo, refe-
rencias al mundo cervantino muy semejantes a las vistas en De
Sanctis.

I1 Furioso ¢ dunque a un tempo la poesia e la satira del medio evo e
tiene un luogo mezzano fra il romanzo del Cervantes e I'epopea del
Tasso: il quale pingendo la cavalleria sacra e per cosi dire ieratica
né suoi principii, le assegna uno scopo serio, alto magnifico, e ne fa
quasi una religione: laddove I’Alcalese Cervantes ritraendo la
cavalleria profana nel suo scadere, e facendo spiccare la nullita di
suoi effetti, la mostra come una follia compiuta e un delirio ridi-
colo. Gli eroi non sono savi e santi, come Goffredo, né mentecatti

come il cavalier della Manca [sic]*!

(donde mentecatto ha de entenderse, claro esta, en su sentido
etimologico). «Obra extrafiisimay juzga al Primato el propio De
Sanctis en el capitulo final de la Storia si bien no se refiere a sus
aspectos de critica literaria...

3. Después de habernos detenido en el examen de la mayor
parte de las aproximaciones a Cervantes y al Quijote en las
obras de nuestro autor, muy poco mas puede afadirse con rela-
cion a otros autores.

En la Storia se alcanza una cima al caracterizar al gran siglo
clasico, el XVI. Paraddjicamente, la plenitud se logra en medio
de la corrupcion general.

Esta disolucion es social. Pero todavia hay en ella fuerzas,
sobre todo una, intacta, que mantiene viva a la sociedad ita-
liana. Y es, en el publico, el amor y la estimacion de la cultura
(entendida — lo apunta el propio critico en otro lugar — como
participacion de toda la colectividad en su bienes). Y en los
artistas y escritores, el culto a la forma bella, el sentimiento del
arte. A los mediocres ennoblece «lo studio della perfezione». La
cultura es abrazada por si misma y deificada. La cifra de esta
cultura no sera un texto, sino una representacion plastica de
indiscutible clasicidad: la «Escuela de Atenas» de Rafael42.



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romantica 93

Si hasta ahora se ha recurrido a los personajes literarios (en
su esfera de «valores universalesy y venidos del impulso roman-
tico), oportunamente introducidos, ademas en el ambito y en
las propias octavas de esa gran creacion del espiritu italiano que
es Orlando Furioso, desde este momento la linea en que se ins-
cribian las referencias literarias espafiolas, va a ceder ante la
ascensional pujanza italiana, cuyo énfasis acentiia De Sanctis,
embebiéndolo en el cap. XV de la Sroria (¢Macchiavelli»).

Es interesante detenerse aqui, porque se despliegan conside-
raciones que pasan de la cultura literaria a un horizonte mas
abierto, historico e ideologico. Segin el método desanctisiano,
se ha escalado la maxima cumbre artistica (Ariosto) y esta ya
inmediata la degeneracion «vitaly (Aretino). Pero entre ambos
se yergue la figura del Secretario Florentino, que asume poesia
y vida moral en su interpretacion apasionada. Literaria, cierta-
mente, pero también cientifica, como ya se habia insinuado al
delinear la sintesis historica del Cinquecento.

Todos estos capitulos que encadenan al lector por su interés,
tienen un ritmo ascendente. Han cesado las breves alusiones a
la literatura espafiola en concreto. Se impone la historia, el
materialismo italiano, omnipresente, pero que en su aspecto
positivo sera «un andar piu dappresso al reale e la sperienzay»43.
La ciencia mencionada o aludida como elemento nuevo en
Maquiavelo, podria considerarse social — un tanto mas que
apuntar en la columna de atisbos modernos desanctisianos — sin
olvidar que estamos siempre inmersos en la literatura: Maquia-
velo es un extraordinario prosista sostenido por la «fuerza de
las cosas», como repetidamente nos recuerda su critico.

Como preambulo al espiritu irénico de la Mandragola, De
Sanctis cita la famosa comparacion de Maquiavelo entre fran-
ceses y espaifioles — una intrusion de la realidad — que se aduce
para destacar la agudeza y vigor de los retratos del Secretario:

11 francese ruberia per lo alto, per mangiarselo e mandarlo a male e
goderselo con colui a chi lo ha rubato. Natura contraria alla spa-
gnuola, che di quello che ti ruba mai ne vedi niente?4.

Actiia ya en la Storia la presencia espafiola como realidad histo-
rica, ensayandose una variante de otro tema cultural, el de
Graecia capta... La degeneracion de la «literatura» (en riguroso



94 Andrés Soria

sentido desanctisiano) hace pulular a los «literatosy, artistas,
latinistas, novellieri y bufones en las elegantes cortes italianas,
que con igual indiferencia celebran a Francisco I o a Carlos V.
Italia es sometida y estudiada por sus devastadores como lo fue
Grecia por los romanos.

Prosigue el camino cultural y comparativo. Los grandes
estados de Europa han fundado cada cual la «patriay de
Magquiavelo. Italia, en cambio, pierde su independencia, liber-
tad y primacia, sin tener conciencia nacional de tales catastro-
fes, sino mas bien una cierta satisfaccion. Se va a presentar un
nuevo cuadro — nueva confrontacién historica y cultural —
punto de friccion insoslayable entre Italia y Espafia. Se trata de
la Contrarreforma, subrayada italianamente en el Concilio de
Trento. La literatura — destaca De Sanctis — se estanca en la paz
de las cortes, que dan su pan a los literatos y en las academias,
que les brindan sus ocios. Nace la Italia spagnuola-papale, que
tenia un aspecto mas ordenado y decente que el de la corrup-
cion aretinesca. Se enseiiorea la hipocresia (si non caste, tamen
caute). En el capitulo destinado a la Nuova Scienza, De Sanctis
desarrollara argumentos de gran complejidad, cuyo analisis no
podemos hacer aqui. Sefialaremos, no obstante, ciertos rasgos.

Al critico le importa, sobre todo, el alcance politico provo-
cado por la Reforma al secularizar la religion. Frente a esto se
alza la catolicidad tridentina con sus Ordenes religiosas nuevas
o renovadas en tension dialéctica, que De Sanctis examina con
los ojos del gran Paolo Sarpi especialmente*’. El Concilio ha
dividido a las naciones. Las latinas han quedado en la fraccion
romana:

Rimase romana tutta la gente latina: Spagna, Francia, Italia. Ma in
Francia e nella Spagna, non fu se non dopo accanite persecuzioni,
che resero indimenticabile il tribunale della Inquisizione e la gior-
nata di San Bartolomeo. In quelle lotte, lo spirito nazionale si
ritempro e si svegliarono gl'intelletti: e il sentimento religioso, esal-
tato dagl’interessi politici e dal fanatismo, fu fattore di civilta,
accentrd le forze intorno alla monarchia assoluta, costitui forte-
mente I'unitd nazionale e impresse alla vita intellettuale un moto
piu celere.

La Spagna di Carlo Quinto e di Filippo Secondo ebbe il suo Cer-
vantes, il suo Lope e il suo Calderon: e la Francia ebbe il suo secolo

d’oro co’ suoi poeti, filosofi e oratori...4¢



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 95

Esta larga cita puede servir de compendio a las ideas en torno al
punto central de la actitud desanctisiana. Y hay que tener muy
en cuenta al hombre del Risorgimento, que mira a lo pasado a
través de las circunstancias presentes, tan movibles y complejas
y desde experiencias ardorosamente vividas y soportadas. Pero
no se abandona la literatura. La comparacion vuelve a incidir
en ella y ademas en la lengua, llegandose a la famosa frase: «la
Crusca fue el Concilio de Trento de nuestra lengua»4’, frase
que condensa toda la larga experiencia desanctisiana de la ense-
flanza y que hace pensar en el joven De Sanctis, el de la escuela
de Basilio Puoti, preocupado por la gramatica y sus tratadistas
y donde el mozo de Morra Irpina se vanagloriaba de que lo
llamasen «el gramaticox48.

La Storia se hace mas compleja en los dos capitulos que
cierran, segun el proposito de su autor, la etapa «viejay de la
literatura italiana.

Son los dedicados a Torcuato Tasso y a Giambattista
Marino. Personalidades indiscutibles, pero que ambas — incluso
el primero — parecen haber prestado su nombre para cubrir
estos segmentos de la vida literaria, que para el critico y mas
aun para el historiador, estan llenos de pesimismo, sobresa-
liendo en ellos, la decadencia, la fermentacion tumultuosa de
ideas bajo apacibles comportamientos y, nuevamente — ya lo
hemos visto — el casi obsesivo contraste con Europa.

La periodizacion tiene sus exigencias y no es facil. La clave
esta, al parecer, en la segunda mitad del XVI. En este tiempo se
inicia la que se llamara «nueva ciencia», cuyos nombres se esca-
lonaran en el siglo siguiente, hasta Vico (nacido en 1668). Gior-
dano Bruno, el primero de ellos, vive de 1548 a 1600.

Asi se llega a la época barroca sin que se planteen sus pro-
blemas, al menos tal como nosotros, desde nuestra perspectiva,
los concebimos. Todavia aqui aparecen algunas menciones de
lo espaiiol, referentes a la idea ya expresada que prosigue con
variaciones sobre el tema: decadencia de lo italiano frente a la
robustez europea, formulado a veces sin demasiado cuidado
cronologico. El repetido parangén con el Quijote reaparece a
propoésito de los imitadores de Tasso (entre ellos Tassoni, de
comicidad insipida al lado de «I’eterna freschezzay de la
cervantina).



96 Andrés Soria

Y llegamos a Marino. El marco que lo encuadra, su mundo,
tiene brillantes luces, pero son falsas. Hacia 1600, la literatura
italiana — dice De Sanctis — es tan popular en Europa como
antes lo habia sido la provenzal y la francesa y se ilusiona con
mantener ain su primacia literaria que nadie le disputa, siendo
inconsciente de su decadencia. Se busca la novedad, la sorpresa,
el hallazgo, porque se posee una literatura agotada en sus
formas*®. Marino, para De Sanctis, es frivolo en todas sus cuer-
das: profana (Adone) o religiosa (La Strage degli Innocenti). Sus
versos estan vacios y solo buscan el efectismo, la maravilla, que
es la finalidad del poeta, sefialandose su confesion: ordenaba
por materias en un libro de apuntes todo lo raro, tomado de
poetas griegos, latinos y asimismo espaiioles>°.

A De Sanctis escap6 — como es de ver — esta época barroca y
los contactos entre ambos paises (muy bien estudiados des-
pués). Pero no puede dejar de consignarse una mencion de
autor espaifiol clasico, algo sorprendente: la del Padre Mariana,
francamente elogiosa y por ello chocante con su inmediato
contexto, totalmente antijesuitico, mantenido constantemente
por el autor, ademas, en sus actividades politicas y criticas
contemporaneas. Es el Mariana conocido en Europa entera por
su obra De rege et regis institutione (1599) — aqui extractada y
comentada. Pero no es de extraflar tal actitud, porque en ella
aparece mezclada con argumentos negativos, la idea positiva de
progreso, muy cara a De Sanctis, de la que enseguida diremos
algo mas>!.

II

1. Una vez lanzada esta ojeada, mas bien prolija y poco lucida,
sobre los contactos esporadicos de De Sanctis con lo espaiol,
que indican su somero interés por la cultura literaria espafiola y
donde, como se ha visto, predominan los elementos meramente
romanticos, solo se ha sefialado un aspecto de su obra, minimo
y de cierto interés, pero adjetivo. ;Hay algo més en esta direc-
cion? Intentemos buscarlo.

Se ha puesto de manifiesto, asimismo, en la dinamica del
movimiento literario el factor de progreso, idea recurrente,
médula interna, impulsora de los ciclos, especialmente del
ultimo (la nueva ciencia se resuelve en nueva literatura y
alcanza los tiempos del presente del autor en su madurez).



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 97

Este progresar es italiano y es visto — no hay que repetirlo —
desde la perspectiva italiana. Pero también es europeo. Para
Francesco De Sanctis Italia, en la época moderna (de la Baja
Edad Media en adelante) ha sido continua emisora de valores
literarios y entre ellos se puede medir y comprobar su pro-
gresion.

Hemos consignado mas arriba esos ciclos progresivos.
Ahora vamos a destacar el primero, en la culminacion mas
extraordinaria de la Edad Media, encarnada en Dante y en su
poema. En él, De Sanctis, después de haber aislado esas figuras
ante las que «Tutte le corde del cuore umano vibrano» — la gale-
ria inolvidable de los personajes del Inferno, desde Francesca al
conde Ugolino, sobre las que destaca como una torre su creador
«el mas infernal y el mas vivo de todos» —, concluye que en su
fijacion inmovil, aguardan al artista que las haga «seres drama-
ticosy, artista que no fue un italiano, sino Shakespeare32.

Este parrafo final de capitulo es en si mismo antologico,
vibrante. Lleno de fuego, conclusivo, aplastante. Henchido del
mejor aliento retorico y todo €l apoyado en los sélidos mate-
riales proporcionados por la Divina Comedia, que el critico ha
extraido con maestria excepcional en su rapida vision dinamica.
Hermoso pasaje, dentro de los canones de su tiempo, pero que
la critica actual rechaza.

Asi por ejemplo, Carlo Dionisotti notaba que, efectiva-
mente, estas grandes figuras tragicas se encontraban con otras,
no en el proceso normal de la poesia italiana, sino «fuera de
Italia y con intervalo de siglos», con las grandes figuras tragicas
de Shakespeare. Pero «solo en el pensamiento del critico»?3.
Y mas adelante — al paso — lo recogeria Franco Lombardi,
subrayando que Shakespeare habria puesto en movimiento
por el mundo las figuras que en Dante se presentaban aun
inmoviles34.

En el magistral ensayo de René Wellek que hemos citado al
principio, se encuentra la referencia a este pasaje de la Storia:
«Se dice que Dante ha tenido sus sucesores fuera de Italia,
porque ninguna figura creada en Italia después de Ugolino,
muestra tal sentimiento familiar.» Wellek ha reunido aqui los
lugares donde el critico ha desarrollado su idea alrededor de las
grandes figuras dantescas (publicados antes de la Storia: tres



98 Andrés Soria

articulos para la Nuova Antologia en 1869 — Ugolino, Francesca,
Farinata). En los dos ultimos ya se desemboca en Shakespeare,
como en el trozo final y conclusivo de la Storia3>.

2. Pero a nosotros nos interesa méas otra conclusion analoga,
que Wellek también ha subrayado en idéntico lugar de la
Storia: El paraiso terrestre dantesco «es la materia de que debia
surgir después el drama espafiol». Ambos pasajes se completan
en la recapitulacion que hace el critico. Los dos y un tercero
(que hace a la Gerusalemme precursora en cierto modo de I Pro-
messi Sposi), establecen relaciones que — precisa Wellek — a los
ojos de la historia literaria son «pura fantasia», pero, no
obstante, deben ser vistas como analogias en la totalidad de un
esquema historico donde todo tiene conexion y se funde siem-
pre en una gran unidad ... claramente hegeliana>S.

Hay que notar aqui dos cuestiones. La primera, el rechazo
literal de la critica moderna que considera «ofensivo» para
nuestro horizonte de hoy este saltar a través del tiempo y de
otras barreras (lingiiisticas). Mas, por otra parte, en un area
unitaria, con una perspectiva muy amplia, el esquema historico
es valido. Los personajes acuiiados en los talleres de la pluma
viven, progresan. Y eso lo saben los romanticos, que De Sanctis
cita, especialmente los poetas, Byron, Goethe, que toman lo
«moderno» del poeta medieval, su esbozo hacia lo futuro y son
capaces de desarrollar figuras femeninas siguiendo la huellas de
su precursora dantesca, Francesca da Rimini.

La segunda es lo que De Sanctis al proyectarlo fuera de
Dante, por muy romantica que sea su vision dantesca, echa de
menos: la carencia dramatica, la falta de esa gran dramaturgia
inglesa y espafiola que ha sido, es cierto, elevada por la critica
romantica a alturas incomparables, sobrepasando a los tragicos
griegos.

Al tocar este punto nosotros, desde la ribera de hoy, tam-
bién afioramos la retorica — atmosfera que envolvia al criticoy a
su publico — y sus licencias. Porque nuestras comparaciones
tienen un limite y unas zonas que todos conocemos muy bien, a
pesar de que esa idea unitaria se presente generosa y nos
empuje a navegar por un océano de poesia tan ideal como esa
«Escuela de Atenas», amada por De Sanctis y sus lectores. Y
algo mas todavia: incluso la postura de De Sanctis, su azarosa



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romantica 99

conjetura, aventurada y un poco como lanzada al vacio,
quédase mucho mas aislada (signo palpable de la impuntuali-
dad del critico sefialada por Croce, respecto a los tiempos que le
precedieron y siguieron) por haberse detenido a la orilla misma
de toda la critica donde se podian establecer los parangones
mas solidos y las relaciones mas estrechas con metodologia
rigurosa, todo apoyado en documentacién solidamente asen-
tada, tanto entre los hispanistas italianos como en los estu-
diosos espaiioles.

Aislando ya lo que puede llamarse una particula (jqué bien
seria decir «una centella»!) dirigida hacia ese mundo futuro del
teatro espafiol desde la exaltacion desanctisiana por la amplitud
creadora de Dante, es indudable que se debe buscar su origen,
de nuevo, en el romanticismo del autor, por haber sido los cri-
ticos romanticos los que han alzado a la caspide al drama espa-
fol, sobre todo en un gran autor alegorico: Calderon. Hay pues
que volverse a los criticos alemanes, cuyas obras tendran una
vigencia europea indiscutible, especialmente a los Schlegel.

3. Las investigaciones de Mario Puppo sobre la influencia de
A. Guillermo Schlegel en los romanticos italianos, muy tenaz y
prolongada, alcanzara, por supuesto, a De Sanctis en los afios
cuarenta-cincuenta. A una primera repulsa sucede la consciente
adhesion, movimiento colectivo — como asegura él mismo — de
todos los jovenes napolitanos, que admiten en el critico aleman
una renovacion total de horizontes. Ya no se detendra en este
camino. En el curso sobre historia de la critica, afirma:

L’influsso della critica dello Schlegel fu grande. Essa allargod il
campo della letteratura oltre i limiti antichi: fece valere la gran-
dezza dello Shakespeare, del Calder6n e di altri poeti che erano
usciti fuori dagli antichi’’,

con otros importantes estimulos, sobre todo para el estudio de
las literaturas e historias modernas (no clasicas). Ya se ve la
mencion unida de los dos polos — Shakespeare y Calderon.
Puppo subraya también la extraordinaria importancia del
ensayo de 1856 sobre la Fedra de Racine, relativo al famoso
texto comparativo de ambas tragedias en Euripides y Racine. Y



100 Andrés Soria

en el mismo articulo, Puppo ha destacado la importante aporta-
cion que significa la obra de Bozzelli (1837-1861). Por otra
parte, ya Rinaldo Froldi habia demostrado la aportacion
directa de este critico napolitano a la divulgacion del conoci-
miento calderoniano. La cadena de relacion a través de Bozzelli
quedaba bien establecida, teniendo en cuenta, ademas que,
segun Froldi, el juicio de De Sanctis sobre Calderon (sinteti-
zado en una de las comparaciones tipo que ya conocemos —
Milton, el hombre en su grandeza caida (como Esquilo); Shake-
speare, en la realidad de su vivir y Calderon, en su alto destino)
es el mas completo que puede hallarse entre la critica romantica
italianas®. Pero quiza la clave tedrica que acerque mas al origen
de esta actitud desanctisiana, a esta relacion de continuidad, se
encuentre en Federico Schlegel y sus geniales atisbos.

No es posible examinar aqui con cierta minuciosidad todos
los puntos de interés del tema. S6lo apuntaremos algunos
rasgos. Ante todo, la vision calderoniana es mas completa,
comenzando por los «autos sacramentales» — musicales — segui-
dos de las «comedias mundanas» — pintorescas — pero las dos
clases con ropaje espaiol. Calderon, altimo y mayor de todos
los poetas espafioles, es también el poeta cristiano por excelen-
cia y por ello, el mas romantico. Por ultimo, el punto mas inte-
resante: en €l se distinguen los dos alegorismos cristianos, el de
Dante y el de Calder6on3°.

Elementos suficientos para insinuar un cauteloso acerca-
miento entre las dos literaturas, sentido, alimentado por el
entusiasmo romantico de De Sanctis. Y sobre esa base tan fra-
gil hemos redactado estas notas, apresuradas y — ;por qué no? —
precarias. Pero de ellas puede deducirse que en los perfiles
generales y en los valores universales que la moderna critica — la
romantica — habia destacado tan vigorosamente en la literatura
espafiola, De Sanctis habia visto algo muy valioso y en general
justo, en un tiempo y una coyuntura en que las pasiones poli-
ticas alcanzaban el tono mas alto y lo pasado se volcaba sobre
lo presente sin dar todavia tregua para los serenos cometidos
del espiritu critico, valido tan s6lo cuando, como caligrafo,
pone en limpio los que pudieran haber sido apasionados
borrones.

Andrés Soria
Universidad de Granada



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 101

NOTAS

! Véase Eduardo Prado Coelho, Os Universos da Critica. Pradigmas nos
estudos literarios, Lisboa, Edigoes 70, 1982.

2 F. De Sanctis, Saggi e scritti critici e vari, a.c. di L. Tenconi, Milano,
Renon, (s.a.) Vol. I, p. 378.

3 René Wellek, A History of Modern Criticism: 1750-1950, London,
Jonathan Cape, 1970, Vol. 4 The Later Nineteenth Century, p. 124 e Historia de
la Critica Moderna (1750-1950) (version espafiola), Madrid, Gredos, 1972.
Vol. III Los Afios de Transicion. Introduccion p. 13.

4 Giovanni Getto, Storia delle Storie Letterarie. Nuova ed. riveduta,
Firenze, Sansoni, 1969,

5 Mario Fubini, Romanticismo Italiano, Bari, Laterza, 1960, p. 212.

¢ El doble circulo recorrido por la literatura italiana es una idea patente en
De Sanctis desde sus lecciones en el exilio. Como preambulo a la literatura del
siglo XV, dice, aludiendo a Dante y a Petrarca: «Quel contenuto ¢ sparito, ma ¢&
succeduto un nuovo contenuto... quegli elementi sono spariti, ma sono succe-
duti nuovi elementi... Non é I’Italia che si continua e ripete, ma un secondo
periodo creativo che succede a un primo periodo creativo, un fiore che si
aggiunge ad un altro fiore...» F. de Sanctis, La Poesia Cavalleresca e Scritti vari
a.c. di Mario Petrini, Bari, Laterza & Figli, 1954, p. 7 (El texto es de 1858).

7 F. De Sanctis, Storia della Letteratura Italiana. A.c. di Benedetto Croce,
Bari, Laterza & Figli, 1958 (62 ed.), Vol. 11. Nota (pp. 427-434). Véase Getto,
op. cit.,, pp. 235-272 y Antonio Piromalli, Saggi Critici di Storia Letteraria,
Firenze, Olschki, 1967, p. 47.

8 Getto, op. cit., p. 240.
9 Ibid., p. 256.

10 Véase Gennaro Savarese, «Croce e De Sanctis» en La Rassegna della
Letteratura Italiana, LXXI, 1967, p. 168.

11 Getto, op. cit., pp. 246-255.
12 Ibid., p. 256.
13 F. de Sanctis, Storia, Vol. 1, p. 341.

14 Véase Paola Luciani, L’«Estetica Applicata» di Francesco De Sanctis.
Quaderni Napoletani e Lezioni Torinesi, Firenze, Olshki, 1983, pp. 30-31.

15 La Poesia Cavalleresca, p. 342.
16 Jbid., p. 12.
7 Ibid., p. 14.

18 Ibid., p. 17.

19 Ibid., p. 19.

20 Jbid., pp. 21, 60.

21 Con esta interpretacion, dualista y poco clara: «Nel Cervantes abbiamo
da un lato Don Chisciotte che rappresenta la parte ridicola, e dall’altro delle
novelle che rappresentano la parte seria. In Ariosto le due parti sono fuse»
(ibid., p. 86).

22 Ibid., p. 111.

23 Ibid., p. 119.

24 Ibid., p. 173.

25 Ibid., p. 256.



102 Andrés Soria

26 En la orbita de De Sanctis, sus discipulos Vittorio Imbriani y Alessan-
dro D’Ancona tendran interés por la poesia popular. Precisamente el canto
narrativo caballeresco, tiene una clara trayectoria popular. Véase Paolo Toschi,
Fenomenologia del canto popolare, Roma, 1951.

27 Storia, Vol. 1, p. 373 (Véase G. Getto, Studi sul «Morgante», Firenze,
Olschki, 1967, especialmente, para la conexion con el Quijote, pp. 205-206).

28 Storia, Vol. 11, p. 11. Cfr. otro pasaje, al hablar de la sociedad reflejada
en el Decamerén — provocadora de caracteres comicos — dice: «Questa societa ¢
essa medesima una materia comica, perché niente ¢ pii comico che una societa
spensierata e sensuale da cui escono i tipi di don Giovanni e di Sancio Panzay
(Storia, Vol. 1, p. 314). (Don Giovanni puede ser, posiblemente, el homénimo
de Mozart, cémico. Nunca el primitivo Don Juan, el de Tirso, ejemplar y
tragico.)

29 Storia, Vol 11, pp. 40-41.

30 Cfr. estas palabras llenas de vitalismo: «Perché 'uomo, come la pianta e
I’animale e ogni cosa vivente, ¢ in parte quello che lo fa 'ambiente, o il mondo
che lo circonda, il tal luogo e il tal tempo» (F. De Sanctis, Saggi Critici a.c. di
Luigi Russo, Bari, Laterza & Figli, 1952. Vol. 111, pp. 166-167). En este caso las
circunstancias son especiales: habitos nuevos de ensefianza ante un publico
extranjero en prestigioso lugar y en fechas llenas de tension historica, etc.

31 La Poesia Cavalleresca, p. 70. Cfr. «Il poema di Cervantes & la fine del
Medio Evo, 'apparizione del mondo moderno, ¢ un concetto cosmico, una
pietra millenaria nella storia del mondo.» (A proposito de Giovanni Meli
(1740-1815), palermitano y poeta en dialecto siciliano, que tiene una farsa Don
Chisciotti e Sanciu Panza, imitacién cervantina que, segin De Sanctis, podria
ser todo lo mas un capitolo, nunca un poema (Conferencia de 1875), Saggi, 11,
p- 177.)

32 Véase Luigi Russo, Gli Scrittori d’Italia, Firenze, Sansoni, 1951. Vol. II,
p. 124. Russo, por su parte, ha desdoblado la caracterizacion de don Abbondio:
a) personaje autonomo «il tipo classico del pauroso» y b) su otra estilizacion,
personaje comico por excelencia, desarrollandolo mucho mas (Personaggi dei
Promessi Sposi, Bari, Laterza, 1960, p. 11).

33 La figura de Sancho y su tratamiento exento puede jalonarse tal vez
desde 1916 en adelante. Véase ahora, por su amplia compilacién R.M. Flores,
Sancho Panza Through Three Hundred Seventy-five Years of Continuation Imita-
tion and Criticism, Newark, Delaware, Juan de la Cuesta Hispanic Monographs,
1982 y su critica elogiosa por Alberto Sanchez en Anales Cervantinos, XXI,
1983, pp. 203-206.

34 Véase, para la génesis de la parodia Martin de Riquer, «La technique
parodique du roman médiéval dans le «Quichotter» en La Littérature Narrative
d’Imagination (Colloque de Strasbourg, 23-25 avril 1959), Paris, P.U.F., 1961,
pp- 55-69 (especialmente, 68—69).

35 «Chi vuol comprendere la grandezza del suo poema, non ha che a com-
pararlo col Don Chisciotte, donde lo stesso mondo ¢ riprodotto, ma con per-
fetta coscienza» («Una Storia della Letteratura Italiana di Cesare Cantu»
(1865), publ. en 1866 y 1869. Saggi, 11, p. 187).

36 Saggi, 11, p. 197.

37 R. Wellek, Historia de la Critica Moderna (1750-1950), 111 Los Afios de
transicion, pp. 15-16.



Francesco de Sanctis. Notas a una critica romdntica 103

38 «...v'¢ nel Primato un passo d’indiscutibile importanza, anche nei parti-
colari, per il raffronto, ed ¢ quello ove il Gioberti discorre del poema ario-
stesco... Né la significazione storica ed estetica del sorriso ariostesco sfugiva al
Giobertin» (G.A. Borgese, Storia della Critica Romantica in Italia, Milano,
Treves, 1920 (12 ed., 1905), p. 310). Cfr. Wellek: «el bosquejo de la literatura
italiana forjado por Gioberti, que a grandes rasgos preludia el de De Sanctis,
alcanzé amplio eco» (ob. cit., p. 113).

39 Del Primato Morale e Civile degli Italiani (Int. e n. di Gustavo Balsamo-
Crivelli), Torino, U.T.E.T., 1932.

40 Luciani, ob. cit., p. 33.
41 Primato, 1, p. 31 (El editor anota la observacion de G.A. Borgese).

42 «La nuova civilta che ha la sua apoteosi nella Scuola d’Atene, ispirazione
dantesca di Raffaelloy (Storia, I, p. 395). Mas adelante se afiade: «La Scuola
d’Atene il San Pietro, I'Orlando Furioso, sono le tre grandi sintessi del secolo»
(p. 397).

43 Ibid., p. 421.
44 Storia, Vol. 11, p. 91.

45 Storia, 11, cap. XIX «La Nuova Scienza», 111, 264 y ss. Federico Chabod
(Scritti sul Rinascimento, Torino, Einaudi, 1967) p. 467, da gran importancia a
las paginas desanctisianas sobre Sarpi. En cambio Croce lo considera «fuera de
la literaturay (Storia dell’Eta Barocca in Italia (32 ed.), 1953, pp. 106 y ss.).

46 Storia, 11, pp. 140-141.
47 Ibid., p. 142.

48 «M’era venuta la frenesia degli studi grammaticali» (F. De Sanctis,
Saggi e scritti vari, a.c. di L. Tenconi, Milano, (s.a.) Vol. I, p. 398). De estos dos
textos juveniles («Il Primo Discorso» e «Il Secondo Discorso»), también puede
obtenerse alguna indicacion espaiiola. Por ejemplo, la exaltacion del «Cartesio
de’ grammatici, io dico Francesco Sanzio» (o.c., p. 407). La mencion del
Brocense, laudatoria, es también critica. Utilizé 1a célebre Minerva seu de causis
latinae linguae commentarius. (Véase, para estos estudios, P. Luciani, ob. cit.,
p.10n.5.)

49 Storia, 11, pp. 191-192.

50 La mencion de De Sanctis puede que se base en la carta de Marino a
Achillini, al frente de su obra La Sampogna, divisa in idilli favolosi e pastorali,
Paris, A. Pacard, enero 1620. Carta dedicatoria «al Signor Claudio Achillini».
Apuntando a los malos poetas que después de haber saqueado sus obras lo acu-
san ahora de hurto, dice:

«Perché par loro strano ch’io abbia tenta varietd di cose composta, né
sanno comprendere di qual fontana scaturisca una si larga vena, dicono che ho
tolto anch’1o delle poesie dal latino e dallo spagnuolo.»

Cit. por Antonio Gasparetti, «Note Lopiane V. Ancora un plagio del
Marino» en Boletin de la Sociedad Castellonense de Cultura, XV1, 1935, p. 328.
Véase D. Alonso, «Lope despojado por Marino» en RFE, XXXIII, 1949,
pp. 110-143.

51 «Né voglio dir gia che i loro scrittori (de los jesuitas) erano di mala fede:
anzi moltissimi erano sinceri, credenti e patrioti, primo fra tutti Mariana [...]
furono un progresso, un naturale portato della storiay (Storia, I1, p. 275).

52 Storia, 1, p. 201.

53 Carlo Dionisotti, Geografia e Storia della Letteratura Italiana, Torino,
Einaudi, 1977 (22 ed.), p. 31.



104 Andrés Soria

54 Franco Lombardi, «Ancora una disputa su I'individuo e I'universale» en
Letteratura e Critica. Studi in onore di Natalino Sapegno, Roma, Bulzoni, 1974.
Vol. I, p. 31.

35 Wellek, op. cit., pp. 119-120.

36 Storia, 1, p. 220. He aqui la cita completa (se trata de la explicacion a la
aparicion de Beatriz, Purg., XXXI, 34-36): «Come si vede ¢ I'antica lotta tra il
senso e la ragione, che qui ha il suo termine; ¢ la vita tragica dell’anima fra gli
errori e le battaglie del senso, che qui si sciolglie in commedia, cio¢ in lieto fine,
con la vittoria dello spirito. L’idea ¢ piu che trasparente: ¢ manifestata diretta-
mente nel suo linguaggio teologico. Ma I'idea ¢ calata nella realta della vita e
produce una vera scena drammatica, con tale fusione di terreno e di celeste, di
passione e di ragione, di concreto e di astratto che vi trovi la stoffa di cui dovea
sorgere piu tardi il dramma spagnuolo» (el subrayado es nuestro).

57 Mario Puppo, «A.G. Schlegel nella critica italiana dell’Ottocento», en
Letteratura e Critica, cit. Vol. IV, pp. 419-455 (p. 448, n. 94 y ss.).

38 Rinaldo Froldi, «Giudizi di Romantici Italiani su Calderony, en Calde-
ron in Italia, Pisa, Goliardica, 1955, pp. 63-84.

59 Véase Hans Juretschke, «Federico Schlegel. Una interpretacion a la luz
de la edicion critica de sus obras, con especial consideracion de sus relaciones
hispanicas», en Filologia Moderna, X111 (1973), pp. 191-304 y sobre todo
Friedrich Schlegel, Obras Selectas (Ed. int. est. y n. por Hans Juretschke,
Trad. M.A. Vega), Madrid, Fundacion Universitaria Espafiola, 1983. Vol. II,
pp. 762-763.



	Francesco de Sanctis : notas a una crítica romántica

