Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 10 (1986)

Artikel: Négritude et exil

Autor: Moukouri Edeme, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-287546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-287546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NEGRITUDE ET EXIL

Parler des Noirs et de I’exil, c’est aborder un chapitre dou-
loureux a plus d’un point de vue pour les Négro-Africains de la
diaspora. Pour ceux qui n’ont pas connu la déportation, on
pourrait d’ailleurs étendre le débat aux différentes manifesta-
tions de la perte d’identité culturelle, cette ponction de I’hémi-
sphére droit du cerveau comme I’appelle Edouard Glissant. La
problématique impose forcément un double point de vue dyna-
mique et systématique pour traiter de ce probléme. Toutefois, si
’histoire de la traite négriére est pathétique, on peut affirmer
que les acquis contemporains, dont la plupart ont été rendus
possibles par I’exil, permettent de nuancer le pathétique de
cette histoire douloureuse.

C’est ainsi d’ailleurs que le paradigme de ’exil s’achéve sur
les retours dont le plus éminent, poétiquement parlant, est thé-
matisé par Césaire dans le Cahier d’un retour au pays natal:

Jai longtemps erré et je reviens vers la hideur désertée de vos plaies?,

affirme le poéte qui revient d’un exil long, douloureux, destruc-
teur. Le pays s’impose a lui comme un lieu de force qui lui per-
mettra de surmonter toutes les tares que suppose sa condition
antérieure et la conjoncture défavorable pour son peuple.

Qu’est ’errance qui s’achéve sinon le déracinement? «Vivre
déraciné, c’est vivre l'enfer»?. Quel a donc été I'enfer des
Négro-Africains? Des raisons humaines et institutionnelles
’ont rendu possible. Nous verrons lesquelles.

Précisons pourtant d’ores et déja que le déracinement est
premier dans l'ordre du vécu du négre nouveau, celui qui
invente la Négritude; second est son «détour», cette quéte des
raisons du déracinement; quant au retour, que chante le pocte
dans le Cahier, il n’est que troisieme dans cette chronologie
imaginaire.



110 Michel Moukouri Edeme

Le retour suppose une prise de conscience du fait que I'on
vit en enfer. Il est I'aboutissement d’une stratégie dont les
Négritudes littéraire et idéologique sont des modalités exem-
plaires a situer dans le droit fil des mouvements de la Negro
Renascence nord-américaine? et de l'indigénisme haitien?...
Pour nous, ce sont des tentatives désespérées de ne pas se laisser
détruire par la dureté d’un exil de plus de trois siécles, débou-
chant sur des nationalités consenties.

L’exil est conaturel de la conscience négre contemporaine.
Cette convergence commence a I'aube des temps modernes.

1. Le déracinement

Le déracinement a d’abord nom l’esclavage. Celui-ci est
déportation et dépossession du monde. Pour les Noirs, les pré-
misses a la dépossession collective sont doubles. Elles se jouent
ailleurs et prennent le visage de projets échevelés.

D’abord, et sans remonter au déluge, il faut situer le phéno-
meéne de la déportation dans le contexte de I’esclavage endé-
mique des époques médiévales et de la Réforme: il se cantonne,
pour ’essentiel, sur les bords de la Méditerranée, les chrétiens
asservissant les musulmans et vice-versa. Dans ce trafic, des
Noirs soudanais sont réguliérement revendus par des Maures
aux Espagnols. Or, a la fin du XVe siécle, ces pratiques sont
profondément ancrées dans les habitudes des populations
latines et barbaresques. C’est ce qui va faire le malheur du
monde noir.

Ensuite, et complémentairement, I’empire américain de
I’Espagne, constitué deés la fin du XVe siécle, a besoin d’'une
main-d’ceuvre abondante et résistante pour la mise en valeur
des terres nouvelles. Les colons imposeront a la métropole le
double systéeme d’exploitation par le «repartimiento» et par
I’ «encomienday.

Le repartimiento consiste schématiquement en le contingen-
tement des populations locales et leur attribution aux Espa-
gnols émigrés en Amérique. Ces colons les font trimer dans les
mines, la construction des routes, ’élevage ou I’agriculture... 1l
va sans dire qu’il s’agit d’activités voraces en hommes. L’institu-
tion du repartimiento est 1également tolérée a partir de 1503.



Négritude et exil 111

L’encomienda correspond, pour sa part, & une concession
territoriale cédée a un conquistador avec toutes les populations
qui 'occupaient et qui deviennent la gléebe du colon.

Ces deux institutions seront combattues par le théologien et
moraliste Bartolomé de Las Casas. C’est d’ailleurs a ce propos
qu’elles nous intéressent. Le grand défenseur de la cause des
Indiens d’Amérique qu’est Las Casas se rendit en Espagne en
1516 pour présenter & Charles Quint un projet de «Réformation
des Indes» dont les conséquences seront désastreuses pour le
continent africain. Il proposait que les indigénes des territoires
américains soient ménagés, que soit aboli le travail forcé per-
sonnalisé par le repartimiento et que soit favorisée leur expan-
sion démographique. Par compensation, et pour que I’économie
coloniale ne soit pas désorganisée, s’inspirant de l'esclavage
endémique sur les bords de la Méditerranée, Las Casas suggére
de remplacer les Indiens par des Noirs, plus résistants au climat
tropical, a la besogne dans les mines et I’agriculture et — pour-
quoi pas — peut-étre moins évidemment hommes et doués d’'une
ame que les indigénes américains.

Ce sont les prémisses de I’exil: le sort des Noirs d’Afrique se
jouait ainsi, a ’aube des temps modernes, sans qu’aucun d’entre
eux flit partie prenante dans la monstrueuse transaction. Un
role de marchandise de substitution, de béte de somme, leur
était échu. Il allait dépeupler et affaiblir durablement le
continent noir.

Le poéte révera cette horreur rétrospectivement comme le
point de départ d’une conquéte culturelle inédite:

On a cloué un peuple aux bateaux de haut bord, on a vendu, loué, tro-
qué la chair. Et la vieillesse pour le menu, les hommes aux moissons
de sucres, et la femme pour le prix de son enfant. Il n’est plus de mys-
tére ni d’audace: les Indes sont marché de mort; le vent le clame
maintenant, droit sur la proue! Ceux qui ont incendié amour et le
désir; ce sont Navigateurs. Ils ont tourné la face vers la forét, ils
demandent, muets, quelque parole. Langage, une autre fois, de nudité.
Pour le muscle, tant de mots. O Langage désert, et sa grammaire
mortuaire! Pour la denture, encore tant... Jusqu'a 'Oméga du monde
nouveau!”

Le poéme se fait 14 recension: de la douleur 4 I'illumination,
cette laisse s’achéve avec I’évocation de la nouveauté qui rompt
le cercle infernal du rapt et de la sujétion.



112 Michel Moukouri Edeme

De fait, 'accomplissement du déracinement par la déporta-
tion massive et sé€lective des populations jeunes et vigoureuses
va mener les contingents de ’Afrique aux Amériques: le Brésil
au sud, les Antilles au centre et la partie méridionale des Etats-
Unis au nord.

Or, lorsqu’on parcourt les étapes constitutives de la Négri-
tude littéraire et idéologique, on constate que ces deux derniéres
régions ont joué un rodle de précurseur dans ce processus. Le
concept de «détoury, qui préside a la naissance de la Négritude,
est d’ailleurs essentiellement lié & la composante antillaise de
cette lame de fond.

2. Prise de conscience: Negro Renascence et indigénisme

L’une des définitions qu’Aimé Césaire, I'inventeur de la
notion de Négritude, donne de celle-ci:

la simple reconnaissance du fait d’étre noir, et 'acceptation de ce
fait, de notre destin de noir, de notre histoire et de notre culture®

est un écho a peine déformé de la déclaration de W.E.B. Du
Bois en 1890, soit plus de quarante ans avant que la notion ne
soit forgée:

Je suis negre, et je me glorifie de ce nom; je suis fier du sang qui
coule dans mes veines’.

Or, Du Bois doit étre considéré comme un marginal dans la
société nord-américaine plutdt que comme un exilé: il fut un
authentique militant dans les luttes pour obtenir I’égalité de
traitement entre les citoyens américains, quelle que soit leur ori-
gine raciale. En tant que fondateur du Mouvement Niagara, il
affirmait 4 ses partisans noirs:

Nous ne devons pas accepter d’étre 1ésés, ne fusse que d’un iota, de
nos pleins droits d’homme. Nous revendiquons tout droit particu-
lier appartenant 4 tout Américain né libre au point de vue poli-
tique, civil et social®.

Pour lui donc, étre Noir n’excluait absolument pas le fait
d’assumer la citoyenneté américaine. Ce qui signifie aussi que
ce sont essentiellement les problémes qui se posaient & ’homme



Négritude et exil 113

de couleur récemment émancipé et établi dans ses droits
civiques, en butte au racisme, a la violence raciale et a ’hostilité
de la composante anglo-saxonne de la société américaine, ce
sont ces problemes qui font régresser Du Bois vers le racial
comme refus de se laisser aliéner. Corollairement, 1l nous a été
extrémement difficile de dénicher des ceuvres fortement inves-
ties du paradigme de I'exil dans la production poétique afri-
caine sud-saharienne (a ’exclusion de I’Afrique du Sud, cela va
de soi)... Il n’y a jamais que le Camerounais Valére Epée, qui a
longtemps vécu aux Etats-Unis, a avoir publié, avec Transatlan-
tic Blues®, une authentique ceuvre de I’exil collectif.

La société américaine se présente comme un milieu ou le
métissage pose un probléme d’identité a une frange importante
de la population a la fin du XIXe siécle. Le choix ne lui est, ni
aisé, ni facilité par la conjoncture. Pour ceux-la, 'option de
Pappartenance au milieu negre est un choix périlleux, la réfé-
rence essentielle qu’est ’Afrique s’étant perdue dans la repré-
sentation individuelle et collective. On verra ainsi Du Bois
postuler, sous forme de compensation, une Afrique mythique et
échevelée:

Il ne s’agit pas d’un pays, c’est un monde, un univers se suffisant a
lui-méme... C’est le grand cceur du Monde Noir ou Iesprit désire
ardemment mourir. C’est une vie si briilante, entourée de tant de
flammes qu’on y nait avec une dme terrible, pétillante de vie. On y
saute a ’encontre du soleil pour y faire venir comme une grande
main du destin, la force lente, tranquille et écrasante du sommeil

tout puissant, du silence d’'un pouvoir immuable qui se retrouve

au-dela, a I'intérieur et tout autour!9.

Du Bois préceéde la Negro Renascence de Harlem qui s’éten-
dra sur une décennie entre 1918 environ et 1928. Celle-ci
comptera des personnalités comme Countee Cullen, Claude
Mac Kay, Langston Hughes... Ces deux derniers, présents en
France dans les années 30, contribueront grandement A orienter
le désir de révolte de la génération de la Négritude.

Le sentiment de I’exil, cette conscience douloureuse du
déracinement, ne génére cependant pas forcément le mythe de
la puissance tel qu’il se déploie dans les Ames noires de Du Bois.
Langston Hughes en atteste lorsqu’il manifeste 'impuissance et



114 Michel Moukouri Edeme

le désarroi des négres américains qui, pourtant, restent
d’authentiques Américains malgré leur situation:

Nous pleurons parmi les gratte-ciel
Ainsi que nos ancétres
Pleuraient parmi les palmiers de lAfrique'.

Le parallélisme ainsi esquissé semble manifester une confusion
en réduisant le déracinement a la souffrance banale de la quoti-
dienneté, en faisant des villes américaines des espaces ni plus, ni
moins enviables que la terre des ancétres. Ceci montre bien le
caractére irréversible, pour un Noir américain, de son implanta-
tion dans le nouveau pays qui est le sien. — Et nous verrons,
aprés I'illusion universaliste du monde noir devenu un sous la
banniére de la Négritude, un poéte comme Glissant, tirer sa
révérence a la grande patrie pour s’attacher a 1’Antillanité ou
petite patrie.

Avec ce poeme d’un des ténors de la Negro Renascence,
nous découvrons que la conscience noire vise une patrie
mythique mais que le combat reste essentiellement celui du
citoyen d’Etats réels déja constitués.

La grande affaire des neégres des Etats-Unis a été, dans les
années 20, de manifester la prise de conscience de leurs origines
sans que I'on puisse a4 proprement parler articuler I’hypothese
de I’exil A leur propos. Il n’est nullement dans leur intention de
faire le voyage a rebours comme le préconise pourtant, a la
méme époque, le Jamaicain Marcus Garvey.

De ce premier exemple de conscience d’'un manque, nous
retirons le fait que le transbordement aurait pu étre une réussite
si le probléme social de la souveraineté n’était venu remettre en
cause ce qui, institutionnellement, était un acquis décisif des la
fin de la guerre de Sécession aux Etats-Unis.

Or, si le probléme essentiel de la génération de la Negro
Renascence est une question d’identité, il n’en sera pas de méme
de leurs successeurs antillais, poétes et romanciers de la Négri-
tude puis de I’Antillanité.

Entre les uns et les autres, cependant, il y a le cas particulier
de Haiti. L’Indigénisme haitien de la fin des années 20 présente
des traits communs avec le soulévement négre américain, en ce
sens que le cadre institutionnel en est un Etat constitué depuis



Négritude et exil 115

le début du XIXe siécle et qu’une conscience nationale limitera
toute velléité de régression réelle vers I’Afrique.

C’est fort de ces deux cadres limitatifs, que Jean Price-Mars
définira les priorités culturelles loin de toute nostalgie:

Nous n’avons de chances d’étre nous-mémes que si nous ne répu-
dions aucune part de ’héritage ancestral. Eh bien! cet héritage, il
est pour les huit dixiémes un don de I’Afrique 2.

Si I’exil pose des problémes apparemment insolubles comme
ceux qu'évoque Léon Laleau dans ces alexandrins célébres mal-
gré la lourdeur et la complaisance dans le tableau:

Ce cceur obsédant qui ne correspond

Pas avec mon langage et mes costumes

Et sur lequel mordent comme un crampon
Des sentiments d’emprunt et des coutumes
D’Europe sentez-vous cette souffrance

Et ce désespoir a nul autre égal
D’apprivoiser avec des mots de France

Ce caeur qui m’est venu du Sénégal?'3

nous pensons plutdt au chef-d’ceuvre de Jacques Stephen
Alexis, L’Espace d’un cillement, dans lequel P’exil est un préa-
lable, pour Eglantina et El Caucho. Il permet I'oubli et rend
possible I’extraordinaire reconquéte de l'autre et de soi-méme
dans le dévoilement progressif des sens de ’homme, ces dimen-
sions qui nous donnent le monde transversalement et en font
une structure polymorphique. Les pleines retrouvailles devien-
nent ainsi 'occasion de revivre la mémoire intégrale, d’étre plus
homme qu’on ne le fut jamais et d’éprouver partiellement
I'infini qui git en nous et qui est I'étranger que nous devrions
étre.

Peut-étre est-ce dans ce roman qui ne théorise pas, mais qui
révele par touches successives ’épaisseur mortelle du déracine-
ment, que 'on éprouve le mieux ce que d’autres ont approché
par le discours de l'intelligence, mais qu’ils ne nous font pas
vivre dangereusement: que l’exil, le déracinement, ’oubli de so1
sont autant d’épreuves qui nous font, au cas ou nous leur résis-
tons jusqu’au bout, gotiter a I’élixir de la vraie vie?

La forme spécifique de la prise de conscience qui débou-
chera, chez les francophones noirs, sur I'émergence de la Négri-
tude, a été baptisée par Glissant le dérour.



116 Michel Moukouri Edeme

3. Le détour

Qu’il s’agisse des Noirs américains ou des Haitiens, nous
remarquons un méme phénoméne paradoxal: la conscience
qu’ils ont d’étre noirs ne s’accompagne pas, ni chez les uns ni
chez les autres, d’'une volonté de partir, de s’en retourner a ce
que Senghor désigne comme la source ou les lamantins vont
s’abreuver dans sa post-face a Ethiopiques.

S’il y a volonté d’évasion, comme Richard Wright le suggé-
rera dans Black Boy, c’est plutdt pour s’échapper du Sud raciste
et se rendre dans le Nord jugé accueillant et peu enclin a la
discrimination raciale. Cette résolution nous place dans la pers-
pective des pays-continents dont 'immensité donne des alterna-
tives aux personnes.

C’est une dimension qui manque aux petites Antilles:

Quelques milliers de mortiférés qui tournent en rond dans la calebasse
d’une ile'?

tel est le tableau saisissant de ces «Antilles dynamitées par
I’alcool» et que les jeunes quittent pour aller parfaire leur for-
mation dans les grandes écoles métropolitaines, faisant ainsi un
exil a rebours de celui que firent leurs ancétres.

Edouard Glissant a imaginé un scénario fictif per¢u par lui
comme une ruse du réel. Si Senghor pensait que les lamantins
vont boire 4 la source de la tradition, Glissant suggere que, le
lieu de regroupement des jeunes en formation ayant été Paris
(ou les jeunes Noirs font enfin leur jonction en 1934, date de
fondation de la revue L’Etudiant noir et, probablement, de la
création du néologisme Négritude par Césaire entouré de
Senghor et Damas), il s’agit, non pas d’un retour aux sources de
la tradition négro-africaine, mais d’'un détour par le continent
ou la modernité prit son envol.

Pour une fois

Encore, il est un mousse sur le pont, qui ne balance pas les cables vers
lamarre (il est trop jeune, malhabile)

Mais il sourit au nceud d’eau grise sur la coque délagant son
épaisseur...

Trois siécles ont noué de paille et de sablure ce venant

Non pas tombé du mat, lui, mais échoué dans la clarté sans épissures,
sans écueils



Négritude et exil 117

(A peine une ile est apparue, qu’un séisme a portée, c’est une fleur des
eaux,

Puis elle est retombée vers les profonds coraux)

Echoué, paysan des Indes surannées, fils de la terre du passé qui jadis
fut terre a venir...

Bientét la plaine, les champs d’or, oit une ville transparait!>

Le détour, c’est toute une histoire. On n’a pas assez pris
garde, par exemple, au fait que dans le Cahier il y a deux
départs: le premier est pour conduire le po¢te en Europe, et le
second pour le ramener vers les Antilles. Le premier voyage est
décisif dans 'ordre psychologique; il permet la découverte de
soi par le poéte et donc la relativisation des défauts de la collec-
tivité. Le negre nouveau est d’autant plus prét a assumer sa
condition et a s’identifier qu’il ne se fait plus guere d’illusions
sur la pureté de son Moi.

Est-ce donc la tradition negre que le jeune en formation
dans les cénacles du savoir occidental appréhende lors de son
sé¢jour de formation en métropole? Non! C’est plutot la «folie»
qui a changé la face du monde depuis quatre siécles.

L’exil consenti des jeunes en formation aurait donc pour
fonction essentielle de contaminer les descendants de ceux qui
furent les victimes de la traite négriére. Le détour de toute une
génération par 'Europe ou les Antillais réalisent la jonction
avec les Noirs originaires du continent-mére apparait donc
effectivement comme une dérive fondatrice. 11 s’agit encore de
comprendre ce qui résulte de ces retouvailles préalables au
retour, mais parfois aussi présentées comme un ressourcement.

4. La Négritude

C’est au cours des années de partage entre les différentes
composantes de la diaspora negre et des représentants du
continent d’origine que le concept de Négritude est forgé, en
plein dans les années susceptibles d’étre désignées comme celles
du détour par Paris. Cet accomplissement n’est pas indifférent.
Il est toutefois malaisé de faire la part des choses en se référant
au texte du Cahier d’un retour au pays natal qui donne certes des
indications précieuses, mais qui est surchargé par des apports
de 1942 fonciérement étrangers a la problématique initiale.



118 Michel Moukouri Edeme

Cette mise en garde faite, nous dirons que l'une des
conséquences inattendues de la jonction des ethnies négres est
la révélation de ses potentialités & chacune des composantes:

I'ceuvre de 'homme vient seulement de commencer

et il reste @ 'homme a conquérir toute interdiction immobilisée aux
coins de sa ferveur et aucune race ne posséde le monopole de la beauté,
de lintelligence, de la force

et il est place pour tous au rendez-vous de la conquéte et nous savons
maintenant que le soleil tourne autour de notre terre éclairant la par-
celle qu’a fixée notre volonté seule et que toute étoile chute de ciel en
terre a notre commandement sans limite'©.

La mutation fondamentale ainsi annoncée en le négre est per-
cue par Césaire comme I’essentiel de la Négritude. C’est ainsi
que le changement d’option sur 'univers, ’aspect dynamique de
I'insertion de ’homme dans le monde expriment bien 1’accepta-
tion de I’évidence premiére qui, psychologiquement, méne a
I’affranchissement par rapport a toutes les aliénations.

Or, cette Négritude a pu étre jugée insuffisante par certains
pairs du poéte, notamment Senghor qui préfére nettement en
faire les valeurs de la culture négre, un héritage chiffrable donc
et non pas une transformation fondamentale de mentalité.

La distance qui sépare Senghor de Césaire, c’est probable-
ment la situation objective personnelle vécue par chacun d’eux:
I'un est Antillais, c’est-a-dire issu d’'un univers dans lequel le
probléme racial et I’aliénation sous toutes ses formes sont perti-
nents alors que l'autre a comme référence sociale une Afrique
dans laquelle le déracinement, pour étre effectif, n’en était pas
moins caché, puisque essentiellement institutionnel: avant son
détour, Senghor avait eu I'occasion de vivre sa société d’origine
comme milieu cohérent et référence culturelle satisfaisante.
Cela n’est nullement le cas des Antillais et, & plus forte raison,
de Césaire. Senghor vit 4 Paris un exil primaire tandis que ses
amis de la diaspora en sont a un exil secondaire. Ces derniers se
préoccupent de la folie qui a pu guider les Découvreurs comme
Colomb, Marco Polo, Vasco de Gama ou Magellan, créateurs
d’espaces nouveaux, accoucheurs d’'un monde a ’horizon infini,
tandis que leur compagnon africain essaie de régresser vers le
pays d’enfance.



Négritude et exil 119

Les problémes sont donc loin d’étre similaires, ce qui sera a
lorigine d’une distorsion de la notion de Négritude qui
n’accede que difficilement a la dignité de concept.

Pour les uns, la Négritude est ainsi le point de départ d’un
processus d’appropriation du monde tel qu’il devrait étre; elle
est la «foliey qui réalise des miracles:

Parfois on me voit d’un grand geste du cerveau,

happer un nuage trop rouge

ou une caresse de pluie, ou un prélude du vent,

ne vous tranquillisez pas outre mesure:

Je force la membrane vitelline qui me sépare de moi-méme,
Je force les grandes eaux qui me ceinturent de sang'” .

Pour l'autre, elle est statique, donnée et 1l ne resterait plus
qu’a en jouir comme un héritier méritant.

Mais, bien sir, si la Négritude n’est pas I’aboutissement
d’un processus de reprise de soi, ’exil n’est plus un phénomene
pertinent et toute la dynamique du retour éventuel est niée
d’avance. On se retrouve dans un monde sans perspective: ni
espoir, ni désespoir ne viennent plus alimenter la quotidienneté
de l’effort.

Les jeunes générations ne s’y sont pas trompées, qui rejet-
tent intuitivement la voie senghorienne de la Négritude au pro-
fit de 'option plus combative de Césaire.

5. Le retour

L’on ne saurait cependant terminer ce bref tour d’horizon
sans parler des retours. La génération de la Négritude, Antillais
et Africains indifféremment, semble avoir réussi les siens. La
période de la décolonisation qui succéde a la Seconde Guerre
mondiale leur donne 1'occasion de s’investir dans la bataille
pour la naissance des Etats post-coloniaux. Aux Antilles, la
création culturelle devient la grande affaire et les revues succe-
dent aux revues; la premiére, et la plus importante, dans les
petites Antilles, ayant été celle de Césaire et Ménil, Tropiques
(1941-1945). En Afrique, des voix s’élévent, qui demandent
I'indépendance, ce qui s’accomplira pour I’essentiel en 1960.



120 Michel Moukouri Edeme

C’est alors qu’'un phénoméne nouveau et inquiétant pointe
au plan institutionnel: le terrorisme d’Etat et sa cohorte de
maux. La pratique de la souveraineté s’avére trés rapidement
étre un accaparement du pouvoir au profit d’un seul ou d’une
minorité jaloux de leurs prérogatives et féroces dans la répres-
sion de toute velléité susceptible de nuire a celles-ci.

La s’inaugure un nouveau cycle d’exil, drame des réfugiés.
La aussi s’annonce une €re du soupgon qui rejette la nostalgie
du terroir loin des préoccupations des élites du dehors.

Nous conclurons cet exposé sur la Négritude et I’exil en
insistant sur le fait que c’est un phénomene séculaire et que le
siecle a manifesté une étonnante mutation, source de la littéra-
ture de la Négritude, chez les descendants des victimes de
I’exode forcé des débuts des temps modernes.

Si l'exil est donc un phénomeéne de dépossession du monde,
s’il dépouille de fagon absolue les Noirs razziés, il semble por-
teur d’espoir dans la mesure ou il peut s’interpréter comme une
introduction a la modernité. A cet exil ancien, constitutif du
monde actuel, est cependant en train de se substituer une forme
nouvelle, maligne, de I’exil, consécutive & une mauvaise com-
préhension de I'essence de la modernité par des potentats se
référant toujours aux modes tyranniques de gestion de ’auto-
rité. Le refuge que demandent ces exilés d’un nouveau type,
apatrides et victimes d’appétits boulimiques, sera-t-il fécondant
comme a pu I’étre, du fond du préjugé le plus opiniatre, le lieu
de convergence de tous les détours du premier tiers de ce siécle,
Paris?

Michel Moukouri Edeme
Douala (Cameroun)



Négritude et exil 121

NOTES

L Césaire, Aimé. Cahier d’un retour au pays natal, Présence Africaine.
2 Abrahams, Peter. «Les Noirs» in Hughes, Trésor Africain, Seghers.

3 Mouvement essentiellement littéraire, né dans les milieux négro-améri-
cains de Harlem, New York, en 1918.

4 L’indigénisme représente un retour aux sources africaines du folklore
haitien a partir des années 20 en réaction contre, d’'une part, la dominante fran-
caise de la culture officielle et, d’autre part, I'occupation nord-américaine qui
dure depuis 1915.

5 Glissant, Edouard. Les Indes, Seuil.

6 Césaire, A., cité par Senghor, L. S., in «Problématique de la Négritude»
recueilli dans Liberté 111, Seuil.

" Du Bois, W.E.B. cité par Kesteloot, L. in Anthologie négro-africaine,
Marabout.

8 Id., ibid.

® Epée, Valére. Transatlantic Blues, CLE, Yaoundé.

10 Du Bois, W.E.B. Ames noires, cité par Kesteloot, op. cit.
11 Hughes, Langston. Avoir peur, Seghers.

12 Price-Mars, Jean. Ainsi parla oncle, Haiti.

13 Laleau, Léon. Musique négre, cité par Senghor in Anthologie de la nou-
velle poésie négre et malgache, PUF.

14 Césaire, A. Cahier..., op. cit.

5 Glissant, E. Les Indes, op. cit.
16 Césaire, A. Cahier..., op. cit.
17 Id., ibid.

—

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

Césaire, Aimé. Cahier d’un retour au pays natal, Présence Africaine, 1956
et 1983.

Fanon, Franz. Peau noire, masques blancs, Seuil, 1952.
Glissant, Edouard. Poémes, Seuil, 1964.

Glissant, Edouard. L’Intention poétique, Seuil, 1969.
Glissant, Edouard. Soleil de la conscience, Seuil, 1956.

Kesteloot, Lilyan. Anthologie négro-africaine, Les Nouvelles éditions
Marabout, Verviers, Belgique, 1967 et 1983.

Mahn-Lot, M. Barthélémy de Las Casas, I'évangile et la force, Ed. du Cerf,
1964.

Senghor, L.S. Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache, PUF, 1948.

Senghor, L.S. Liberté 111, Seuil, 1977.

Revue Présence Africaine, N° sp. 8, 9, 10, Premier congreés international des
Ecrivains et Artistes Noirs, Présence Africaine, 1956.

Revue Peuples Noirs, Peuples Africains, N° sp. 20, Les Retours, Ed. des
peuples noirs, Paris, 1981.






	Négritude et exil

