
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 10 (1986)

Artikel: Négritude et exil

Autor: Moukouri Edeme, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-287546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-287546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NÉGRITUDE ET EXIL

Parler des Noirs et de l'exil, c'est aborder un chapitre
douloureux à plus d'un point de vue pour les Négro-Africains de la
diaspora. Pour ceux qui n'ont pas connu la déportation, on
pourrait d'ailleurs étendre le débat aux différentes manifestations

de la perte d'identité culturelle, cette ponction de l'hémisphère

droit du cerveau comme l'appelle Edouard Glissant. La
problématique impose forcément un double point de vue
dynamique et systématique pour traiter de ce problème. Toutefois, si

l'histoire de la traite négrière est pathétique, on peut affirmer
que les acquis contemporains, dont la plupart ont été rendus
possibles par l'exil, permettent de nuancer le pathétique de
cette histoire douloureuse.

C'est ainsi d'ailleurs que le paradigme de l'exil s'achève sur
les retours dont le plus eminent, poétiquement parlant, est thé-
matisé par Césaire dans le Cahier d'un retour au pays natal:

J'ai longtemps erré et je reviens vers la hideur désertée de vos plaies1,

affirme le poète qui revient d'un exil long, douloureux, destructeur.

Le pays s'impose à lui comme un lieu de force qui lui
permettra de surmonter toutes les tares que suppose sa condition
antérieure et la conjoncture défavorable pour son peuple.

Qu'est l'errance qui s'achève sinon le déracinement? «Vivre
déraciné, c'est vivre l'enfer»2. Quel a donc été l'enfer des

Négro-Africains? Des raisons humaines et institutionnelles
l'ont rendu possible. Nous verrons lesquelles.

Précisons pourtant d'ores et déjà que le déracinement est

premier dans Tordre du vécu du nègre nouveau, celui qui
invente la Négritude; second est son «détour», cette quête des
raisons du déracinement; quant au retour, que chante le poète
dans le Cahier, il n'est que troisième dans cette chronologie
imaginaire.



110 Michel Moukouri Edeme

Le retour suppose une prise de conscience du fait que Ton
vit en enfer. Il est l'aboutissement d'une stratégie dont les

Négritudes littéraire et idéologique sont des modalités
exemplaires à situer dans le droit fil des mouvements de la Negro
Renascence nord-américaine3 et de Tindigénisme haïtien4...
Pour nous, ce sont des tentatives désespérées de ne pas se laisser
détruire par la dureté d'un exil de plus de trois siècles, débouchant

sur des nationalités consenties.
L'exil est conaturel de la conscience nègre contemporaine.

Cette convergence commence à l'aube des temps modernes.

7. Le déracinement

Le déracinement a d'abord nom l'esclavage. Celui-ci est
déportation et dépossession du monde. Pour les Noirs, les
prémisses à la dépossession collective sont doubles. Elles se jouent
ailleurs et prennent le visage de projets échevelés.

D'abord, et sans remonter au déluge, il faut situer le phénomène

de la déportation dans le contexte de l'esclavage
endémique des époques médiévales et de la Réforme: il se cantonne,
pour l'essentiel, sur les bords de la Méditerranée, les chrétiens
asservissant les musulmans et vice-versa. Dans ce trafic, des
Noirs soudanais sont réguhèrement revendus par des Maures
aux Espagnols. Or, à la fin du XVe siècle, ces pratiques sont
profondément ancrées dans les habitudes des populations
latines et barbaresques. C'est ce qui va faire le malheur du
monde noir.

Ensuite, et complémentairement, l'empire américain de
l'Espagne, constitué dès la fin du XVe siècle, a besoin d'une
main-d'œuvre abondante et résistante pour la mise en valeur
des terres nouvelles. Les colons imposeront à la métropole le
double système d'exploitation par le «repartimiento» et par
T «encomienda».

Le repartimiento consiste schématiquement en le contingentement

des populations locales et leur attribution aux Espagnols

émigrés en Amérique. Ces colons les font trimer dans les
mines, la construction des routes, l'élevage ou l'agriculture... Il
va sans dire qu'il s'agit d'activités voraces en hommes. L'institution

du repartimiento est légalement tolérée à partir de 1503.



Négritude et exil 111

L'encomienda correspond, pour sa part, à une concession
territoriale cédée à un conquistador avec toutes les populations
qui l'occupaient et qui deviennent la glèbe du colon.

Ces deux institutions seront combattues par le théologien et
moraliste Bartolomé de Las Casas. C'est d'ailleurs à ce propos
qu'elles nous intéressent. Le grand défenseur de la cause des
Indiens d'Amérique qu'est Las Casas se rendit en Espagne en
1516 pour présenter à Charles Quint un projet de «Réformation
des Indes» dont les conséquences seront désastreuses pour le
continent africain. Il proposait que les indigènes des territoires
américains soient ménagés, que soit aboli le travail forcé
personnalisé par le repartimiento et que soit favorisée leur expansion

démographique. Par compensation, et pour que l'économie
coloniale ne soit pas désorganisée, s'inspirant de l'esclavage
endémique sur les bords de la Méditerranée, Las Casas suggère
de remplacer les Indiens par des Noirs, plus résistants au climat
tropical, à la besogne dans les mines et l'agriculture et - pourquoi

pas - peut-être moins évidemment hommes et doués d'une
âme que les indigènes américains.

Ce sont les prémisses de l'exil: le sort des Noirs d'Afrique se

jouait ainsi, à l'aube des temps modernes, sans qu'aucun d'entre
eux fût partie prenante dans la monstrueuse transaction. Un
rôle de marchandise de substitution, de bête de somme, leur
était échu. Il allait dépeupler et affaiblir durablement le
continent noir.

Le poète rêvera cette horreur rétrospectivement comme le
point de départ d'une conquête culturelle inédite:

On a cloué un peuple aux bateaux de haut bord, on a vendu, loué,
troqué la chair. Et la vieillesse pour le menu, les hommes aux moissons
de sucres, et la femme pour le prix de son enfant. Il n'est plus de mystère

ni d'audace: les Indes sont marché de mort; le vent le clame
maintenant, droit sur la proue! Ceux qui ont incendié l'amour et le

désir; ce sont Navigateurs. Ils ont tourné la face vers la forêt, ils
demandent, muets, quelque parole. Langage, une autre fois, denudile.
Pour le muscle, tant de mots. O Langage désert, et sa grammaire
mortuaire! Pour la denture, encore tant... Jusqu'à l'Oméga du monde
nouveau!5

Le poème se fait là recension: de la douleur à l'illumination,
cette laisse s'achève avec l'évocation de la nouveauté qui rompt
le cercle infernal du rapt et de la sujétion.



112 Michel Moukouri Edeme

De fait, l'accomplissement du déracinement par la déportation

massive et sélective des populations jeunes et vigoureuses
va mener les contingents de l'Afrique aux Amériques: le Brésil
au sud, les Antilles au centre et la partie méridionale des Etats-
Unis au nord.

Or, lorsqu'on parcourt les étapes constitutives de la Négritude

littéraire et idéologique, on constate que ces deux dernières
régions ont joué un rôle de précurseur dans ce processus. Le
concept de «détour», qui préside à la naissance de la Négritude,
est d'ailleurs essentiellement lié à la composante antillaise de
cette lame de fond.

2. Prise de conscience: Negro Renascence et indigénisme

L'une des définitions qu'Aimé Césaire, l'inventeur de la
notion de Négritude, donne de celle-ci:

la simple reconnaissance du fait d'être noir, et l'acceptation de ce

fait, de notre destin de noir, de notre histoire et de notre culture6

est un écho à peine déformé de la déclaration de W.E.B. Du
Bois en 1890, soit plus de quarante ans avant que la notion ne
soit forgée:

Je suis nègre, et je me glorifie de ce nom; je suis fier du sang qui
coule dans mes veines7.

Or, Du Bois doit être considéré comme un marginal dans la
société nord-américaine plutôt que comme un exilé: il fut un
authentique militant dans les luttes pour obtenir l'égalité de
traitement entre les citoyens américains, quelle que soit leur
origine raciale. En tant que fondateur du Mouvement Niagara, il
affirmait à ses partisans noirs:

Nous ne devons pas accepter d'être lésés, ne fusse que d'un iota, de

nos pleins droits d'homme. Nous revendiquons tout droit particulier

appartenant à tout Américain né libre au point de vue
politique, civil et social8.

Pour lui donc, être Noir n'excluait absolument pas le fait
d'assumer la citoyenneté américaine. Ce qui signifie aussi que
ce sont essentiellement les problèmes qui se posaient à l'homme



Négritude et exil 113

de couleur récemment émancipé et étabh dans ses droits
civiques, en butte au racisme, à la violence raciale et à ThostiUté
de la composante anglo-saxonne de la société américaine, ce
sont ces problèmes qui font régresser Du Bois vers le racial
comme refus de se laisser aliéner. Corollairement, il nous a été
extrêmement difficile de dénicher des œuvres fortement investies

du paradigme de l'exil dans la production poétique
africaine sud-saharienne (à l'exclusion de l'Afrique du Sud, cela va
de soi)... Il n'y ajamáis que le Camerounais Valére Epée, qui a

longtemps vécu aux Etats-Unis, à avoir pubUé, avec Transatlantic
Blues9, une authentique œuvre de l'exil collectif.
La société américaine se présente comme un milieu où le

métissage pose un problème d'identité à une frange importante
de la population à la fin du XIXe siècle. Le choix ne lui est, ni
aisé, ni facilité par la conjoncture. Pour ceux-là, l'option de
l'appartenance au milieu nègre est un choix périlleux, la
référence essentielle qu'est l'Afrique s'étant perdue dans la
représentation individuelle et collective. On verra ainsi Du Bois
postuler, sous forme de compensation, une Afrique mythique et
échevelée:

Il ne s'agit pas d'un pays, c'est un monde, un univers se suffisant à
lui-même... C'est le grand cœur du Monde Noir où l'esprit désire
ardemment mourir. C'est une vie si brûlante, entourée de tant de
flammes qu'on y naît avec une âme terrible, pétillante de vie. On y
saute à l'encontre du soleil pour y faire venir comme une grande
main du destin, la force lente, tranquille et écrasante du sommeil
tout puissant, du silence d'un pouvoir immuable qui se retrouve
au-delà, à l'intérieur et tout autour10.

Du Bois précède la Negro Renascence de Harlem qui s'étendra

sur une décennie entre 1918 environ et 1928. Celle-ci
comptera des personnalités comme Countee Cullen, Claude
Mac Kay, Langston Hughes... Ces deux derniers, présents en
France dans les années 30, contribueront grandement à orienter
le désir de révolte de la génération de la Négritude.

Le sentiment de l'exil, cette conscience douloureuse du
déracinement, ne génère cependant pas forcément le mythe de
la puissance tel qu'il se déploie dans les Ames noires de Du Bois.
Langston Hughes en atteste lorsqu'il manifeste l'impuissance et



114 Michel Moukouri Edeme

le désarroi des nègres américains qui, pourtant, restent
d'authentiques Américains malgré leur situation:

Nous pleurons parmi les gratte-ciel
Ainsi que nos ancêtres
Pleuraient parmi les palmiers de l'Afrique * *.

Le parallélisme ainsi esquissé semble manifester une confusion
en réduisant le déracinement à la souffrance banale de la
quotidienneté, en faisant des villes américaines des espaces ni plus, ni
moins enviables que la terre des ancêtres. Ceci montre bien le
caractère irréversible, pour un Noir américain, de son implantation

dans le nouveau pays qui est le sien. - Et nous verrons,
après l'illusion universaliste du monde noir devenu un sous la
bannière de la Négritude, un poète comme Glissant, tirer sa
révérence à la grande patrie pour s'attacher à TAntillanité ou
petite patrie.

Avec ce poème d'un des ténors de la Negro Renascence,
nous découvrons que la conscience noire vise une patrie
mythique mais que le combat reste essentiellement celui du
citoyen d'Etats réels déjà constitués.

La grande affaire des nègres des Etats-Unis a été, dans les
années 20, de manifester la prise de conscience de leurs origines
sans que Ton puisse à proprement parler articuler l'hypothèse
de l'exil à leur propos. Il n'est nullement dans leur intention de
faire le voyage à rebours comme le préconise pourtant, à la
même époque, le Jamaïcain Marcus Garvey.

De ce premier exemple de conscience d'un manque, nous
retirons le fait que le transbordement aurait pu être une réussite
si le problème social de la souveraineté n'était venu remettre en
cause ce qui, institutionnellement, était un acquis décisif dès la
fin de la guerre de Sécession aux Etats-Unis.

Or, si le problème essentiel de la génération de la Negro
Renascence est une question d'identité, il n'en sera pas de même
de leurs successeurs antillais, poètes et romanciers de la Négritude

puis de TAntillanité.
Entre les uns et les autres, cependant, il y a le cas particulier

de Haïti. L'Indigénisme haïtien de la fin des années 20 présente
des traits communs avec le soulèvement nègre américain, en ce
sens que le cadre institutionnel en est un Etat constitué depuis



Négritude et exil 115

le début du XIXe siècle et qu'une conscience nationale limitera
toute velléité de régression réelle vers l'Afrique.

C'est fort de ces deux cadres limitatifs, que Jean Price-Mars
définira les priorités culturelles loin de toute nostalgie:

Nous n'avons de chances d'être nous-mêmes que si nous ne
répudions aucune part de l'héritage ancestral. Eh bien! cet héritage, il
est pour les huit dixièmes un don de l'Afrique *2.

Si l'exil pose des problèmes apparemment insolubles comme
ceux qu'évoque Léon Laleau dans ces alexandrins célèbres malgré

la lourdeur et la complaisance dans le tableau:

Ce cœur obsédant qui ne correspond
Pas avec mon langage et mes costumes
Et sur lequel mordent comme un crampon
Des sentiments d'emprunt et des coutumes
D'Europe sentez-vous cette souffrance
Et ce désespoir à nul autre égal
D'apprivoiser avec des mots de France
Ce cœur qui m'est venu du Sénégal?1^

nous pensons plutôt au chef-d'œuvre de Jacques Stephen
Alexis, L'Espace d'un cillement, dans lequel l'exil est un
préalable, pour Eglantina et El Caucho. Il permet l'oubli et rend
possible l'extraordinaire reconquête de l'autre et de soi-même
dans le dévoilement progressif des sens de l'homme, ces dimensions

qui nous donnent le monde transversalement et en font
une structure polymorphique. Les pleines retrouvailles deviennent

ainsi l'occasion de revivre la mémoire intégrale, d'être plus
homme qu'on ne le fut jamais et d'éprouver partiellement
l'infini qui gît en nous et qui est l'étranger que nous devrions
être.

Peut-être est-ce dans ce roman qui ne théorise pas, mais qui
révèle par touches successives l'épaisseur mortelle du déracinement,

que Ton éprouve le mieux ce que d'autres ont approché
par le discours de l'intelligence, mais qu'ils ne nous font pas
vivre dangereusement: que l'exil, le déracinement, l'oubli de soi
sont autant d'épreuves qui nous font, au cas où nous leur résistons

jusqu'au bout, goûter à Télixir de la vraie vie?
La forme spécifique de la prise de conscience qui débouchera,

chez les francophones noirs, sur l'émergence de la Négritude,

a été baptisée par Glissant le détour.



116 Michel Moukouri Edeme

3. Le détour

Qu'il s'agisse des Noirs américains ou des Haïtiens, nous
remarquons un même phénomène paradoxal: la conscience
qu'ils ont d'être noirs ne s'accompagne pas, ni chez les uns ni
chez les autres, d'une volonté de partir, de s'en retourner à ce

que Senghor désigne comme la source où les lamantins vont
s'abreuver dans sa post-face à Ethiopiques.

S'il y a volonté d'évasion, comme Richard Wright le suggérera

dans Black Boy, c'est plutôt pour s'échapper du Sud raciste
et se rendre dans le Nord jugé accueillant et peu enclin à la
discrimination raciale. Cette résolution nous place dans la
perspective des pays-continents dont l'immensité donne des alternatives

aux personnes.
C'est une dimension qui manque aux petites Antilles:

Quelques milliers de mortifères qui tournent en rond dans la calebasse
d'une île1*

tel est le tableau saisissant de ces «Antilles dynamitées par
l'alcool» et que les jeunes quittent pour aller parfaire leur
formation dans les grandes écoles métropolitaines, faisant ainsi un
exil à rebours de celui que firent leurs ancêtres.

Edouard Glissant a imaginé un scénario fictif perçu par lui
comme une ruse du réel. Si Senghor pensait que les lamantins
vont boire à la source de la tradition, Glissant suggère que, le
lieu de regroupement des jeunes en formation ayant été Paris
(où les jeunes Noirs font enfin leur jonction en 1934, date de
fondation de la revue L'Etudiant noir et, probablement, de la
création du néologisme Négritude par Césaire entouré de
Senghor et Damas), il s'agit, non pas d'un retour aux sources de
la tradition négro-africaine, mais d'un détour par le continent
où la modernité prit son envol.

Pour une fois
Encore, il est un mousse sur le pont, qui ne balance pas les câbles vers

l'amarre (il est trop jeune, malhabile)
Mais il sourit au nœud d'eau grise sur la coque délaçant son

épaisseur...
Trois siècles ont noué de paille et de sablure ce venant
Non pas tombé du mât, lui, mais échoué dans la clarté sans épissures,

sans écueils



Négritude et exil 117

(A peine une île est apparue, qu'un séisme a portée, c'est une fleur des

eaux,
Puis elle est retombée vers les profonds coraux)
Echoué, paysan des Indes surannées, fils de la terre du passé qui jadis

fut terre à venir...
Bientôt la plaine, les champs d'or, où une ville transparaît!15

Le détour, c'est toute une histoire. On n'a pas assez pris
garde, par exemple, au fait que dans le Cahier il y a deux
départs: le premier est pour conduire le poète en Europe, et le
second pour le ramener vers les Antilles. Le premier voyage est
décisif dans Tordre psychologique; il permet la découverte de
soi par le poète et donc la relativisation des défauts de la collectivité.

Le nègre nouveau est d'autant plus prêt à assumer sa
condition et à s'identifier qu'il ne se fait plus guère d'illusions
sur la pureté de son Moi.

Est-ce donc la tradition nègre que le jeune en formation
dans les cénacles du savoir occidental appréhende lors de son
séjour de formation en métropole? Non C'est plutôt la «folie»
qui a changé la face du monde depuis quatre siècles.

L'exil consenti des jeunes en formation aurait donc pour
fonction essentielle de contaminer les descendants de ceux qui
furent les victimes de la traite négrière. Le détour de toute une
génération par l'Europe où les Antillais réalisent la jonction
avec les Noirs originaires du continent-mère apparaît donc
effectivement comme une dérive fondatrice. Il s'agit encore de

comprendre ce qui résulte de ces retouvailles préalables au
retour, mais parfois aussi présentées comme un ressourcement.

4. La Négritude

C'est au cours des années de partage entre les différentes
composantes de la diaspora nègre et des représentants du
continent d'origine que le concept de Négritude est forgé, en
plein dans les années susceptibles d'être désignées comme celles
du détour par Paris. Cet accomplissement n'est pas indifférent.
Il est toutefois malaisé de faire la part des choses en se référant
au texte du Cahier d'un retour au pays natal qui donne certes des
indications précieuses, mais qui est surchargé par des apports
de 1942 foncièrement étrangers à la problématique initiale.



118 Michel Moukouri Edeme

Cette mise en garde faite, nous dirons que Tune des
conséquences inattendues de la jonction des ethnies nègres est
la révélation de ses potentialités à chacune des composantes:

l'œuvre de l'homme vient seulement de commencer
et il reste à l'homme à conquérir toute interdiction immobilisée aux
coins de sa ferveur et aucune race ne possède le monopole de la beauté,
de l'intelligence, de la force
et il est place pour tous au rendez-vous de la conquête et nous savons
maintenant que le soleil tourne autour de notre terre éclairant la
parcelle qu'a fixée notre volonté seule et que toute étoile chute de ciel en
terre à notre commandement sans limite *6.

La mutation fondamentale ainsi annoncée en le nègre est perçue

par Césaire comme l'essentiel de la Négritude. C'est ainsi
que le changement d'option sur l'univers, l'aspect dynamique de
l'insertion de l'homme dans le monde expriment bien l'acceptation

de l'évidence première qui, psychologiquement, mène à

l'affranchissement par rapport à toutes les aliénations.
Or, cette Négritude a pu être jugée insuffisante par certains

pairs du poète, notamment Senghor qui préfère nettement en
faire les valeurs de la culture nègre, un héritage chiffrable donc
et non pas une transformation fondamentale de mentalité.

La distance qui sépare Senghor de Césaire, c'est probablement

la situation objective personnelle vécue par chacun d'eux:
l'un est Antillais, c'est-à-dire issu d'un univers dans lequel le
problème racial et l'aliénation sous toutes ses formes sont pertinents

alors que l'autre a comme référence sociale une Afrique
dans laquelle le déracinement, pour être effectif, n'en était pas
moins caché, puisque essentiellement institutionnel: avant son
détour, Senghor avait eu l'occasion de vivre sa société d'origine
comme milieu cohérent et référence culturelle satisfaisante.
Cela n'est nullement le cas des Antillais et, à plus forte raison,
de Césaire. Senghor vit à Paris un exil primaire tandis que ses
amis de la diaspora en sont à un exil secondaire. Ces derniers se

préoccupent de la folie qui a pu guider les Découvreurs comme
Colomb, Marco Polo, Vasco de Gama ou Magellan, créateurs
d'espaces nouveaux, accoucheurs d'un monde à l'horizon infini,
tandis que leur compagnon africain essaie de régresser vers le

pays d'enfance.



Négritude et exil 119

Les problèmes sont donc loin d'être similaires, ce qui sera à

l'origine d'une distorsion de la notion de Négritude qui
n'accède que difficilement à la dignité de concept.

Pour les uns, la Négritude est ainsi le point de départ d'un
processus d'appropriation du monde tel qu'il devrait être; elle
est la «folie» qui réalise des miracles:

Parfois on me voit d'un grand geste du cerveau,
happer un nuage trop rouge
ou une caresse de pluie, ou un prélude du vent,
ne vous tranquillisez pas outre mesure:
Je force la membrane vitelline qui me sépare de moi-même,
Je force les grandes eaux qui me ceinturent de sang11.

Pour l'autre, elle est statique, donnée et il ne resterait plus
qu'à en jouir comme un héritier méritant.

Mais, bien sûr, si la Négritude n'est pas l'aboutissement
d'un processus de reprise de soi, l'exil n'est plus un phénomène
pertinent et toute la dynamique du retour éventuel est niée
d'avance. On se retrouve dans un monde sans perspective: ni
espoir, ni désespoir ne viennent plus alimenter la quotidienneté
de l'effort.

Les jeunes générations ne s'y sont pas trompées, qui rejettent

intuitivement la voie senghorienne de la Négritude au profit
de l'option plus combative de Césaire.

5. Le retour

L'on ne saurait cependant terminer ce bref tour d'horizon
sans parler des retours. La génération de la Négritude, Antillais
et Africains indifféremment, semble avoir réussi les siens. La
période de la décolonisation qui succède à la Seconde Guerre
mondiale leur donne l'occasion de s'investir dans la bataille
pour la naissance des Etats post-coloniaux. Aux Antilles, la
création culturelle devient la grande affaire et les revues succèdent

aux revues; la première, et la plus importante, dans les
petites Antilles, ayant été celle de Césaire et Ménil, Tropiques
(1941-1945). En Afrique, des voix s'élèvent, qui demandent
l'indépendance, ce qui s'accomplira pour l'essentiel en 1960.



120 Michel Moukouri Edeme

C'est alors qu'un phénomène nouveau et inquiétant pointe
au plan institutionnel: le terrorisme d'Etat et sa cohorte de
maux. La pratique de la souveraineté s'avère très rapidement
être un accaparement du pouvoir au profit d'un seul ou d'une
minorité jaloux de leurs prérogatives et féroces dans la répression

de toute velléité susceptible de nuire à celles-ci.
Là s'inaugure un nouveau cycle d'exil, drame des réfugiés.

Là aussi s'annonce une ère du soupçon qui rejette la nostalgie
du terroir loin des préoccupations des élites du dehors.

Nous conclurons cet exposé sur la Négritude et l'exil en
insistant sur le fait que c'est un phénomène séculaire et que le
siècle a manifesté une étonnante mutation, source de la littérature

de la Négritude, chez les descendants des victimes de
Texode forcé des débuts des temps modernes.

Si l'exil est donc un phénomène de dépossession du monde,
s'il dépouille de façon absolue les Noirs razziés, il semble porteur

d'espoir dans la mesure où il peut s'interpréter comme une
introduction à la modernité. A cet exil ancien, constitutif du
monde actuel, est cependant en train de se substituer une forme
nouvelle, maligne, de l'exil, consécutive à une mauvaise
compréhension de l'essence de la modernité par des potentats se

référant toujours aux modes tyranniques de gestion de l'autorité.

Le refuge que demandent ces exilés d'un nouveau type,
apatrides et victimes d'appétits boulimiques, sera-t-il fécondant
comme a pu l'être, du fond du préjugé le plus opiniâtre, le lieu
de convergence de tous les détours du premier tiers de ce siècle,
Paris?

Michel Moukouri Edeme
Douala (Cameroun)



2

Négritude et exil 121

NOTES

Césaire, Aimé. Cahier d'un retour au pays natal, Présence Africaine.
Abrahams, Peter. «Les Noirs» in Hughes, Trésor Africain, Seghers.

3 Mouvement essentiellement littéraire, né dans les milieux négro-améri-
cains de Harlem, New York, en 1918.

4 L'indigénisme représente un retour aux sources africaines du folklore
haïtien à partir des années 20 en réaction contre, d'une part, la dominante
française de la culture officielle et, d'autre part, l'occupation nord-américaine qui
dure depuis 1915.

5 Glissant, Edouard. Les Indes, Seuil.
6 Césaire, A., cité par Senghor, L. S., in «Problématique de la Négritude»

recueilli dans Liberté III, Seuil.
7 Du Bois, W.E.B. cité par Kesteloot, L. in Anthologie négro-africaine,

Marabout.
8 Id., ibid.
9 Epée, Valére. Transatlantic Blues, CLE, Yaounde.
10 Du Bois, W.E.B. Ames noires, cité par Kesteloot, op. cit.
11 Hughes, Langston. Avoirpeur, Seghers.
12 Price-Mars, Jean. Ainsi parla l'oncle, Haïti.
13 Laleau, Léon. Musique nègre, cité par Senghor in Anthologie de la

nouvelle poésie nègre et malgache, PUF.
14 Césaire, A. Cahier..., op. cit.
15 Glissant, E. Les Indes, op. cit.
16 Césaire, A. Cahier..., op. cit.
17 Id.Abid.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

Césaire, Aimé. Cahier d'un retour au pays natal, Présence Africaine, 1956
et 1983.

Fanon, Franz. Peau noire, masques blancs, Seuil, 1952.

Glissant, Edouard. Poèmes, Seuil, 1964.

Glissant, Edouard. L'Intention poétique, Seuil, 1969.

Glissant, Edouard. Soleil de la conscience, Seuil, 1956.

Kesteloot, Lilyan. Anthologie négro-africaine, Les Nouvelles éditions
Marabout, Verviers, Belgique, 1967 et 1983.

Mahn-Lot, M. Barthélémy de Las Casas, l'évangile et la force, Ed. du Cerf,
1964.

Senghor, L.S. Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache, PUF, 1948.

Senghor, L.S. Liberté III, Seuil, 1977.

Revue Présence Africaine, N° sp. 8, 9, 10, Premier congrès international des
Ecrivains et Artistes Noirs, Présence Africaine, 1956.

Revue Peuples Noirs, Peuples Africains, N° sp. 20, Les Retours, Ed. des
peuples noirs, Paris, 1981.




	Négritude et exil

