
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 6 (1984)

Artikel: Der abbildfähige Teil der Geschichte die "Bündner Wirren" und die
rätoromansiche Literatur

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-253482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-253482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ABBILDFÄHIGE TEIL DER GESCHICHTE
DIE «BÜNDNER WIRREN» UND DIE RÄTOROMANISCHE

LITERATUR

Rudolf v. Albertini zum 60. Geburtstag

I

Es sind die Mystiker, die den abbildfähigen Teil der Realität von
dem geschieden haben, was sich jeder Spiegelung, jeder Rückwendung

an den Erlebenden entzieht. Wer über die Grenze seiner Welt
hinausgelangen will zu dem, was er für das ganz Andere hält, muss
darauf verzichten, es in Bildern und Brechungen doch wieder
besitzgierig in seine Welt hereinzuholen '. Damit finden sich Mystiker,

die die Enttäuschungen unstatthafter Übertragungen längst
ausgekostet haben, wohl ab. Schwerer fällt es der Kunst und den ihr
Verpflichteten sich einzugestehen, dass ein Teil der Erlebnisfülle
unrückholbar ist, sich in keine Bilder — so weit man auch diesen

Begriff fasst — einfangen lässt, ja im Versuch der möglichst
getreuen Rückspiegelung erst recht zur Illusion wird. Wir wissen
heute, dass die Künstler, die ihre Werke als Widerspiegelung von
ausserhalb der Kunst vorhandenen Realitäten auffassten, eher zu
ihrer Nachhut als zu ihren Vorreitern gehörten. Selbst dort, wo das

Dogma der Abbildung hoch im Kurs stand — etwa in der marxistischen

Kunsttheorie — sah man sich bereits früh zu Modifizierungen
veranlasst : « Realismus bedeutet meines Erachtens ausser der Treue
des Details die getreue Wiedergabe typischer Charaktere unter
typischen Umständen»2. An der Lukacs'schen Ästhetik lassen sich
die dialektischen Drehungen und Verrenkungen exemplarisch
verfolgen, die notwendig werden, wenn man zugleich einer realistischen

Widerspiegelungstheorie und der Bedeutungspolyvalenz eines
Kunstwerks gerecht werden will. Auch wer die Welt nur abbilden
will, wie sie ist, gerät in kaum lösbare Schwierigkeiten.

Weder von Mystikern noch von Kunsttheoretikern lassen sich in
der Regel die Autoren leiten, die Literatur für die bescheidene
Leserschaft einer sprachlichen Minderheit produzieren. Ihre
Geschichten kränkeln nur in allerseltensten Fällen am unglücklichen
Bewusstsein ihrer Schöpfer, die Welt nur wie im Zerrspiegel
wiederzugeben. Dass das Erzählte sich einer vorgegebenen, ja erlebten
Wirklichkeit verdankt, nimmt der naive Leser allemal an. Er weiss



104 Iso Camartin

aber auch, dass die Geschichten der Kalender und Bücher
ungewöhnlicher sind, als sie das täglische Leben liefert. Er verzichtet
zwar nur ungern auf die Wahrscheinlichkeiten, die sich im Horizont

seiner eigenen Lebenserfahrung abzeichnen, und doch
verlangt er ein Quentchen Andersheit, die Spur einer Wahn- und
Wunderwelt, damit ihm die Lektüre richtig behagt. Denn wäre die Welt
im Buch nur die, von der er eben herkommt, da wüsste er wahrhaftig

besseres zu tun, als sich lesend nur daran erinnern zu lassen.
Wenn also hier vom abbildfähigen Teil der Geschichte die Rede

ist, so kann es nicht um die obligate Problematik jeder Realismusdebatte

gehen und sicher auch nicht um die mystischen Innenwelten,

für die es kein adäquates äusseres Korrelat gibt. Was an
gegenwärtiger oder an vergangener Realität literarisch abbildfähig ist,
ermisst sich in unserem Fall nicht einmal an den professionellen
Fertigkeiten jener Gelegenheitsschreiber, die die Hauptstützen einer
kleinen Literatur sind. In vorläufiger Weise könnte man den
abbildfähigen Teil der Geschichte hier als jenen bezeichnen, zu dem
sich sowohl der Autor wie die von ihm anvisierten Leser zustimmend

verhalten. Ins Bild kommt nur das, was aufgrund eines
vorgegebenen oder zumindest angenommenen Konsenses als repräsentativ

gilt oder gelten soll.
Das ist nun gewiss ein sehr selektiver Umgang mit Geschichte,

aber schöne Literatur ist ja auch nur in einem bescheidenen Sinne
als Historiographie zu gebrauchen. Zwar erborgt sie sich mit
Vorliebe gerade aus dem, was man für die eigene Geschichte hält, den
Stoff zum Erzählen, aber sie lässt sich in keiner Weise vom tatsächlich

Geschehenen einfach in die Pflicht nehmen. Hermman Lübbe
hat in seinem Aufsatz «Zur Identitätsrepräsentationsfunktion der
Historie» eine Definition gebraucht, auf die ich hier zurückgreife,
um die gezielt fragmentarische Aneignung von Geschichte in der
erzählenden Literatur in den Blick zu bekommen. Es heisst da nämlich

: « Erzählte Geschichten sind Medien der Präsentation eigener
und fremder Identität, und niemand kann eine eigene ohne
Vergegenwärtigung fremder finden»3. Der parteiisch-ideologische
Umgang mit Geschichte kümmert sich jedoch um die eigene Identität

sehr anders als um die fremde. Er findet die eigene Identität
zwar auch nicht ohne die fremde, aber letztere ist für ihn nun eben
nicht mehr « abbildfähig ». Um genau diesen Defekt geht es im
Folgenden. Ein ganz grosser Teil des literarischen Bestandes jeder auch
nur tendenziell ethnozentrischen Literatur lässt sich durch dieses

Hauptmerkmal kennzeichnen.
Auch im Fall der rätoromanischen Literatur kann man daran

nicht deuteln, dass sie übermässig um ein nicht verwechselbares



Der abbildfähige Teil der Geschichte 105

Eigenbild besorgt ist. Dies mag die selektive Verwendung der Welt
zur Selbstdarstellung erklären. Der Rückgriff auf die Geschichte ist
aber für eine gesellschaftliche Gruppe, deren Existenz in der Gegenwart

bedroht ist, eines der beliebtesten Verfahren, um ein aktuelles
Sinndefizit über eine gewisse Zeitstrecke wirksam auszugleichen.
Geschichte ist eine Art Sinnreservoir für die aktuelle Dürre, auch
deshalb ist die historische Erzählung in Randliteraturen ein beliebtes

Genre. Dabei rekurriert man nicht zu irgendeiner Geschichte,
gar jener der eigenen Schmach, sondern man fordert Besitzanteile
auch an jener des Ruhmes, und wäre man dabei auch nichts als ein
Zaungast gewesen.

Keine geschichtliche Epoche Graubündens eignet sich aber besser

zur Erinnerung an Zeiten hoher Selbstbedeutsamkeit als jene
der «Bünder Wirren». Diese erste Hälfte des 17. Jahrhunderts ist
zwar nicht nur in Graubünden eine Zeit ungewöhnlicher politischer
und konfessioneller Unruhen, ja Graubünden ist innerhalb der sich

neu formierenden europäischen Grossmächte gewiss nur ein kleiner
Nebenschauplatz, aber für die Betroffenen ist diese historische
Phase doch ganz und gar unerhört, da in ihr die bittersten inneren
Gegensätze unter den Bewohnern des Landes ausbrechen. Dass Zeiten

grosser Umwälzungen auch ungewöhnliche Charaktere unter
den Menschen zur Folge haben, scheint ein allgemeines Gesetz von
Zivilisationen zu sein, und so kam auch Graubünden zu seinen
Furcht und Schrecken und damit wieder grosse Bewunderung
verbreitenden Helden. Ist die wahre Not einmal überstanden, steht der
verklärenden Erinnerung wenig im Wege. Generationen von
schreibfreudigen Bündnern sollten davon profitieren.

Der literarhistorischen Genauigkeit wegen ist jedoch gleich
anzufügen, dass die erste Auseinandersetzung mit den Bünder Wirren

in der rätoromanischen Literatur nicht den Autoren späterer
Jahrhunderte zuzuschreiben ist, die blut- und tränenreiche Taten
schildern wollten, sondern den unmittelbaren Zeugen jener Zeit,
den streitenden Parteien von Priestern und Prädikanten zumal, die
an den Folgen gegenseitigen Hasses schwer zu tragen hatten und in
guten Stunden darüber religiöse und politische Kampflieder ver-
fastten4. Es sind bewegende Dokumente darunter, Zeugnisse von
konfessionellem Bruderhass, zu dem Verbannung, Folter und
Mord wie selbstverständlich dazugehörten. Die Lieder wurden zur
breiten Streuung der eigenen Hälfte der Wahrheit öfters gleich in
mehreren Sprachen abgefasst. Vom berühmtesten Exempel, dem
«Pündtnerisch Hahnengeschrey» sind uns vier verschiedensprachige

Versionen erhalten : ein frühes Zeugnis für die komplizierten
Sprachverhältnisse innerhalb der drei Bünde.



106 Iso Camartin

Doch interessieren uns hier nicht die Gebete und Flüche der
verstörten Zeitgenossen, sondern die ernnernde Anteilnahme der

späten Nachkommen. Unter den rätoromanischen Schriftstellern
war keiner mit grösserem Eifer bemüht, diese Zeit der inneren
Zerrissenheit neu ins Bewusstsein zurückzuholen, als der Benediktinermönch

Maurus Carnot (1865-1935). In zahlreichen Erzählungen
und Dramen hat er versucht, seine Leser etwas von der Masslosig-
keit im Erleben und Erleiden der Menschen dieser Zeit spüren zu
lassen, wohl auch um sie friedfertig und fromm gegenüber den

Ungerechtigkeiten ihrer eigenen Zeit zu stimmen5. Eines seiner

Hauptwerke ist « La Historia dil Gieri Genatsch », eine historische
Erzählung über den wohl problematischsten Helden dieser an ruchlosen

und flairreichen Menschen gut dotierten Epoche6. Damit
begab er sich sowohl historisch wie literarisch in bereits erkundetes
und über weite Teile auch definitiv besetzetes Gelände. Der rätselhafte

Jenatsch war durch die Historiker Haffter und Pfister bereits
zu quellenorientiert festgeschrieben7, als dass er der dichterischen
Einbildungskraft voll zur Disposition gestanden hätte. Was aber
noch mehr wog : er hatte in Conrad Ferdinant Meyer einen derart
gewaltigen Gestalter gefunden, dass diese Figur für die Erzählgattung

poetisch gleichsam konsumiert war8. Dies hat freilich Schreiber

von naiv-wagemutigem Naturell nicht abgeschreckt, uns mit
trivialliterarischen Versionen der Jenatschgeschichte zu versorgen.
Was dabei in deutscher Sprache zustande kam, darf ohne Bedauern
vergessen werden9. Die Rätoromanen, gewohnt, im Literarischen
auch Triviales als ihr Eigentum anzusehen, haben in der Surselva
immerhin ihren schreibenden Mönch und seine Jenatschgeschichte
hoch verehrt und eifrig gelesen. Und so behielt sie — auch neben
C.F. Meyer — als eine Geschichte für Betroffene ganz und gar ihre
Bedeutung. Carnot war sich seines hochkarätigen Konkurrenten
durchaus bewusst. Mit untrüglichem Spürsinn für seine Chance
reimte er deshalb im Motto des Buches :

« II Gieri Genatsch, remarcabel Grischun,
ha bia raquintaders en mingta cantun.
Jeu tschentel miu pei seo Genatsch sil medem
fideivel terratsch :

Descriver jeu less senza fei e flattern
Mes Gieri Genatsch.»

«Unser» Gieri Genatsch: so heisst Carnot's Programm, ein

Programm, wie man sieht, das die historische Realität bewusst mit
einem subjektiven Faktor versieht.



Der abbildfähige Teil der Geschichte 107

II

Natürlich fällt es nicht besonders schwer, diesen zu entdecken.
Verstecktes und kryptisches Vorgehen ist nicht die Sache volksnaher

Autoren. In Carnot's Literaturverständnis hat Klarheit und
Offenheit Vorrang vor der nur ästhetisch interessanteren Mehrdeutigkeit.

Man soll dem Volk nicht ein A für ein U vormachen, nicht
als Dichter und schon gar nicht als Mönch. So gibt es keine
Missverständnisse und keine Zweifel, und wer es nicht beim ersten Mal
begreift, hat bei den zahlreichen Wiederholungen die Botschaft zu
fassen.

Von zwei stark weltanschaulich eingefärbten Annahmen ist das
Geschichtsbild Carnot's geprägt. Die erste könnte man als das

gegenreformatorische Theorem bezeichnen, wonach die Spaltung,
das Ausbrechen aus einem gegebenen Kontinuum, das Grundübel
und den eigentlichen geschichtlichen Sündenfall darstellt. Die
konfessionelle Zerrissenheit und der dadurch beförderte blutige Zwist
unter Landsleuten ist dafür gleichsam die Signatur der Epoche,
wenn auch keineswegs ihre zureichende Erklärung. Carnot ist ein
zu versöhnlicher Theologe, um den Streit um den wahren Glauben
zum Anlass für Mord und Totschlag hinzunehmen. Es muss zuvor
ein Riss durch die eigentliche Natur des Menschen gegangen sein,
bevor sich ein solcher im Glauben auftun konnte. Unschwer lässt
sich der Ort benennen, an welchem es geschah: im Aufbegehren
gegen tradierte Lebensformen, in der Gier nach Macht un Einfluss
über andere, im Eifer, es den Reichen der grossen Welt nachzutun,
zerbricht das als providentiell erachtete Bündnis zwischen Herren
und Bauern, das in noch erinnerbarer Zeit zum Erlebnis von
Eigenständigkeit und selbstverantworteter Wehrhaftigkeit geführt
hatte. Man könnte geradezu von einem ökonomischen Erklärungsmodell

für die Übel der Zeit sprechen : der auf Gewinnsucht basierende

Verrat der oberen Schichten an den Interessen der gesamten
Bevölkerung, der Bauern insbesondere, und die Käuflichkeit der
sogenannt « besseren Herrschaften » durch fremde Mächte sind der
konkrete historische Ausdruck für den Abgrund, der sich in den
Menschen aufgetan hat. Dass die Plantas und die Salis zu bezahlten
Agenten von Habsburgern und Spaniern oder von Franzosen und
Venetianern «aufgestiegen» sind und ihre Hörigen kaltblütig für
fremde Dienste einspannen, darin liegt für Carnot der eigentliche
Verrat, die beschämende Selbstverleugnung der Bündner. Der
fromme Mönch war ganz gewiss kein Anhänger revolutionärer
Gleichheitsideen, die die von Gott gegebenen Unterschiede
zwischen reich und arm aus der Welt schaffen sollten, er verteidigte



108 Iso Camartin

vielmehr — als Bewunderer und Freund der habsburgischen Kaiserfamilie

— die Idee des «guten Herrschers», dessen Taten zum
Wohle aller Bewohner gereichen. Umso erstaunlicher ist es, wie
unumwunden er für die Denaturierung der Menschen die ökonomische

Begehrlichkeit verantwortlich macht, die die Bindungen
zwischen Menschen gleichen Stammes so radikal aufzulösen
vermag.

Die Spaltung reisst freilich nicht nur « purs e signurs » auseinander,

sie läuft auch mitten durch die Seele des Einzelnen. Carnot
führt es an Vertretern jenes Standes vor, die er selber wohl am
besten kennt: an den «Dienern des Wortes», die auch die Streiter
ihrer Kirchen sind. Die Wirrnisse der Zeit haben die Anführer der
Seelen sich selbst entfremdet : anstatt sich um das Reich Gottes zu
kümmern, beteiligen sie sich am weltlichen Streit, nehmen Partei
für Herrscher und Heer und greifen selbst zur Waffe, wo ihr Gott
ihnen zu zögerlich erscheint. Nicht mehr die guten Hirten sind sie,
sondern gedungene Treiber, die ihr Amt missverstehen. Und Carnot

schont weder die hohen Kirchenfürsten noch die von den rauhen

Sitten des Tages angesteckten und berauschten jungen Theologen.

Er zeichnet ein anklägerisches Bild des Kardinals Richelieu, bei
dem die sogenannte Staatsräson alle spirituellen und ethischen
Werte ausser Kurs gesetzt hat. Er geisselt den Fanatismus der
kämpferischen Prädikanten, die jeden Widersacher und Widerden-
ker am Galgen sehen wollen. Die Epoche war so reich an improvisierten

und regellosen Strafgerichten, Folterungen und Hinrichtungen,

dass es ganz natürlich erscheint, die Schuld auch bei denen zu
suchen, die die Menschen zur Friedfertigkeit anführen sollten. Die
weltliche und die geistliche Führung schien ausgebrochen aus der
ihr auferlegten Verpflichtung, für das Wohl der Zeitgenossen
einzustehen.

Neben diesem ständisch-konservativen gegenreformatorischen
Gesellschaftsbild ist Carnot's Weltanschauung von einem zweiten,
individualpsychologischen Theorem geprägt, das man
ideengeschichtlich als das augustinische bezeichnen könnte. In der knappsten

Formulierung lautet es: «INQUIETUM COR NOSTRUM
DONEC REQUIESCAT IN TE» : es treibt den Menschen rast- und
ruhlos ins Weltiche, doch seinen Frieden findet er erst, wenn er sich
hinwendet zum Jenseitigen. Das ist freilich eine passende Folie für
die bewegte Geschichte eines jungen reformierten Theologen, der
seinen geistlichen Beruf für das Kriegshandwerk an den Nagel
hängt, um nach Jahren des Kampfes und des Sieges schliesslich
durch die Lektüre der Kirchenväter in den Schoss der katholischen
Kirche zurüchzufinden. Es besteht kein Zweifel, dass das eigentli-



Der abbildfähige Teil der Geschichte 109

che Skandalon an der Meyerschen Deutung des Jenatsch für Carnot
der ominöse Satz zur Konversionsgeschichte war : eine Fratze habe
er gegen eine Fratze getauscht, Hess Meyer seinen Jenatsch bekennen.

Dagegen opponierte alles im patriotischen Herzen des Bündners

Carnot, dagegen schienen aber auch die neugefundenen
Dokumente über das Leben Jenatschs zu sprechen. «Requiem»
überschreibt Carnot das letzte Kapitel seines Gieri Genatsch, und
die Ruhe, die der Held zunächst unter den Bleidächern von Venedig,

dann im Kapuzinerkloster zu Rapperswil findet, wo er den

gewagten Schritt ins andere konfessionelle Lager tut, ist wohl als

Vorgeschmack dessen anzusehen, was der katholische Glaube für
die eigentliche «requies» hält. Auf diese religóse Selbstfindung hin
sind bei Carnot alle Momente der Lebensgeschichte Jenatschs wie
im Magnetfeld ausgerichtet. Man hat deshalb Carnot's Text nicht
zu Unrecht als «Konversionsroman» bezeichnet. Einige Umpolungen

Jenatsch'scher Schreckenstaten waren notwendig, um in ihnen
die Disposition zum reuigen Sünder unterzubringen. Carnot hat für
solche Frühwirkungen der Vorsehung eine existentiale Charakteristik

Jenatschs erfunden, die er in seiner Geschichte leitmotivartig
verwendet: es ist Jenatsch der Fliehende, der Ausreisser, der es

nicht bei sich und nicht bei den Menschen aushält. Weder seine
mitstreitenden Freunde noch die ihm geheimnisvoll nachstellende
Frauenseele (auch sie eine mächtige Agentin der Gnade) vermag
ihn aber von dieser Unruhe zu heilen. Sie treiben ihn nur in die
Enge, und wenn diese auch noch in der Arrestkammer von Venedig
äusserlich hinzukommt, muss aus dem Saulus ein Paulus werden.

In diesen ideologischen Rahmen ist die Lebensgeschichte
Jenatschs eingefasst. Wenn man jetzt noch hinzufügt, welche
gestalterischen Mittel Carnot vornehmlich zu ihrer Schilderung
einsetzt, hat man einen ersten Umriss vom dem, was für Carnot
«abbildfähige Geschichte» ist. Die Literarisierung des Stoffes
erfolgt aufgrund einer in populärer Literatur verbreiteten
Erzähltechnik, die Carnot allerdings virtuos handhabt. Ihr Ziel ist es, die
Botschaft, auf die es der Erzähler abgesehen hat, aus vertrauten
Beständen zu entwickeln. Das erste Kapitel von Carnot's
Jenatschgeschichte ist dafür ein sprechendes Exempel. Es beginnt nicht mit
jener entscheidenden Versammlung der drei Bünde in Ilanz, auf der
Jenatsch sich als der klarste Kopf unter des Streithähnen und als

der zuverlässigste Hasser fremder Mächte auf Bündnerboden
entpuppen soll, sondern Carnot sammelt das Volk auf dem Gang von
der obersten Gemeinde des Tales zum Tagungsort ein, lässt seine

Exponenten zu Wort kommen, die Ereignisse kommentieren,
Rivalitäten und Zugehörigkeiten markieren. So entsteht gleichsam als



110 Iso Camartin

ein Horizont kommender Ereignisse eine Art « Weltbild von unten »
und ein Gefühl der Vertrautheit mit den sich vorbereitenden
Staatsaffären. Carnot ist ein subtiler Insinuierer des «tua res agitur», des

« Es geht hier auch um deine Haut », sodass die Leser der
Geschichte zwanglos in die Reihen der nach Ilanz ziehenden Volksvertreter

sich einfügen können. Und ähnlich geschieht es an dutzenden
Stellen der Erzählung, an denen die Feinabstimmung mit den
Erwartungen der Leser den Gang der Ereignisse vorzeichnet und
beflügelt. Die grosse Popularität von Carnot unter den katholischen

Lesern der Surselva beruht ganz gewiss auf seiner Fähigkeit,
Geschichte so zu erzählen, als wäre sie eigens zur Ergötzung und
Belehrung seiner Lesergemeinde abgelaufen.

Carnot wäre freilich ein untypischer rätoromansicher Schriftsteller,

würde er darauf verzichten, seine Leser auf Dinge zu verweisen,

die zu einer opulenteren Ausstattung ihrer gesunden
Weltanschauung dienlich sein könnten. Auch dafür sei nur ein Beispiel hier
angeführt: Carnot's Ästhetik entspricht dem Kanon, den man in
humanistischen Gymnasien katholischer Observanz einhält. Ein
Wort von Cicero da, eine Sentenz von Seneca dort, dazwischen
Psalmenworte aus den lateinischen Hören oder eine biblische Figur
zum Exempel, und schon hellt sich der geistige Horizont der Leser
mit dem der Helden der Geschichte auf. Carnot ist zwar ein zu
guter Erzähler, um die Leser spüren zu lassen, dass er ihnen eine
Lektion in klassischer Rhetorik erteilt, aber er weiss auch zu genau
um die hohe Bedeutung, die man unter Sprechern einer Randsprache

der eloquenten und gebildeten Redeweise zumisst. Wie denn
überhaupt das Lob der rätoromanischen Sprache — die nicht
Carnot's Muttersprache war, zu der er sich jedoch als zu seiner eigenen
Herzenssprache bekannte — innerhalb der Jenatschgeschichte
vielfältigen Ausdruck erhält, am überraschendsten wohl in der Figur
des Dichters Stiafen Gabriel, eines unerbittlichen Kämpfers für die
neue Religion, von dessen Sprachtalent aber auch der katholische
Mönch so beeindruckt ist, dass er ihn zum rätoromanischen Luther
erhöht. Wenn Carnot die Lieder des Prädikanten Gabriel zitiert,
erscheint der Riss im Glauben als die unnötigste Not der Zeit : denn
in der starken bilderreichen Sprache des Stiafen Gabriel müssten
sich die getrennten Brüder wieder finden können. Zum Geschichtsbild

Carnot's gehört die Möglichkeit der Versöhnung. Die gemeinsame

Sprache könnte die Brücke dazu sein. Carnot erblickt den
Weg dazu freilich aus dem Abstand von 300 Jahren. Zur Zeit
Jenatschs und Gabriels war aber Kampf und nicht Versöhnung das

Gebot der Stunde.



Der abbildfähige Teil der Geschichte 111

III

Was man unter solchen Vorberdingungen erzählen kann und
erzählen will, ist im besten Fall ein Ausschnitt aus dem, was sich
geschichtlich wirklich ereignet hat. Carnot kann als exemplarischer
Fall gelten unter jenen in Minderheitenliteraturen überproportional
häufigen Autoren, für die gilt, dass jenes Bild der Vergangenheit
das wahre ist, das man im Blick auf die Leser als das für sie gute
und geeignete hält. Es soll hier nicht bezweifelt werden, dass ein
sensibler Autor — und ein solcher war Carnot gewiss — mit seinen
Zeitgenossen so in Tuchfühlung leben kann, dass er als Kenner der
Vergangenheit auch zeitgenössiche Erwartungen historisch adäquat
erfüllen kann. Unter Popularität versteht man ja nicht nur die
Fähigkeit zum Einpegeln auf dem niedrigsten Wunschniveau der
Leser, sondern es kann dazu auch die Sensibilität für deren maximale

Ansprechbarkeit gehören. Es liegt auch durchaus im Bereich
der Möglichkeit, dass Carnot's manische Leitidee des «Zurückkeh-
rens», der «Conversio», ein Schlüssel für grosse Literatur hätte
werden können und sich in der zweifelhaften Konversionsgeschichte

eines politischen Profiteurs wie Jenatsch hätte verfangen
müssen. Worauf hier aber unsere Aufmerksamkeit sich richtet, ist
dieser «ethnozentrische Pakt» zwischen Autor und Leser, der im
Willen, eine eigene Geschichte zu finden und bei Bedarf zu
erfinden, die Realgeschichte ausblendet und negiert. Im Extremfall
heisst dies, dass die Insistenz auf eine eigene Version der Geschichte
mit dem Verlust ihrer realen Inhalte erkauft ist. Jene, die immerhin
marginal an vergangenen Ereignissen partizipiert haben, stehen am
Ende mit einer eigenen Version von Geschichte da, die nur mehr
aus Fiktionen besteht. Die Frage ist, wodurch diese endemische
Tendenz in der erzählenden Literatur kleiner Sprachgruppen
korrigierbar wäre.

Damit kommen wir zurück zu unserer Ausgangsthese, wonach
zu einem adäquaten Geschichtsbild wesentlich auch di «
Vergegenwärtigung fremder Identität» gehört. Solange man nur «eigene
Leute » als Akteure des Geschehenen erkennt und solange man das
Geschehene nur aus den Praökkupationen der Gruppe deutet, zu
der sich Autor und Leser angehörig fühlen, kommt ein Bild der
Wirklichkeit zustande, das von der Illusion ununterscheidbar
geworden ist. Die ursprüngliche ideologische Befangenheit, den
Eigenanteil am historischen Verlauf herauszupräparieren, ohne ihn
anhand von «Fremdgeschichte» gewichten zu wollen, macht die so
Verfahrenden zu Gefangenen ihrer eigenen Konstruktionen. Wer
Nähe suggeriert, wo nur Ferne und Fremdheit zu spüren wäre,



112 Iso Camartin

usurpiert die Realität für die eigenen Wunschbilder. In den historischen

Bildern, die er uns liefert, ist Geschichte nur noch Vorwand
und als geschehene Geschichte abwesend.

Die « Bündner Wirren » wären eine geradezu prädestinierte Epoche

für einen rätoromanischen Schriftsteller gewesen, um eigene
Geschichte im Zusammenspiel mit fremder Geschichte ins Bild zu
setzen. Ihre literarische Ausgestaltung in CF. Meyers Jenatschgeschichte

hätte selbst einen Andersdenkenden auf diesen Zusammenprall

von innen- bzw, aussenorientierten Weltanschauungen führen
müssen. Nun ist es zwar verständlich, dass ein Schriftsteller aus der
Provinz sich einen bequemeren Platz aussucht, als die hohen Schultern

eines C.F. Meyer, um den kleinen Weltausschnitt zu illustrieren,

der ihn besonders interessiert. Gerade aber wenn es darum
geht, ein Gegenbild zu entwerfen zu einem weitverbreiteten und
weitakzeptierten, hätte er sich an der Verpflichtung zur Historie
eines Autors orientieren können, der einmal seinem Verleger
schrieb : « Die historische Wahrheit hat den Vorsprung gewonnen,
und ich getraue mich nicht, ihr eine vollere Gestalt zu geben, als mir
die Quellen bieten»10. Wir wissen heute, dass die «mit historischem

Stoff völlig gesättigte Phantasie» Meyers sich grosse Freiheiten

nahm, wenn auch nicht solche, die dazu dienten, Geschichte aus
seiner Historienmalerei ganz zu verbannen ' '. Und selbst wenn Carnot

aus der verständlichen Angst, als Epigone zu gelten, es von sich
gewiesen hätte, seine Jenatschgeschichte an der Meyerschen zu
orientieren, er hatte ja die Quellen, die bei Haffter gesammelten
und allerneueste, denen Pfister auf der Spur war. Was uns heute an
der Jenatschversion Carnot's so irritiert, ist die Erfahrung, dass

auch das kleinste, unscheinbarste historische Dokument, das wir
aus Jenatsch's Hand besitzen, von diesem Mann ein völlig verschiedenes

Charakterbild vermittelt, als das von Carnot gezeichnete.
Man hat nicht die jüngste Entdeckung der Jentaschbriefe an Stiafen
Gabriel abwarten müssen, in denen er seinen Übertritt zum katholischen

Glauben mit erstaunlicher Kenntnis der Geschichte der Häresien

verteidigt, um zu erkennen, dass er jener augustinische Gottsucher

Carnot's ganz gewiss nicht war. Da steht Meyer's Bild vom
skupellosen, machtgierigen Individuum, das als «gesetzloser
Kraftmensch» über alle Hemmnisse der Zeit hinwegschreitet, dem Bild,
das Jenatsch in seinen eigenen Briefen von sich gibt, ganz gewiss
näher. Aber auch die Kontrahenten Jenatschs, Diplomaten,
Offiziere, Herrscherfiguren fremder Mächte, einheimische Freunde und
Neider, sie alle kommen gerade bei Carnot um ihre historische
Glaubwürdigkeit. Es ist sehr gut vorstellbar, dass eine Jenatschgeschichte

aus der Perspektive der von seinen Aktionen Betroffenen,



Der abbildfähige Teil der Geschichte 113

der Profiteure und der Opfer, verfasst worden wäre, und dabei
hätte die authentische Stimme der Landsleute der drei Bünde gewiss
nicht zu schweigen brauchen. Schon ein Blick auf die Geschichte
der Auswanderung von Bewohnern der drei Bünde jener Zeit hätte
den komplizierten Zusammenfall von Eigen- und Fremdgeschichte
aufleuchten lassen können12. Vor allem aber hätte das Schicksal
der politisch Verbannten beider Konfessionen zur Zeit Jenatschs —
worunter auch schriftstellernde Vorgänger Carnot's zählten — ein
geradezu phantastisches Material geboten, um eine Jenatschgeschichte

zu schreiben, die sich im wahren Horizont der Betroffenen
bewegte. Dies konnte natürlich dort nicht geschehen, wo ein Autor
von vornherein sich nur auf das einlässt, worauf ihm seine treuen
Leser zu warten scheinen.
«Die Vergangenheit führt einen heimlichen Index mit, durch den
sie auf die Erlösung verwiesen wird», schrieb Walter Benjamin in
einem seiner geschichtsphilosophischen Essays13. Carnot war
Mönch genug, um in der Zeit der «Bündner Wirren» den der Erlösung

harrenden Teil zu erkennen. Sein Bemühen um den wahren
Index der Geschichte ging nur von der falschen Voraussetzung aus,
dass dieser ausschliesslich auf die Eigengeschichte zu verweisen hat.
Die Aussparung von Fremdgeschichte zur Erretung von Eigengeschichte

ist ein Verfahren, dem noch heute rätoromanische Autoren
geradezu schlafwanderisch zuneigen. Leser, die ihre Literatur mit
Aufmersamkeit und Realitätssinn verfolgen, erfahren bei der Lektüre

rätoromanischer Autoren immer wieder das, was der Philosoph

Günther Anders einmal als « Kontingenzschock »14 bezeichnet
hat: den tiefen Schrecken darüber, dass das, was ihnen als
Eigengeschichte hier entgegentritt, tatsächlich alles ist, was man war und
jetzt noch sein kann. In dieser Erfahrung ist es aber gerade das

Fremde, Unverstandene, Verdrängte und Verweigerte in der
Geschichte, das am allermeisten der Erlösung harrt. Das Ausmass dieses

Fremden übersteigt um ein Vielfachtes dasjenige, zu dem man
sich als dem Eigenen bekennen kann. Wenigstens den Index dieses
Fremden zu deuten, wäre somit eine der wichtigen Aufgaben heutiger

rätoromanischer Autoren. Denn es ist nach wie vor ein legitimes
Grundberdürfnis gerade von Literaturen, die ein Randdasein fristen,

das ästhetische Gebilde in vergangener Wirklichkeit und realer
Gegenwart verankern zu können.

Iso Camartin
Heidelberg



114 Iso Camartin

ANMERKUNGEN

1 Zum Begriff eines nicht mehr abbildfähigen Seins, siehe Gershom Scholem,
Über einige Begriffe des Judentums, Frankfurt, edition suhrkamp, 1970, S. 164

seq.
2 Marx/Engels, Ausgewählte Briefe, Berlin, Dietz, 1953 s. 483.
3 in: Identität, Poetik und Hermeneutik VIII, hrsg. v. Odo Marquard und

Karlheinz Stierle, München, Wilhelm Fink Verlag, 1979, S. 284.

4 Dazu: R.R. Bezzola, LitteraturadaisRumauntschseLadins, Chur 1979, S. 216-
238.

5 Eine Übersicht und kurse Charakterisierung der Werke Carnots findet sich bei
Bezzola, a. a. O. S. 423-436.

6 Das Werk erschien als Band IX in der populärsten belletristischen Reihe der Sur-
selva: Nies Tschespet, Ilanz 1929. Es wurde alsbald zu einem hochbeliebten
Volksbuch der katholischen Bewohner des ehemaligen Grauen Bundes.

7 Ernst Haffter, Georg Jenatsch. Ein Beitrag zur Geschichte der Bündner Wirren,
Davos 1894. Ders. : Georg Jenatsch, Urkundenbuch, Chur, 1895, Obwohl
Alexander Pfister's Georg Jenatsch — Sein Leben und seine Zeit erst 1938
erschien, war Carnot mit den langen Vorarbeiten von Pfister vertraut, zumal mit
dessen Entdeckung von Jenatsch-Briefen in römischen Archiven. Man nimmt
an, dass diese neuen Dokumente um die Konversionsproblematik Jenatschs den
eigentlichen Anstoss für Carnot bildeten, das gängige Bild des Bündner Haudegens

zu revidieren. Allerdings sind noch nach der 3. Auflage von Pfister's
Jenatsch-Biographie im Jahr 1951 bisher unbekannte Briefe Jenatschs gefunden
worden. Siehe dazu neuerdings: Silvio Margadant (Hrsg.), Georg Jenatsch,
Briefe 1614 — 1639, Chur, Terra Grischuna Buchverlag, 1983.

8 Conrad Ferdinand Meyer, Jürg Jenatsch — Eine Bündnergeschichte, Historisch -
kritische Ausgabe Bd. X, Bern, Benteli — Verlag, 1958. Siehe vor allem den

editorischen Anhang S. 271 — 414.

9 Aufschluss über den literarhistorischen Niederschlag der Figur Jenatschs gibt:
Batzer Gartmann, Georg Jenatsch in der Literatur, (Diss.) Disentís, Condrau,
1946.

10 C.F. Meyer, a.a.O. S. 278.
11 Siehe dazu : Iso Camartin, Gieri Genatsch e Jürg Jenatsch, Annalas da la Società

Retorumantscha XCI, 1978, S. 205-220.

12 Dolf Kaiser, Cumpatriots in terras estros, Samedan, 1968.

13 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften, Band 1.2, Frankfurt, Suhrkamp 1974,
S. 693.

14 Günther Anders, Ketzeien, München, C.H. Beck, 1982, S. 320.


	Der abbildfähige Teil der Geschichte die "Bündner Wirren" und die rätoromansiche Literatur

