
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 5 (1983)

Artikel: "La vie de Marianne" ou le jeu de la reconnaissance

Autor: Didier, Béatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-251941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-251941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE DE MARIANNE
OU LE JEU DE LA RECONNAISSANCE

On a tant parlé de « structures », dans la critique littéraire de ces
dernières années, qu'on a quelque scrupule à recourir encore à cette
notion qui s'est finalement surchargée de sens divers. Sans vouloir
nous engager dans des discussions théoriques, et pour en rester à
des évidences, il semble qu'il faille retenir deux composantes
fondamentales, sans lesquelles la notion de structure s'évanouirait: on
doit pouvoir isoler des séquences ayant une certaine unité
complexe; on doit d'autre part pouvoir comparer ces séquences, découvrir

entre elles des analogies. Dans une œuvre littéraire ayant un
caractère de continuité, comme le roman, la division en séquences
est parfois assez délicate, et peut-être davantage dans les romans
modernes. Pour La Vie de Marianne, on distinguera nettement
trois niveaux : la division en « parties » — onze au total —, division
qui est due aux circonstances de la publication, mais qui n'en
impose pas moins au romancier un certain espace, comme la taille
de la toile pour le peintre. A cette division matériellement évidente,
s'ajoute cette macro-structure qu'est la division du roman en deux
temps distincts: histoire de Marianne (huit parties), histoire de

Tervire (trois parties). Mais à l'intérieur de chaque partie, on isole
des séquences, ce sont les «scènes romanesques» qui sont assez
faciles à cerner : Marivaux construit une scène en homme de théâtre
et les contours en sont bien délimités, malgré les digressions morales

ou psychologiques qui seront réparties plutôt autour de la scène,

après elle. Le lieu est sommairement campé; les entrées et les sorties
des personnages sont précisées, les dialogues dominent. On n'a
donc pas de peine à distinguer dans La Vie de Marianne un certain
nombre de scènes romanesques. Peut-être le théâtre n'est-il pas le
seul modèle qui oriente Marivaux vers cette délimitation assez
stricte des scènes : toute une tradition romanesque opère en ce sens,
renforcée par la technique de l'illustration: l'art de la gravure a
besoin de s'appuyer sur cette organisation romanesque ferme et
traditionnelle. Or l'imagination de l'écrivain peut-être informée à

l'avance par la présence future de l'illustration, tout autant que
l'imagination de l'illustrateur est guidée par celle du romancier.



46 Béatrice Didier

La délimitation des scènes permet d'établir des analogies, des

correspondances. Dans un art du temps, comme le roman ou la
musique, la présence de structures suppose la perception d'une
répétition qui crée un rythme (une des difficultés qu'a rencontrées
la musique sérielle se ramène à cela : si le public ne perçoit pas nettement

les limites de la «série» ni, par conséquent, son retour, il ne
perçoit plus de structure, et se trouve totalement désorienté). Dans
le roman de Marivaux cette perception est facile pour un lecteur
attentif. Tout l'art du romancier consiste à établir des analogies,
des retours, sans jamais donner l'impression de la redite. Nous
allons donc être amenée à étudier ces analogies structurales aux
trois niveaux que nous avons distingués : histoire de Marianne /
histoire de Tervire; différentes parties; à l'intérieur des parties, diverses

« scènes ».
On ne manquera pas de faire une objection préalable : celle de

l'inachèvement de l'œuvre. Nous étudions un monument qui n'est
pas terminé; notre analyse ne peut évidemment porter que sur le
texte existant, avec les limites qui s'imposent. On nous dira aussi :

Marivaux avait-il un plan d'ensemble? Savait-il vraiment où il voulait

en venir? La composition s'est échelonnée sur tant d'années; le

projet semble avoir varié en cours de route. Je crois qu'il faut dissocier

structure et intentionnalité. Ce qui nous importe ce n'est pas
tant ce que le romancier voulait écrire que ce qu'il a écrit. L'inachèvement

lui est peut-être apparu comme une nécessité, mais assez

tard; il est probable qu'en commençant l'histoire de Marianne, il
avait l'intention de la finir. Il est visible aussi que certains jalons
ont été lancés, certaines pistes qui auraient permis des développements

nouveaux, des rebondissements, des réapparitions de personnages;

et ces pistes n'ont pas été utilisées.
Une dernière question préalable doit être évoquée: le lien qui

existe entre les structures d'une œuvre et son époque. On sera
amené, après d'autres critiques, à parler de «baroque» et à faire
appel à des termes empruntés à l'architecture et aux beaux-arts. La
légitimité de ces emprunts me semble assurée à la fois par l'appartenance

de diverses formes d'art à une même société, et par la possibilité

d'une sémiologie générale des divers moyens d'expression: sur
ce dernier point, il faut bien avouer qu'il reste beaucoup à faire et

que la sémiologie générale est plus délicate encore que la littérature
générale : à bien des égards, elle est à naître. Une autre difficulté
provient de la notion même de baroque, extrêmement riche, mais
souvent difficile à cerner, malgré les nombreux travaux qui ont été

faits, en particulier par Jean Rousset. Il faudra donc une certaine
prudence, quand on appliquera des notions empruntées à l'art



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 47

baroque pour analyser La Vie de Marianne : elles sont cependant si

éclairantes que nous n'avons pas voulu y renoncer, quitte à courir
des risques.

Ce qui frappe le plus le lecteur de La Vie de Marianne, c'est
certainement le fait qu'après la neuvième partie, l'histoire de
Marianne fait place à celle de Tervire : l'héroïne n'est plus la même ;

le ton a changé — et la plupart des critiques l'ont bien senti1. Moins
de réflexions, moins de digressions, un rythme plus soutenu, plus
rapide. Malgré ces différences, l'histoire de Tervire entretient avec
celle de Marianne de profondes analogies, et tout un jeu subtil de

miroir a été aménagé par l'écrivain entre l'intrigue principale et le

tiroir qui vient se greffer2. S'il arrive que tel ou tel personnage
raconte brièvement son histoire, seule celle de Tervire constitue à

proprement parler un véritable « tiroir ». Cette structure romanesque

est vieille comme le récit lui-même. Et l'on en trouve maint
exemples dans les Mille et une nuits, tout autant que dans les

romans de la Table ronde ou dans les romans précieux du XVIIème
siècle. Ce type de récits devait connaître une floraison particulière
avec l'esthétique baroque à laquelle elle convient si parfaitement.
Gil Blas en offre des exemples particulièrement séduisants3. On
peut distinguer divers types de tiroirs suivant leur longueur, leur
fonction, leur mode d'insertion dans le récit4. L'histoire de Tervire
a nettement une fonction démonstrative, et qui est à plusieurs reprises

soulignée par Tervire: mais cette fonction démonstrative est
elle-même double, suivant qu'elle est envisagée selon un passé ou
selon un futur. Il s'agit en effet de montrer à Marianne qu'elle n'a
pas été la plus malheureuse des jeunes filles, comme elle le croit;
mais il s'agit aussi de la dissuader d'être religieuse. On voit d'ailleurs

que le but du récit est parfaitement réalisé, puisque Marianne,
au début de la onzième partie, convient qu'elle est presque convaincue:

«depuis que je vous écoute, je ne suis plus, ce me semble, si
étonnée des événements de ma vie, je n'ai plus une opinion si triste
de mon sort» (p. 538-540). Elle attendra la fin du récit de Tervire
pour trancher qui des deux fut la plus malheureuse — et cette fin,
nous ne l'avons pas. En tout cas, sur l'autre point, le récit de Tervire

a parfaitement atteint son objet, et Marianne, comtesse de

ne s'est point faite religieuse.
Ce thème — ne point se faire religieuse — va permettre une

construction en abyme du plus pur effet baroque et qui ne peut
manquer de charmer l'amateur de récits : en effet Tervire, elle aussi,
avait connu une religieuse qui lui avait raconté son histoire et l'avait
suppliée de ne pas entrer au couvent: elle l'avait momentanément



48 Béatrice Didier

convaincue, puisque Tervire songe au mariage, mais non définitivement,

comme Marianne, puisqu'elle est religieuse lorsque l'héroïne
la connaît et l'écoute. La construction en abyme est soulignée par
les propos mêmes de la religieuse qui s'adresse à Tervire: «C'est à

votre âge que je suis entrée ici: on m'y mena comme on vous y
mène; je m'y attachai comme vous à une religieuse dont je fis mon
amie» (p. 458). Une chaîne sans fin se révèle et il ne tiendrait qu'à
Marivaux de raconter l'histoire de la religieuse, amie de la
religieuse, etc.. Le romancier a simplement suscité cette minute de vertige

chez son lecteur, sans l'exploiter. Il a, en revanche, exploité
toutes les ressources qu'il pouvait tirer de l'effet de miroir entre la
vie de Marianne et celle de Tervire.

Les analogies, dans la dissymétrie, sont soulignées à plaisir;
celle-ci en particulier qui sert d'axe fondamental à la démonstration

: avoir une mère / ne pas en avoir. Vaut-il mieux ignorer qui est

sa mère, comme Marianne, ou au contraire, comme Tervire, la
connaître, mais être ignorée d'elle, par une longue indifférence? Tout
l'art de la démonstration consiste à révéler l'analogie des deux
situations apparemment différentes, mais qui sont finalement
identiques. Tervire, comme Marianne va connaître une série de mères
de substitution. Mme de Miran et son amie Mme Dorsin, dans l'histoire

de Marianne, occupent une place très semblable à celle de
Mme Dursan et de son amie Dorfrainville ; de même la sœur du
curé de campagne avait joué auprès de la petite Marianne le rôle de
Mme Vilot auprès de la petite Tervire. Les deux jeunes filles vont
être la proie d'un faux dévot déjà mûr: Climal désire Marianne,
comme le baron de Sercour désire Tervire. L'un et l'autre ont un
neveu dont cette intrigue ne fait pas l'affaire (avec des variantes,
Sercour veut épouser, tandis que Climal voulait séduire ; Valvule,
au contraire, veut épouser Marianne, le jeune abbé, la séduire ou
faire croire qu'il l'a séduite: il y a donc chiasme). Des analogies,
d'autre part, s'établissent entre l'amour de Marianne et de Valvule,
et celui de Tervire et du jeune Dursan. Dans les deux cas l'amour est
encouragé par la mère ou la grand'mère du jeune homme; dans les

deux cas, l'héroïne est très éprise, mais le jeune homme semble
avoir été infidèle, sans que nous sachions tout le détail de l'histoire.
Tervire, comme Marianne, annonce avec mélancolie que le parfait
amour se trouvera troublé par la suite5. Marivaux semble s'amuser
à suggérer des symétries qu'il ne développe pas. Par exemple, Tervire

est malade et le jeune abbé vient la voir tous les jours, tandis

que, lors de la maladie de Marianne, les visites de Valvule sont trop
rares. Parfois, une analogie est esquissée, comme par plaisanterie,
ainsi quand on dit à Tervire que quelqu'un l'attend dans le bois près



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 49

du château, elle fait mine de s'inquiéter: va-t-on l'enlever? Et le
lecteur se rappelle que Marianne a été, elle, bel et bien enlevée,

parce qu'elle menaçait les intérêts de la famille de Valvule, comme
Tervire pourrait être soupçonnée de capter l'héritage des Dursan.

Mais l'analogie va beaucoup plus loin que telle ou telle scène

romanesque. Dans les deux cas, le regard porté sur l'ensemble de sa

vie par 'a narratrice est le même: celui d'une femme mûre qui
contemple, à la fois avec tendresse et une certaine distance, l'héroïne
qu'elle fut et qui maintenant serait d'âge à être sa fille. Même si

Tervire raisonne moins que Marianne, elle confesse qu'elle éprouve
encore de l'attendrissement à parler de Mme de Tresle (p. 451),
comme Marianne confessait sa douleur en songeant que Mme de
Miran n'était plus. Dans les deux cas, le discours de la narratrice est

interrompu, incomplet, et une large distance d'ombre sépare
l'héroïne de la narratrice, distance pendant laquelle Tervire est
devenue religieuse et Marianne marquise. Comment? le lecteur
l'ignore, et, dans l'état d'inachèvement du roman, il est amené à

trouver dans le récit de Tervire une sorte de réponse à celui de
Marianne. Tervire, en présentant un miroir à Marianne, lui renvoie
sa propre image. Je ne fais pas allusion ici à des possibilités d'intersection

entre les deux récits, comme il s'en produit souvent dans le

roman à tiroir. A vrai dire, cela se ramènerait dans La Vie de
Marianne à ce que l'on pourrait appeler un clin d'œil onomastique :

une simple analogie de nom fait travailler l'esprit du lecteur. Dorsin
et Dursan sont des noms bien proches, encore sont-ils nettement
différenciés. Plus troublant est le retour du nom de «Villot» qui
désigne à la fois le prétendant de Marianne imposé par le ministre,
et la famille de fermiers chez qui la jeune Tervire est recueillie. Simple

inadvertance? C'est aussi la conséquence d'une certaine logique
dans l'onomastique romanesque: Villot désigne le vilain, le paysan,
sympathique ou non, là n'est pas la question : il suffit de marquer
son origine sociale. Néanmoins ce retour du nom peut fonctionner
comme un signal pour l'imagination du lecteur qui y verra une de

ces pistes que Marivaux n'a pas voulu finalement exploiter. Le
prétendant de Marianne aurait très bien pu être le fils des Villot qui
prend soin de Tervire ; mais peut-être n'y aurait-il pas là un
rebondissement romanesque digne d'intérêt, et mieux valait se contenter
d'allumer la curiosité du lecteur et lui laisser faire des hypothèses.

Le véritable lieu de rencontre de l'histoire de Marianne et de
celle de Tervire ne se situe pas là. Il faut en revenir à la symétrie (où
plutôt, à la dissymétrie trompeuse, puisqu'elle se révèle une symétrie)

qui instaure le récit : Marianne a perdu sa mère. Tervire aussi,
mais d'une autre façon. Selon les habitudes des romans à « recon-



50 Béatrice Didier

naissance », le lecteur suppose que Marianne va la retrouver, ou du
moins retrouver son identité. Or Marivaux esquive cette scène peut-
être trop attendue — et je verrais dans ce refus d'écrire cette scène

une des causes fondamentales de l'inachèvement de l'œuvre. La
scène de reconnaissance que nous attendons, nous la trouverons,
non dans le récit de Marianne, mais dans celui de Tervire, et sous
une forme de redoublement, sous un aspect répétitif qui, par
conséquent, met l'accent sur son importance. Il va d'abord y avoir Dursan

qui retrouve sa mère d'une façon particulièrement pathétique,
in articulo mortis. Encore, à l'intérieur même de cette scène, l'effet
de «retard» — au sens où la résolution d'un accord est différé —
sera-t-il très sensible. Mme Dursan se refuse avec obstination à

entendre la confidence qui lui rendrait son fils; elle hésite
longtemps avant de se décider à descendre dans la chambre où il expire.

Tervire va, à son tour, retrouver sa mère. Nous pressentons que
la découverte sera plutôt psychologique que physique: l'existence
de sa mère n'était un secret pour personne. Mais il semble que Tervire

en la retrouvant dans un grand état d'abaissement, a chance

d'apprendre qu'elle était moins coupable qu'on aurait pu le croire.
Enfin, là aussi, il y a un effet de suspens et de retard. Tervire croit
avoir perdu sa piste. Mais c'est bien le moment de rappeler l'adage:
tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais pas trouvé, car lorsqu'elle
cherche sa mère à travers Paris, il lui a été déjà donné de faire, sans
le savoir, le voyage vers Paris en sa compagnie. Or c'est là qu'éclatent

de façon frappante les analogies structurales entre l'histoire de
Marianne et celle de Tervire : c'est dans un carrosse que Marianne a

perdu sa mère; c'est dans un carrosse que Tervire la retrouve. Les

analogies sont plus poussées : C'est dans la portière que se trouve la
mère de Tervire: «je faisais, raconte Mariane, des cris épouvantables,

à demi étouffée sous le corps d'une femme qui avait été blessée,

et qui, malgré cela, voulant se sauver, était retombée dans la
portière où elle mourut sur moi, et m'écrasait» (p. 10). Et Tervire
de noter que la femme qui monte au cours du voyage se met précisément

dans la portière (p. 541). Ce détail n'était pas indispensable;
dans l'un et l'autre cas, il est justifié par la vraisemblance et le
réalisme. Les psychanalystes pourront aussi voir dans ce creux à l'intérieur

de la cavité même que constitue le carrosse, un symbole utérin.

Au simple niveau de la structure du récit, j'y verrais un de ces

«signes de reconnaissance» pour le lecteur — tout aussi précieux
que celui qui, classiquement, permet au héros de retrouver ses

parents.
Ainsi prend tout son sens ce parallélisme qui dans les deux

histoires, amenait l'une et l'autre héroïnes à toujours aller d'une mère



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 51

de substitution à une autre mère. Au sujet de la sœur du curé,
Marianne confesse: «je l'aimais comme ma mère» (p. 15). Mme
de Miran est obstinément appelée « ma mère ». A quoi répond très

exactement: «elle m'aimait autant que la plus tendre des mères
aime sa fille» (p. 499), propos de Tervire parlant de Mme Dursan.
Nous aurons à revenir sur la signification de ce thème obsédant
dans le roman. Remarquons simplement ici qu'il informe la structure

même de l'œuvre et donne tout son sens au rapport qui unit
l'histoire principale et le tiroir. Je me demande même si l'on peut
véritablement parler de l'inachèvement de La Vie de Marianne.
Certes, le lecteur attend autre chose, il attend que Tervire termine
son histoire et raconte comment elle a été trompée par Dursan et est
entrée au couvent ; il attend que Marianne reprenne ses aventures et
nous dise comment elle a retrouvé Valvule et a découvert sa propre
identité. Mais si cette attente était un leurre? un trompe-l'œil
comme l'est l'attente indéfinie de l'histoire des amours de Jacques
le Fataliste? Un lecteur plus attentif comprendra peut-être que la
onzième partie apporte, au niveau des symboles et des structures,
l'exacte réponse à la question posée au début de la première: Tervire

en retrouvant sa mère dispense, en quelque sorte, Marianne de

retrouver la sienne. Le cercle se referme. Du carrosse au carrosse.
Mais aussi de l'inconscience à l'ignorance. Car Marianne a perdu sa
mère quand elle était trop petite pour comprendre l'étendue de sa

perte — c'est du moins ce que suppose le romancier: vivre un
événement à l'âge de deux ans, c'est «n'y être pas» (p. 12). Tervire
rencontre sa mère, sur le chemin, dans le même état d'ignorance
qu'Cedipe croisant le char de Laïos au carrefour de Thèbes : mais ce
n'est pas un meurtre qui s'ensuit ; une profonde sympathie éclate au
contraire spontanément. Il ne reste plus au romancier qu'à expliquer

comment cette femme est la mère de Tervire mais le roman est

terminé, puisque les retrouvailles ont eu lieu — et dans l'ignorance:
c'est dans l'inconscient qu'on retrouve sa mère, et non au prix
d'aventures rocambolesques dans la vie «réelle». Le roman est
donc arrivé à sa conclusion, d'une façon inhabituelle pour le lecteur
du XVIHème siècle, et même encore un peu déroutante pour un
lecteur moderne qui en reste à une idée traditionnelle de l'achèvement.
Seule une analyse minutieuse des structures révèle cette correspondance

et cette composition — peut-être involontairement — cyclique.

Chaque partie constitue une relative unité; elle doit pouvoir
donner au public la satisfaction d'une lecture qui se suffit à elle-
même, mais qui pourtant appelle une suite, rappelle un commence-



52 Béatrice Didier

ment. D'autre part, Marivaux utilise au mieux le système de la
scène romanesque qui permet à la fois de retracer un événement
important, et de cristalliser un ensemble de sentiments, de concrétiser

la situation relationnelle des personnages. Le lien entre les parties

va être assuré par le jeu des prolepses et des analepses dont nous
avons parlé ailleurs6. Ce qui nous intéresse ici, c'est l'organisation
d'une partie. Le commencement nécessite la plupart du temps une
sorte de résumé de ce qui précède; il est de longueur variable; il
s'amplifie par exemple au début de la cinquième partie. Ce résumé

peut prendre une forme plus subtile d'une analyse qui, du même

coup, permet de faire le point : ainsi au début de la sixième partie,
l'analyse du rôle de Favier, ou encore au début de la septième,
l'analyse des agissements de Mme de Miran. Si donc les commencements

ont souvent un caractère récapitulatif, analytique, méditatif,
les fins de partie, au contraire, sont dans l'action : une scène doit se

produire qui met le personnage dans une situation heureuse ou
malheureuse, mais assez nouvelle, assez palpitante pour que le lecteur
ait envie de lire la suite : c'est la technique classique de tous les
feuilletons. La visite de Valvule déguisé à la fin de la troisième partie
laisse attendre un rebondissement de l'aventure; la cinquième partie

se termine sur la reconnaissance de la Dutour chez Mme de la
Fare qui remet en question toute l'ascension sociale de Marianne et
même son amour pour Valvule; la sixième partie se termine par
l'arrivée incompréhensible de Mme de Miran. On notera une subtile
symétrie entre ces deux fins de partie : il s'agit dans les deux cas de
la reconnaissance d'une mère de substitution : mais, dans le premier
cas, la reconnaissance par la mère vulgaire (que certains personnages

peuvent prendre pour une maquerelle) est une catastrophe pour
l'héroïne, tandis que la reconnaissance par la mère noble apparaît
comme un salut inespéré: «Quoi! ma fille, tu es ici? s'écria Mme
de Miran. Ah ma mère, c'est elle-même s'écria de son côté Val-
ville» (p. 318). On voit comment la présence obsédante d'un thème
(celui de la reconnaissance maternelle) fournit, à tous les niveaux
du récit, un élément d'organisation structurale.

A l'intérieur de la partie, la scène est un élément fondamental.
Or nous avons déjà eu l'occasion de remarquer que Marivaux ne
recherche absolument pas l'originalité de la situation. Il se sert des

procédés romanesques les plus traditionnels : l'accident de carrosse,
la rencontre à l'église, l'invitation à la campagne, l'enlèvement:
tout cela fait partie de l'arsenal romanesque et Marivaux n'éprouve
par le besoin d'inventer des situation d'une originalité bouleversante:

là n'est pas son propos. Il préfère créer des effets subtils de

symétrie entre ces scènes. Or, ces symétries sont le plus souvent le



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 53

fait du retour d'un thème obsédant : la reconnaissance. Reconnaissance

d'une identité civile ou morale. Nous venons de citer deux
reconnaissances maternelles : celle de la Dutour et celle de Mme de

Miran; mais il y en a bien d'autres. On songe évidemment à la
reconnaissance de Mme Dursan et de son fils, de Tervire et de sa

mère, et aussi de M. de Tervire, le grand-père, et de la petite Tervire
malade. Il y a encore le cas où une vertu morale est reconnue au
personnage: ainsi Climal en mourant proclame la vertu de

Marianne, comme la femme de chambre, en mourant également,
confesse la machination dont Tervire a été la victime. Il y a enfin
cette forme bénigne de reconnaissance qui consiste à retrouver un
personnage dont on connaît fort bien l'identité mais qu'on ne
s'attendait pas à trouver là où il est : ainsi Valvule quand il découvre
Climal aux pieds de Marianne ; et — exactement symétrique — la
scène où Climal découvre Valvule à genoux devant elle. Il semble

que la reconnaissance fournisse à Marivaux une séquence narrative-
type, dont il utilise systématiquement toutes les ressources avec un
art de la combinatoire assez étonnant puisque nous trouvons des

exemples de presque toutes les relations possibles. Nous venons de
distinguer trois reconnaissances différentes : un personnage reconnaît

à un autre une identité qu'il ignorait; une vertu que d'autres
ignoraient; un personnage en retrouve un autre là où il ignorait
qu'il fût. On voit aussi toutes sortes de déclinaisons de la situation
romanesque : une femme reconnaît une autre femme (et cela semble
la situation privilégiée où se révèle le lien mère-fille), mais aussi un
homme reconnaît un autre homme (il s'agit alors d'une relation
d'hostilité avunculaire: Valvule et Climal, ou le jeune abbé amoureux

de Tervire et son oncle); une femme peut reconnaître un
homme (Mme Dursan, son fils), ou un homme reconnaître une
femme (le grand-père de Tervire et sa petite fille); cette reconnaissance

est moins aisée, moins immédiate : la mère de Dursan hésite

longtemps; le grand-père a d'abord refusé cette reconnaissance: il
meurt même avant d'avoir pu prendre les mesures qui auraient été

la conséquence de cette reconnaissance et qui eussent sauvé Tervire
de la misère, en la faisant sont héritière. Mais il y a une constante,
due au fait que la reconnaissance de maternité est fondamentale et
sert en quelque sorte de modèle à toutes les autres reconnaissances :

une différence de génération semble une loi aussi bien entre Valvule
et son oncle, qu'entre la Dutour ou Mme de Miran et Marianne,
Mme Dursan et son fils, etc.. On ne voit jamais la reconnaissance
de deux amis, du frère et de la sœur, enfin de deux personnages de

la même génération : c'est qu'elle nous ferait sortir de cet univers où
la relation parentale est véritablement fondamentale.



54 Béatrice Didier

Une fois qu'on a constaté que la reconnaissance était la
séquence-type de La Vie de Marianne1, il reste à voir selon quelles
lois structurales fonctionne la scène. La reconnaissance suppose
qu'avant même que commence la scène, tout un passé se soit
déroulé, pathétique, connu ou à connaître du lecteur, en partie
ignoré des personnages. Ce passé constitue une nécessité du récit,
sans laquelle la séquence de la reconnaissance ne pourrait évidemment

fonctionner. Toutes sortes de situations peuvent prêter à une
scène de reconnaissance : un voyage lointain, un enlèvement par les

barbaresques, etc.. Ressources romanesques que Marivaux
méprise ici. Parce qu'elles sont faciles et rebattues? Parce que
surtout le destin y demeure extérieur aux personnages. La mesaillance
est autrement intéressante, puisqu'elle suppose que la loi édictée

par les parents a été volontairement enfreinte par les enfants. Ainsi
la reconnaissance est un retour : le retour de l'enfant prodigue, la
réintégration dans le sein maternel.

En lisant La Vie de Marianne, on ne peut manquer d'être frappé
par l'importance de ce thème de la mesaillance. A vrai dire, toute
l'intrigue repose sur lui. Marianne, si elle épouse Valvule, lui fera-t-
elle commettre une mesaillance? Suivant les personnages, la
réponse apportée diffère; et nous voilà ramenés à la question des

origines. Mme de Miran et Valvule quand il est amoureux, supposent

que Marianne est « bien née ». La famille de Valvule, Valvule
peut-être lorsque son amour faiblit, reprochent à Marianne de
n'avoir pas de parents. Si bien qu'il y a, ou qu'il n'y a pas mesaillance,

suivant que Valvule est plus ou moins amoureux et que la
mesaillance devient une sorte de test à l'amour. Néanmoins cette
mesaillance a un statut particulier dans la mesure justement où elle
est hypothétique et où le récit des amours de Marianne et de Valvule
demeure inachevé; elle n'a pas été frappée d'interdit par la mère;
au contraire, Mme de Miran encourage cet amour. L'interdit vient
de tout ce qui dans la famille représente l'ordre, c'est-à-dire, en
dehors du père qui est mort, la parenté qui lui est substituée et intrigue

auprès du ministre. L'interdit n'est pas assez fort pour arriver à

provoquer une totale scène de reconnaissance; celle-ci, nous ne la

voyons que lorsque l'interdit semble momentanément l'emporter,
c'est-à-dire, après l'enlèvement, lorsque Mme de Miran et Valvule
retrouvent Marianne chez le ministre: c'est là une forme certaine,
mais un peu édulcorée et qui ne fait pas découvrir un lien de parenté
jusque-là inconnu. En revanche, il rend public, manifeste aux yeux
de tout le groupe, cette parenté de cœur établie entre Mme de Miran
et Marianne et traduite par les termes mêmes de la parenté
(«mère», «fille»), parenté qui pourrait devenir juridique si le



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 55

mariage est célébré et que Marianne devienne la belle-fille de Mme
de Miran.

Le thème de la mesaillance fonctionne de façon plus simple et
plus classique dans l'histoire de Tervire qui sur ce point comme sur
d'autres fournit une sorte de reflet accéléré et par conséquent
simplifié de l'histoire de Marianne proprement dite. La mesaillance est
si importante qu'elle explique la nécessité de faire remonter le récit
avant la naissance de Tervire. Le père de Tervire, en épousant Mlle
de Tresles, enfreint l'ordre paternel : non pas exactement que Mlle
de Tresles soit mal née, mais elle est pauvre, et dans cette société du
XVIHéme siècle où l'argent devient la puissance dominante, être

pauvre est une tare. Une tare dont va hériter Tervire et qui laisse

pressentir que le mariage avec Dursan ne se fera pas sans difficulté
et que la mère de Dursan risque de s'y opposer. Ce qui est d'autant
plus paradoxal que, précisément, Dursan est le fruit d'une mesaillance,

de la mesaillance la plus caractérisée qui soit, puisque sa
mère n'est ni noble ni riche : aussi la scène de reconnaissance sera-t-
elle la plus difficile à obtenir, la plus pathétique de tout le roman.

Pour que l'on passe de cet état de blocage et de refus
qu'entraîne la mesaillance, à cette ouverture, à cette réconciliation
que provoque la reconnaissance, il faut une arrivée inopinée, une
maladie comme celle de Dursan, et même — puisque dans ce cas la
reconnaissance est particulièrement difficile à obtenir — une maladie

mortelle. Malade aussi la petite Tervire, lorsque son grand-père
la découvre ; mais là ce n'est pas elle qui va mourir ; c'est son grand-
père.

Cette structure est si obsédante qu'elle informe même la scène

d'amour qui est aussi une forme de la scène de reconnaissance :des

personnages reconnaissent qu'ils s'aiment, et grâce à un accident, à

une maladie. C'est la maladie du père de Dursan qui amène le fils à

chasser, et à rencontrer Tervire. Mais il y a plus caractéristique:
Valvule ne semble pouvoir aimer qu'une femme blessée ou malade.
Grâce à la blessure au pied de Marianne, il devient amoureux. Mais
l'évanouissement de Mlle Varthon sera le point de départ de cette
nouvelle passion (cf. p. 350). Le parallélisme des deux scènes est

souligné par le parallélisme du geste : se pencher sur le pied malade,
se pencher près du lit où repose Mlle Varthon. La maladie suscite le

geste d'attention passionnée.
Un élément fondamental de toute reconnaissance, c'est la

surprise. Or on constate que la surprise est en effet un élément de base
de la scène, souvent son ouverture. Surprise qui peut être plus ou
moins grande : curiosité de M. de Tervire lorsqu'il trouve une petite
fille à la ferme; véritable coup de théâtre quand Marianne et les



56 Béatrice Didier

assistants voient arriver Valvule et Mme de Miran chez le ministre.
Et ne peut-on pas considérer comme une reconnaissance le cas où
un personnage retrouve un rival dans un individu bien connu de lui,
mais qu'il ne soupçonnait pas de ce rôle? Loin d'éviter les
ressemblances, Marivaux souligne les parallélismes. Coup pour coup : Val-
ville «trouve mon homme dans la même posture où, deux ou trois
heures auparavant, l'avait surpris M. de Climal» (p. 120).

Après la surprise, l'émotion fait partie de façon indispensable
de la scène romanesque. Simple mouvement de trouble chez M. de
Climal. Mais quand il s'agit d'une scène de reconnaissance à

proprement parler, l'émotion ira jusqu'aux larmes, aux signes physiques

du bouleversement: «Mon fils! Ah! malheureux Dursan! je
te reconnais assez pour en mourir de douleur, s'écria-t-elle en
retombant dans son fauteuil, où nous la vîmes pâlir et rester
évanouie» (p. 527). Souvent l'émotion est si forte qu'elle se traduit
par un arrêt de la parole et par conséquent du dialogue, le romancier

se contente alors de noter les marques de l'émotion sur les visages.

Ainsi, lorsque la mère de Tervire soupçonne qu'elle a sa fille
devant elle: «elle ne répondit point, elle se taisait interdite. L'air de

son visage étonné me frappa; j'en fus émue moi-même, il me
communiqua le trouble que j'y voyais peint, et nous nous considérâmes
assez longtemps, dans un silence dont la raison me remuait
d'avance, sans que je le susse, lorsqu'elle le rompit d'une voix mal
assurée pour me faire encore une question» (p. 566). La parole ne
vient qu'ensuite, pour permettre une sorte de vérification de ce que
l'intuition avait deviné, de ce qui avait déjà été dit par les regards et

par le trouble. Sur ce point encore, les analogies sont grandes entre
la scène de reconnaissance et la scène d'amour. La révélation, dans
l'un et l'autre cas, dépasse tout langage.

Si la scène de reconnaissance nous semble fondamentale dans
La Vie de Marianne — préfigurant cette scène qui résoudrait le

roman et son énigme, mais que le romancier ne nous donnera
jamais, du moins sous la forme que le lecteur pourrait attendre, il
n'en reste pas moins que dans la variété et l'ampleur de l'œuvre, on
relèvera, bien évidemment, d'autres types de scènes romanesques.
Scènes réalistes, comme la fameuse dispute de la Dutour et du
cocher; à vrai dire, elles ne sont pas indispensables au déroulement
du récit ; elles font plutôt l'effet d'un divertissement, d'une scène de

genre. A l'opposé des scènes de reconnaissance où tout se passe
dans le bouleversement des consciences, il s'agit de scènes bruyantes,

extérieures; elles peuvent cependant se conjuguer avec la scène

de reconnaissance, quand la Dutour retrouve Marianne chez Mme
de la Fare; c'est là une reconnaissance caricaturale, refusée, qui ne



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 57

repose par sur un lien du sang ou du cœur.
Une place devrait être faite aussi, dans un inventaire des scènes

romanesques, à ce que l'on pourrait appeler les scènes de confidence

ou de délibération. Tandis que dans les scènes de reconnaissance,

la parole était comme coupée, ici, au contraire, elle reprend
ses droits: scènes bavardes, toutes en dialogues. Dans cet opéra
pour voix de femmes qu'est La Vie de Marianne, ces confidences,
ces délibérations auront lieu presque uniquement entre femmes:
Mme de Miran et Marianne, au premier chef, mais aussi Marianne
et la Supérieure ou une religieuse, Tervire et Mme Dursan, Mme
Dacire, etc.. Elles sont longues habituellement et constituent une
sorte de tissu romanesque en demi-teinte qui contraste avec les forts
accents que marquent les brèves et bouleversantes scènes de
reconnaissance.

La distinction que nous sommes amenée à proposer entre scènes

de reconnaissance, au sens large, et scènes de délibération ou de

confidences, peut rejoindre celle établie par R. Barthes dans

L'Analyse structurale du récit6, entre «fonctions» et «indices».
Les scènes de reconnaissance font découvrir des fonctions nouvelles

; les personnages y découvrent qu'ils sont parents, rivaux, amoureux,

etc.. Tandis que, dans les scènes de délibération ou de
confidence, se révèlent surtout des «indices caractériels concernant les

personnages ». La première catégorie de scènes se rattache davantage

à des récits de type primitif comme les contes, tandis que la
deuxième catégorie appartient exclusivement au roman psychologique.

Certains lecteurs ont pu trouver longues ces scènes de délibération

et de confidence. Une lecture approfondie révèle leur utilité
pour l'action; elles font progresser infailliblement le personnage
vers son destin. Marianne dialogue avec la supérieure du couvent,
mais Mme de Miran l'écoute et va concevoir pour elle une grande
affection. Cette scène n'aurait pas été possible, si nous n'avions eu
précédemment la scène avec le religieux qui se termine par une fin
de non-recevoir polie, et qui par conséquent amène le désespoir de

Marianne et son envie d'entrer dans la chapelle du couvent des

femmes: la scène de refus appelle la scène d'accueil (mais on voit que
ces deux scènes de dialogue ne sont pas absolument sans référence
aux scènes de reconnaissance: il y a eu un refus d'aide, c'est-à-dire
d'adoption spirituelle, de la part du religieux; il va y avoir au
contraire une «reconnaissance» maternelle et double: la religieuse,
après quelques réticences, accepte de recueillir l'orpheline et Mme
de Miran va la considérer comme sa «fille»). L'invitation chez

Mme de Fare n'est pas un simple divertissement mondain: elle



58 Béatrice Didier

entraîne la scène de la Dutour (ou la reconnaissance burlesque);
d'où la cabale de toute la famille et finalement l'enlèvement. La
lenteur du rythme général, l'espacement dans le rythme de la
publication ne doivent pas tromper le lecteur: toutes les scènes s'enchaînent

avec une grande rigueur. On se rappelle encore ce propos de R.
Barthes: «Tout laisse à penser que le ressort de l'activité narrative
est la confusion même de la consecution et de la conséquence»9.
Tout doit paraître s'enchaîner dans le récit selon une logique implacable,

et le lecteur saisit ainsi l'enchaînement des scènes; son rôle
essentiel de lecteur diligent consiste, en effet à penser: «il y a eu, il
va y avoir du sens»I0. Sinon l'intérêt disparaîtrait. Il est bon même
parfois que le lecteur ait l'agréable sentiment de saisir ce sens plus
vite que ne le fait le personnage. Il pressent la scène de « reconnaissance»

bien avant le principal intéressé. Il comprend bien que ce
n'est pas par hasard si M. de Tervire trouve dans une ferme un bébé
qui a justement l'âge de sa petite-fille. Il pense, avant Marianne,
que Valvule s'intéresse beaucoup à la maladie de Mlle Varthon. Les
réflexions du lecteur accompagnent, doublent, de façon muette, les

observations de la narratrice.
Ces analyses de la narratrice contribuent à donner une présence

à la Marianne de cinquante ans et à sa destinataire ; mais elles
freinent considérablement le rythme du récit. Comment se situent ces
réflexions par rapport à la structure du roman? La question est
assez délicate, dans la mesure où l'on ne sait pas toujours avec certitude

si elles émanent de l'héroïne ou de la narratrice; d'autre part
leur nature est variable: elles sont souvent étroitement mêlées au
récit dont elles fournissent un commentaire serré. Parfois, au
contraire, leur champ s'élargit à des problèmes psychologiques et

moraux. Nous allons ici nous attacher essentiellement aux modes
d'intégration de ces discours dans le récit.

Leur insertion présente une grande variété. Théoriquement et
pratiquement, il y a trois solutions : les réflexions peuvent précéder
le récit qui va alors fonctionner comme une sorte de confirmation
des pressentiments du personnage ou de la prolepse de la narratrice

; elles peuvent suivre au contraire la scène dont elles fournissent

le commentaire et parfois à plusieurs niveaux (Marianne-
héroïne/Marianne-narratrice). Mais la troisième solution est plus
subtile, et partant plus intéressante: elle consiste à faire de ces
réflexions une sorte de doublure du récit, en les exposant parallèlement

à la scène, dans la scène elle-même. C'est un peu le procédé de

l'a-parte au théâtre, avec une beaucoup plus grande facilité, et
beaucoup plus de vraisemblance dans l'écriture romanesque. Un
exemple caractéristique en est donné dans la quatrième partie:



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 59

Mme de Miran raconte à Mme Dorsin que son fils s'est épris d'une
grisette; elle parle devant Marianne qui comprend peu à peu que
c'est d'elle qu'il s'agit. Le dialogue se poursuit entre Mme de Miran
et Mme Dorsin et les réflexions de Marianne constituent une « sous-
conversation » : « Et puis vous savez, quand elle fut partie, les mesures

qu'il prit pour la connaître. / Des mesures autre motif pour
moi d'écouter / Eh mon Dieu, madame, à quoi vous arrêtez-vous
là? s'écria Mme Dorsin» (p. 175) Tandis que le dialogue se

déroule, progresse ou recule l'angoisse de Marianne. Nous assistons,

une fois de plus, à une scène de reconnaissance: Marianne se

reconnaît elle-même dans la jeune fille dont il est question, et cette
découverte se fait par le jeu de ce commentaire parallèle qui suit
ligne à ligne la parole des deux amies. Tout l'intérêt de la scène est

d'ailleurs focalisé sur cette sous-conversation, car le récit que fait
Mme de Miran de l'aventure de son fils est bien connue du lecteur.
Dans la seconde partie de la scène, lorsque Mme de Miran reconnaît
que Marianne et la grisette ne font qu'un, la sous-conversation
disparaît, n'ayant plus de raison d'être; l'émotion, les larmes entraînent

une communication directe qui aboutira à la suprême
reconnaissance: Mme de Miran peut demeurer la mère de Marianne:
«Oui, c'est ma fille plus que jamais! que faire? Marianne dira à

Valvule qu'elle veut être religieuse. Ainsi s'achève la scène, Mme de
Miran et Mme de Dorsin s'en vont. Marianne se retrouve seule:
vient alors le temps d'une nouvelle réflexion, à deux niveaux,
comme Marivaux le marque très nettement. Auto-analyse:
«J'aimais un homme auquel il ne fallait plus penser; et c'était là un
sujet de douleur; mais, d'un autre côté, j'en étais tendrement
aimée, de cet homme, et c'est une grande douceur». Intervient
alors l'autre niveau de la réflexion et la narratrice s'amuse: «Oh!
voyez avec quelle complaisance je devais regarder ma belle âme».
Mais le passage d'un niveau à un autre s'est opéré grâce à une
réflexion psychologique plus générale, qui constitue un troisième
degré, et le « on» marque la généralité de l'analyse psychologique et
morale: «Avec cela on est du moins tranquille sur ce qu'on vaut;
on a les honneurs essentiels d'une aventure, et on prend patience
sur le reste»(p. 190). Ainsi très habilement s'établit le lien entre le
récit proprement dit et le discours sur le récit; l'existence de
plusieurs niveaux, et le fait que Marianne soit à la fois narrante et narrée

le permettent aisément. On ne s'écarte que par degré de la scène

romanesque.
Le point d'aboutissement de cet écartement progressif, c'est la

maxime qui offre le caractère de la généralité absolue. Tandis que la
réflexion de l'héroïne ou de la narratrice sur les événements qu'elle



60 Béatrice Didier

venait de narrer, a tendance à se dérouler dans une phrase sinueuse,
et au besoin avec des parenthèses, la réflexion, en devenant universelle,

se resserre. On en citerait de très nombreux exemples. Je

prends un peu au hasard, en allant du plus ample au plus condensé :

« On croit souvent avoir la conscience délicate, non pas à cause des

sacrifices qu'on lui fait, mais à cause de la peine qu'on prend avec
elle pour s'exempter de lui en faire» (p. 68). «Il n'y a pas trop loin
d'être si aimable à n'être plus digne d'être aimée» (p. 69). La
Rochefoucauld et La Bruyère ne sont pas oubliés et les salons
comme celui de Mme de Lambert que fréquente Marivaux, assurent
à la maxime une tradition vivante11. Certaines ont déjà un accent
romantique : « Nous sommes bornées en tout, comment le sommes-
nous si peu quand il s'agit de souffrir» (p. 450). Il y a plus
lapidaire: «Il faut se redresser pour être grand» (p. 131).

La maxime est le signe que l'on sort du monde strictement

romanesque; on quitte absolument l'ordre du récit qui est l'ordre
temporel et contingent, pour aboutir à une généralité, à une éternité.

L'abondance des réflexions constitue un glissement vers un
autre genre littéraire qui serait celui de l'essai psychologique ou
moral. Cette doublure du récit par le discours n'est d'allieurs pas
nouvelle: elle remonte même aux origines du roman, le distinguant
d'emblée de genres où le récit domine, comme le conte, Chrétien de

Troyes en offre déjà l'exemple, et aussi cet ouvrage anonyme du
XHIème siècle: La Quête du Saint-Graal, où, selon les termes de
Tzvetan Todorov12, le «texte contient sa propre glose». Sans être

porteur d'un symbolisme religieux à décrypter, La Vie de Marianne
se présente comme un parcours où l'héroïne rencontre des personnages,

des événements dont elle ne perçoit pas immédiatement le
sens ; il lui faut une réflexion juste après l'anecdote ou même trente
ans après quand elle fait son récit. La distance qu'elle a prise par
rapport à son existence, lui permet de trouver une signification — et
c'est ce qu'expriment les nombreux passages de méditation morale
que contient le roman. L'analyse de la structure débouche
inévitablement sur une interrogation: quelle est la signification de
l'œuvre? Il me semble difficile de mener une étude structurale
jusqu'au bout sans en venir à cette question.

Roman de formation, La Vie de Marianne est le roman d'une
quête à la fois de la mère et de l'identité. Une quête dont l'aboutissement

est inconnu au lecteur, mais n'en est pas moins certain,
puisque la narratrice sait depuis une quinzaine d'années qui elle est.
Mais la scène de reconnaissance fondamentale, le lecteur ne la voit
pas, comme si elle était frappée d'interdit, comme si Marivaux avait



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 61

reculé (et jusqu'à y renoncer) le moment d'écrire cette scène capitale,

mais probablement à la fois trop lourde de sens, et trop grevée
d'une tradition romanesque et du poids des clichés. Beaumarchais
et Mozart se moqueront allègrement des grandes scènes de
reconnaissance, dans Le Mariage ou dans Les Noces de Figaro: «su
padre», «su madre». Mais le fait que l'identité de Marianne reste
inconnue d'elle-même pendant tout le cours des événements devient
le moteur même de l'action et l'aliment de la réflexion. L'idylle
avec Valvule eût été vite menée à conclusion sans ce doute
fondamental qui multiplie les obstacles, et introduit l'hésitation dans le

cœur de Valvule, tout autant que les charmes de Mlle Varthon. Se

pose alors la question : dans une société, peut-on aimer et être aimé
sans identité?

Et parce que l'inconnue de l'équation n'est pas résolue dans le

roman, les scènes de reconnaissance se multiplient, soit que
d'autres personnages découvrent des liens de parenté, soit que
Marianne se découvre des mères de substitution. Parallèlement les

gloses morales se développent dans les dialogues ou en a parte.
Mais le roman privé de sa résolution, ne présente pas une progression

linéaire. Dans une société où la naissance a une telle importance,

tant que le personnage n'a pas assuré son identité, sa situation

demeure précaire. Si Mme de Miran mourait, Marianne se

retrouverait aussi démunie, aussi solitaire qu'après la mort de la
sœur du curé qui l'avait recueillie, ou après la mort de sa mère. Cet
élément fondamental, tout autant que l'inachèvement (qui en est

peut-être la conséquence) et que le mode de publication, confère au
lecteur le sentiment que tout pourrait recommencer indéfiniment,
inlassablement. L'ascension sociale demeure fragile, sans pièces
d'état civil; seul le mariage aurait pu l'assurer, mais il se trouve
différé, et pour cause. L'abondance des réflexions et des gloses
provient peut-être aussi de cela: le dynamisme du récit (à la différence
de ce qui se passe dans Le Paysan parvenu) n'est pas suffisant pour
supprimer tout ce qui n'est pas de lui. Le courant est celui d'un
grand fleuve lent qui entraîne avec lui beaucoup d'alluvions.

Le temps va beaucoup plus vite dans l'histoire de Tervire qui ne
doute pas de son identité13. Il semble que sentant la nécessité
d'accélérer le rythme, le romancier ait préféré greffer une autre
histoire où la «reconnaissance» serait beaucoup plus rapide et
partant, toute l'action. Quitte à laisser inachevée l'histoire de
Marianne dont rien ne devait troubler le lent déroulement et qui
finalement s'immobilise dans l'inachèvement: pendent opera inter-
rupta. Le récit des origines a été fait maintes fois, l'énigme
demeure, et il ne semble même pas que Marianne entreprenne des



62 Béatrice Didier

recherches pour retrouver une trace de sa mère, comme le fait
Tervire: elle ne pourrait trouver que le souvenir d'une morte. Elle semble

s'en remettre au hasard qui fera bien les choses, mais quand?
La recherche des origines qui pourtant sous-tend et explique le

roman, n'affleure pas assez nettement au niveau des événements

pour donner au récit une direction ferme. L'amour pour Valvule
ferait oublier que la question préalable n'a pas été résolue, s'il était
capable de se dérouler en dehors de la société; mais il n'en est rien,
et ce deuxième thème (l'amour), comme le premier (la recherche de

l'identité), reste en suspens. Le lecteur demeure assez désorienté
dans la mesure où il perçoit des structures, sans percevoir leur finalité.

Il ne sait pas, il ne saura jamais où aboutit la Quête. Peut-être
faudrait-il voir dans La Vie de Marianne un de ces romans de l'ina-
boutissement dont Jacques le Fataliste figurera un exemple encore
plus frappant. «Où allaient-ils? Sait-on où l'on va? «Le roman ne
sait plus bien où il va au XVIIIème siècle, parce que la société, elle
aussi, ne voit plus très bien son but. Les structures romanesques se

trouvent privées de leur finalité — ou mobilisées pour signifier cette
absence — parce que les structures sociales et morales n'ont plus
exactement la finalité qu'elles croyaient avoir. Marivaux n'est pas
Diderot. Certes nous sommes encore loin de la Révolution. Mais le

lecteur, lui, ne peut pas ne pas sentir un certain malaise devant
l'absence de fin (dans tous les sens du terme) d'un roman, devant
l'absence d'identité d'un personnage central, et il lui est loisible
alors de s'interroger. Sous le bercement fluide de sa phrase de Marivaux

inquiète14.

Béatrice Didier
Université de Paris VIII



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 63

NOTES

1 Cf. F. Deloffre, préface de l'excellente édition Gamier, à laquelle renvoient nos
références.

2 Voir le très suggestif essai de H. Coulet et M. Gilot, Marivaux, un humanisme
expérimental, Larousse, 1973, en particulier p. 179 et sq. On consultera sur cette
question de l'organisation du récit dans La Vie de Marianne: H. Coulet, Marivaux

romancier, A. Colin 1972. J.-P. Faye, Le Récit hunique, Seuil, 1967, Yannick

Jugan, Variations du récit de La Vie de Marianne, Klincksieck, 1978.
3 Cf. R. Laufer, Lesage romancier, Gallimard.
4 Cf. G. Genette, Figures, III, p. 241 et sq.
5 Cf. p. 381 : «moi qui vous parle, je connais votre situation, je l'ai éprouvée».
6 Cf. Revue des sciences humaines. 1981.
7 On y lira aussi un éloge du sentiment de reconnaissance (p. 78)!
8 Poétique du récit. Seuil, 1977, p. 19-21.
9 Op. cit., p. 22.

10 Op. cit., p. 23.
11 Cf. F. Deloffre éd. de La Vie de Marianne, p. 74, n.
12 Poétique de la prose, Le Seuil, 1971, p. 131.
13 La religieuse raconte davantage et commente moins que ne le faisait Marianne;

la digression morale qui semblait caractéristique du style de Marianne, l'est
beaucoup moins de celui de Tervire que Marianne reproduit. Cela se traduit par
la différence même des volumes de narration (quoiqu'on ne puisse se servir
qu'avec une extrême prudence de ces critères quantitatifs, puisque ni l'histoire de
Tervire ni celle de Marianne ne sont achevées). Le rythme de publication s'accélère

aussi (IX, X et XI paraissent en même temps).
14 On se reportera à l'ouvrage fondamental de Georges May : Le dilemne du roman

au XVIHème siècle, Yale Univ. Press — P.U.F., 1963.




	"La vie de Marianne" ou le jeu de la reconnaissance

