Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 5 (1983)

Artikel: "La vie de Marianne" ou le jeu de la reconnaissance

Autor: Didier, Béatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-251941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-251941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIE DE MARIANNE
OU LE JEU DE LA RECONNAISSANCE

On a tant parlé de «structures», dans la critique littéraire de ces
derniéres années, qu’on a quelque scrupule a recourir encore a cette
notion qui s’est finalement surchargée de sens divers. Sans vouloir
nous engager dans des discussions théoriques, et pour en rester a
des évidences, il semble qu’il faille retenir deux composantes fonda-
mentales, sans lesquelles la notion de structure s’évanouirait: on
doit pouvoir isoler des séquences ayant une certaine unité com-
plexe; on doit d’autre part pouvoir comparer ces séquences, décou-
vrir entre elles des analogies. Dans une ceuvre littéraire ayant un
caractére de continuité, comme le roman, la division en séquences
est parfois assez délicate, et peut-étre davantage dans les romans
modernes. Pour La Vie de Marianne, on distinguera nettement
trois niveaux : la division en « parties» — onze au total —, division
qui est due aux circonstances de la publication, mais qui n’en
impose pas moins au romancier un certain espace, comme la taille
de la toile pour le peintre. A cette division matériellement évidente,
s’ajoute cette macro-structure qu’est la division du roman en deux
temps distincts: histoire de Marianne (huit parties), histoire de
Tervire (trois parties). Mais a I’intérieur de chaque partie, on isole
des séquences, ce sont les «scénes romanesques» qui sont assez
faciles a cerner : Marivaux construit une scéne en homme de théatre
et les contours en sont bien délimités, malgré les digressions mora-
les ou psychologiques qui seront réparties plutot autour de la scéne,
aprés elle. Le lieu est sommairement campé ; les entrées et les sorties
des personnages sont précisées, les dialogues dominent. On n’a
donc pas de peine a distinguer dans La Vie de Marianne un certain
nombre de scénes romanesques. Peut-étre le théatre n’est-il pas le
seul modéle qui oriente Marivaux vers cette délimitation assez
stricte des scénes: toute une tradition romanesque opére en ce sens,
renforcée par la technique de I’illustration: 1’art de la gravure a
besoin de s’appuyer sur cette organisation romanesque ferme et tra-
ditionnelle. Or I'imagination de I’écrivain peut-étre informée a
I’avance par la présence future de I'illustration, tout autant que
I’imagination de I’illustrateur est guidée par celle du romancier.



46 Béatrice Didier

La délimitation des scénes permet d’établir des analogies, des
correspondances. Dans un art du temps, comme le roman ou la
musique, la présence de structures suppose la perception d’une
répétition qui crée un rythme (une des difficultés qu’a rencontrées
la musique sérielle se raméne a cela: si le public ne pergoit pas nette-
ment les limites de la «série» ni, par conséquent, son retour, il ne
percoit plus de structure, et se trouve totalement désorienté). Dans
le roman de Marivaux cette perception est facile pour un lecteur
attentif. Tout ’art du romancier consiste a établir des analogies,
des retours, sans jamais donner l’impression de la redite. Nous
allons donc étre amenée a étudier ces analogies structurales aux
trois niveaux que nous avons distingués : histoire de Marianne / his-
toire de Tervire; différentes parties; a I’intérieur des parties, diver-
ses « scénes» .

On ne manquera pas de faire une objection préalable: celle de
I’'inachévement de I’ceuvre. Nous étudions un monument qui n’est
pas terminé; notre analyse ne peut évidemment porter que sur le
texte existant, avec les limites qui s’imposent. On nous dira aussi:
Marivaux avait-il un plan d’ensemble ? Savait-il vraiment ou il vou-
lait en venir ? La composition s’est échelonnée sur tant d’années; le
projet semble avoir varié en cours de route, Je crois qu’il faut disso-
cier structure et intentionnalité. Ce qui nous importe ce n’est pas
tant ce que le romancier voulait écrire que ce qu’il a écrit. L’inaché-
vement lui est peut-étre apparu comme une nécessité, mais assez
tard; il est probable qu’en commengant I’histoire de Marianne, il
avait I’intention de la finir. Il est visible aussi que certains jalons
ont été lancés, certaines pistes qui auraient permis des développe-
ments nouveaux, des rebondissements, des réapparitions de person-
nages; et ces pistes n’ont pas été utilisées.

Une derniére question préalable doit étre évoquée: le lien qui
existe entre les structures d’une ceuvre et son époque. On sera
amené, apres d’autres critiques, a parler de «baroque» et a faire
appel a des termes empruntés a I’architecture et aux beaux-arts. La
légitimité de ces emprunts me semble assurée a la fois par I’apparte-
nance de diverses formes d’art a une méme société, et par la possibi-
lité d’une sémiologie générale des divers moyens d’expression: sur
ce dernier point, il faut bien avouer qu’il reste beaucoup a faire et
que la sémiologie générale est plus délicate encore que la littérature
générale: A bien des égards, elle est & naitre. Une autre difficulté
provient de la notion méme de baroque, extrémement riche, mais
souvent difficile a cerner, malgré les nombreux travaux qui ont été
faits, en particulier par Jean Rousset. Il faudra donc une certaine
prudence, quand on appliquera des notions empruntées a I’art



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 47

baroque pour analyser La Vie de Marianne: elles sont cependant si
éclairantes que nous n’avons pas voulu y renoncer, quitte a courir
des risques.

Ce qui frappe le plus le lecteur de La Vie de Marianne, c’est cer-
tainement le fait qu’aprés la neuviéme partie, [’histoire de
Marianne fait place a celle de Tervire: I’héroine n’est plus la méme;
le ton a changé — et la plupart des critiques I’ont bien senti!. Moins
de réflexions, moins de digressions, un rythme plus soutenu, plus
rapide. Malgré ces différences, I’histoire de Tervire entretient avec
celle de Marianne de profondes analogies, et tout un jeu subtil de
miroir a été aménagé par I’écrivain entre I’intrigue principale et le
tiroir qui vient se greffer?. S’il arrive que tel ou tel personnage
raconte briévement son histoire, seule celle de Tervire constitue a
proprement parler un véritable «tiroir» . Cette structure romanes-
que est vieille comme le récit lui-méme. Et I’on en trouve maint
exemples dans les Mille et une nuits, tout autant que dans les
romans de la Table ronde ou dans les romans précieux du XVIléme
siécle. Ce type de récits devait connaitre une floraison particuliére
avec I’esthétique baroque a laquelle elle convient si parfaitement.
Gil Blas en offre des exemples particuliérement séduisants3. On
peut distinguer divers types de tiroirs suivant leur longueur, leur
fonction, leur mode d’insertion dans le récit4. L’histoire de Tervire
a nettement une fonction démonstrative, et qui est a plusieurs repri-
ses soulignée par Tervire: mais cette fonction démonstrative est
elle-méme double, suivant qu’elle est envisagée selon un passé ou
selon un futur. Il s’agit en effet de montrer & Marianne qu’elle n’a
pas été la plus malheureuse des jeunes filles, comme elle le croit;
mais il s’agit aussi de la dissuader d’étre religieuse. On voit d’ail-
leurs que le but du récit est parfaitement réalisé, puisque Marianne,
au début de la onziéme partie, convient qu’elle est presque convain-
cue: «depuis que je vous écoute, je ne suis plus, ce me semble, si
étonnée des événements de ma vie, je n’ai plus une opinion si triste
de mon sort» (p. 538-540). Elle attendra la fin du récit de Tervire
pour trancher qui des deux fut la plus malheureuse — et cette fin,
nous ne I’avons pas. En tout cas, sur I’autre point, le récit de Ter-
vire a parfaitement atteint son objet, et Marianne, comtesse de ...,
ne s’est point faite religieuse.

Ce théme — ne point se faire religieuse — va permettre une
construction en abyme du plus pur effet baroque et qui ne peut
manquer de charmer I’amateur de récits : en effet Tervire, elle aussi,
avait connu une religieuse qui lui avait raconté son histoire et ’avait
suppliée de ne pas entrer au couvent: elle I’avait momentanément



48 Béatrice Didier

convaincue, puisque Tervire songe au mariage, mais non définitive-
ment, comme Marianne, puisqu’elle est religieuse lorsque I’héroine
la connait et ’écoute. La construction en abyme est soulignée par
les propos mémes de la religieuse qui s’adresse a Tervire: « C’est &
votre 4ge que je suis entrée ici: on m’y mena comme oOn vous y
meéne; je m’y attachai comme vous a une religieuse dont je fis mon
amie» (p. 458). Une chaine sans fin se révéle et il ne tiendrait qu’a
Marivaux de raconter I’histoire de la religieuse, amie de la reli-
gieuse, etc... Le romancier a simplement suscité cette minute de ver-
tige chez son lecteur, sans I’exploiter. Il a, en revanche, exploité
toutes les ressources qu’il pouvait tirer de I’effet de miroir entre la
vie de Marianne et celle de Tervire.

Les analogies, dans la dissymétrie, sont soulignées a plaisir;
celle-ci en particulier qui sert d’axe fondamental a la démonstra-
tion: avoir une mére / ne pas en avoir. Vaut-il mieux ignorer qui est
sa mére, comme Marianne, ou au contraire, comme Tervire, la con-
naitre, mais étre ignorée d’elle, par une longue indifférence? Tout
I’art de la démonstration consiste & révéler I’analogie des deux
situations apparemment différentes, mais qui sont finalement iden-
tiques. Tervire, comme Marianne va connaitre une série de meres
de substitution. Mme de Miran et son amie Mme Dorsin, dans I’his-
toire de Marianne, occupent une place trés semblable a celle de
Mme Dursan et de son amie Dorfrainville; de méme la sceur du
curé de campagne avait joué aupreés de la petite Marianne le rdle de
Mme Vilot auprés de la petite Tervire. Les deux jeunes filles vont
étre la proie d’un faux dévot déja mir: Climal désire Marianne,
comme le baron de Sercour désire Tervire. L’un et ’autre ont un
neveu dont cette intrigue ne fait pas I’affaire (avec des variantes,
Sercour veut épouser, tandis que Climal voulait séduire; Valville,
au contraire, veut épouser Marianne, le jeune abbé, la séduire ou
faire croire qu’il I’a séduite: il y a donc chiasme). Des analogies,
d’autre part, s’établissent entre I’amour de Marianne et de Valville,
et celui de Tervire et du jeune Dursan. Dans les deux cas I’amour est
encouragé par la mére ou la grand’meére du jeune homme; dans les
deux cas, I’héroine est trés éprise, mais le jeune homme semble
avoir été infidéle, sans que nous sachions tout le détail de I’histoire.
Tervire, comme Marianne, annonce avec mélancolie que le parfait
amour se trouvera troublé par la suite’. Marivaux semble s’amuser
a suggérer des symétries qu’il ne développe pas. Par exemple, Ter-
vire est malade et le jeune abbé vient la voir tous les jours, tandis
que, lors de la maladie de Marianne, les visites de Valville sont trop
rares. Parfois, une analogie est esquissée, comme par plaisanterie,
ainsi quand on dit & Tervire que quelqu’un I’attend dans le bois prés



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 49

du chéteau, elle fait mine de s’inquiéter: va-t-on I’enlever? Et le
lecteur se rappelle que Marianne a été, elle, bel et bien enlevée,
parce qu’elle menagait les intéréts de la famille de Valville, comme
Tervire pourrait étre soupgonnée de capter I’héritage des Dursan.
Mais I’analogie va beaucoup plus loin que telle ou telle scéne
romanesque. Dans les deux cas, le regard porté sur I’ensemble de sa
vie par la narratrice est le méme: celui d’'une femme miire qui con-
temple, a la fois avec tendresse et une certaine distance, I’héroine
qu’elle fut et qui maintenant serait d’age a étre sa fille. Méme si
Tervire raisonne moins que Marianne, elle confesse qu’elle éprouve
encore de I’attendrissement a parler de Mme de Tresle (p. 451),
comme Marianne confessait sa douleur en songeant que Mme de
Miran n’était plus. Dans les deux cas, le discours de la narratrice est
interrompu, incomplet, et une large distance d’ombre sépare
I’héroine de la narratrice, distance pendant laquelle Tervire est
devenue religieuse et Marianne marquise. Comment? le lecteur
I’ignore, et, dans I’état d’inachévement du roman, il est amené a
trouver dans le récit de Tervire une sorte de réponse a celui de
Marianne. Tervire, en présentant un miroir 8 Marianne, lui renvoie
sa propre image. Je ne fais pas allusion ici & des possibilités d’inter-
section entre les deux récits, comme il s’en produit souvent dans le
roman & tiroir. A vrai dire, cela se raménerait dans La Vie de
Marianne a ce que I’on pourrait appeler un clin d’ceil onomastique::
une simple analogie de nom fait travailler 1’esprit du lecteur. Dorsin
et Dursan sont des noms bien proches, encore sont-ils nettement
différenciés. Plus troublant est le retour du nom de « Villot» qui
désigne a la fois le prétendant de Marianne imposé par le ministre,
et la famille de fermiers chez qui la jeune Tervire est recueillie. Sim-
ple inadvertance? C’est aussi la conséquence d’une certaine logique
dans I’onomastique romanesque : Villot désigne le vilain, le paysan,
sympathique ou non, 1 n’est pas la question: il suffit de marquer
son origine sociale. Néanmoins ce retour du nom peut fonctionner
comme un signal pour I’imagination du lecteur qui y verra une de
ces pistes que Marivaux n’a pas voulu finalement exploiter. Le pré-
tendant de Marianne aurait trés bien pu étre le fils des Villot qui
prend soin de Tervire; mais peut-étre n’y aurait-il pas la un rebon-
dissement romanesque digne d’intérét, et mieux valait se contenter
d’allumer la curiosité du lecteur et lui laisser faire des hypothéses.
Le véritable lieu de rencontre de I’histoire de Marianne et de
celle de Tervire ne se situe pas la. Il faut en revenir a la symétrie (ou
plutdt, 4 la dissymétrie trompeuse, puisqu’elle se révéle une symé-
trie) qui instaure le récit: Marianne a perdu sa mére. Tervire aussi,
mais d’une autre fagon. Selon les habitudes des romans a «recon-



50 Béatrice Didier

naissance », le lecteur suppose que Marianne va la retrouver, ou du
moins retrouver son identité. Or Marivaux esquive cette scéne peut-
étre trop attendue — et je verrais dans ce refus d’écrire cette scéne
une des causes fondamentales de I'inachévement de I’ceuvre. La
scéne de reconnaissance que nous attendons, nous la trouverons,
non dans le récit de Marianne, mais dans celui de Tervire, et sous
une forme de redoublement, sous un aspect répétitif qui, par consé-
quent, met ’accent sur son importance. Il va d’abord y avoir Dur-
san qui retrouve sa mére d’une fagon particuliérement pathétique,
in articulo mortis. Encore, a I’intérieur méme de cette scéne, I’effet
de «retard» — au sens ou la résolution d’un accord est différé —
sera-t-il trés sensible. Mme Dursan se refuse avec obstination a
entendre la confidence qui lui rendrait son fils; elle hésite long-
temps avant de se décider a descendre dans la chambre ou il expire.

Tervire va, a son tour, retrouver sa meére. Nous pressentons que
la découverte sera plutét psychologique que physique: I’existence
de sa mére n’était un secret pour personne. Mais il semble que Ter-
vire en la retrouvant dans un grand état d’abaissement, a chance
d’apprendre qu’elle était moins coupable qu’on aurait pu le croire.
Enfin, 1a aussi, il y a un effet de suspens et de retard. Tervire croit
avoir perdu sa piste. Mais c’est bien le moment de rappeler I’adage:
tu ne me chercherais pas si tu ne m’avais pas trouvé, car lorsqu’elle
cherche sa mére a travers Paris, il lui a été déja donné de faire, sans
le savoir, le voyage vers Paris en sa compagnie. Or c’est la qu’écla-
tent de fagon frappante les analogies structurales entre 1’histoire de
Marianne et celle de Tervire: c’est dans un carrosse que Marianne a
perdu sa mére; c’est dans un carrosse que Tervire la retrouve. Les
analogies sont plus poussées: C’est dans la porti¢re que se trouve la
meére de Tervire: «je faisais, raconte Mariane, des cris épouvanta-
bles, a demi étouffée sous le corps d’une femme qui avait été bles-
sée, et qui, malgré cela, voulant se sauver, était retombée dans la
portiére ou elle mourut sur moi, et m’écrasait» (p. 10). Et Tervire
de noter que la femme qui monte au cours du voyage se met précise-
ment dans la portiére (p. 541). Ce détail n’était pas indispensable;
dans I’un et ’autre cas, il est justifié par la vraisemblance et le réa-
lisme. Les psychanalystes pourront aussi voir dans ce creux a I’inté-
rieur de la cavité méme que constitue le carrosse, un symbole uté-
rin. Au simple niveau de la structure du récit, j’y verrais un de ces
«signes de reconnaissance» pour le lecteur — tout aussi précieux
que celui qui, classiquement, permet au héros de retrouver ses
parents.

Ainsi prend tout son sens ce parallélisme qui dans les deux his-
toires, amenait ’'une et ’autre héroines a toujours aller d’une mere



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 51

de substitution a une autre mére. Au sujet de la sceur du curé,
Marianne confesse: «je I’aimais comme ma mére» (p. 15). Mme
de Miran est obstinément appelée « ma mére». A quoi répond trés
exactement: «elle m’aimait autant que la plus tendre des meres
aime sa fille» (p. 499), propos de Tervire parlant de Mme Dursan.
Nous aurons a revenir sur la signification de ce théme obsédant
dans le roman. Remarquons simplement ici qu’il informe la struc-
ture méme de ’ceuvre et donne tout son sens au rapport qui unit
I’histoire principale et le tiroir. Je me demande méme si I’on peut
véritablement parler de 1’'inachévement de La Vie de Marianne.
Certes, le lecteur attend autre chose, il attend que Tervire termine
son histoire et raconte comment elle a été trompée par Dursan et est
entrée au couvent; il attend que Marianne reprenne ses aventures et
nous dise comment elle a retrouvé Valville et a découvert sa propre
identité. Mais si cette attente était un leurre? un trompe-I’ceil
comme 1’est ’attente indéfinie de I’histoire des amours de Jacques
le Fataliste? Un lecteur plus attentif comprendra peut-étre que la
onziéme partie apporte, au niveau des symboles et des structures,
I’exacte réponse a la question posée au début de la premiére: Ter-
vire en retrouvant sa mere dispense, en quelque sorte, Marianne de
retrouver la sienne. Le cercle se referme. Du carrosse au carrosse.
Mais aussi de I’inconscience a I’ignorance. Car Marianne a perdu sa
meére quand elle était trop petite pour comprendre I’étendue de sa
perte — c’est du moins ce que suppose le romancier: vivre un évé-
nement a ’dge de deux ans, c’est «n’y étre pas» (p. 12). Tervire
rencontre sa mére, sur le chemin, dans le méme état d’ignorance
qu’Qedipe croisant le char de Laios au carrefour de Thébes : mais ce
n’est pas un meurtre qui s’ensuit ; une profonde sympathie éclate au
contraire spontanément. Il ne reste plus au romancier qu’a expli-
quer comment cette femme est la mére de Tervire mais le roman est
terminé, puisque les retrouvailles ont eu lieu — et dans I’ignorance :
c’est dans I’inconscient qu’on retrouve sa meére, et non au prix
d’aventures rocambolesques dans la vie «réelle». Le roman est
donc arrivé & sa conclusion, d’une fagon inhabituelle pour le lecteur
du XVIIIéme siécle, et méme encore un peu déroutante pour un lec-
teur moderne qui en reste & une idée traditionnelle de I’achévement.
Seule une analyse minutieuse des structures révéle cette correspon-
dance et cette composition — peut-étre involontairement ? — cycli-
que.

Chaque partie constitue une relative unité; elle doit pouvoir
donner au public la satisfaction d’une lecture qui se suffit a elle-
méme, mais qui pourtant appelle une suite, rappelle un commence-



52 Béatrice Didier

ment. D’autre part, Marivaux utilise au mieux le systéme de la
scéne romanesque qui permet a la fois de retracer un événement
important, et de cristalliser un ensemble de sentiments, de concréti-
ser la situation relationnelle des personnages. Le lien entre les par-
ties va €tre assuré par le jeu des prolepses et des analepses dont nous
avons parlé ailleurs®. Ce qui nous intéresse ici, c’est ’organisation
d’une partie. Le commencement nécessite la plupart du temps une
sorte de résumé de ce qui précéde; il est de longueur variable; il
s’amplifie par exemple au début de la cinquieme partie. Ce résumé
peut prendre une forme plus subtile d’une analyse qui, du méme
coup, permet de faire le point: ainsi au début de la sixiéme partie,
I’analyse du réle de Favier, ou encore au début de la septiéme,
I’analyse des agissements de Mme de Miran. Si donc les commence-
ments ont souvent un caractére récapitulatif, analytique, méditatif,
les fins de partie, au contraire, sont dans 1’action : une scéne doit se
produire qui met le personnage dans une situation heureuse ou mal-
heureuse, mais assez nouvelle, assez palpitante pour que le lecteur
ait envie de lire la suite: ¢’est la technique classique de tous les feuil-
letons. La visite de Valville déguisé a la fin de la troisiéme partie
laisse attendre un rebondissement de I’aventure; la cinquiéme par-
tie se termine sur la reconnaissance de la Dutour chez Mme de la
Fare qui remet en question toute I’ascension sociale de Marianne et
méme son amour pour Valville; la sixiéme partie se termine par
I’arrivée incompréhensible de Mme de Miran. On notera une subtile
symétrie entre ces deux fins de partie: il s’agit dans les deux cas de
la reconnaissance d’une mére de substitution : mais, dans le premier
cas, la reconnaissance par la mére vulgaire (que certains personna-
ges peuvent prendre pour une maquerelle) est une catastrophe pour
I’héroine, tandis que la reconnaissance par la mére noble apparait
comme un salut inespéré: « Quoi! ma fille, tu es ici? s’écria Mme
de Miran. Ah ma meére, c’est elle-méme! s’écria de son coté Val-
ville» (p. 318). On voit comment la présence obsédante d’un théme
(celui de la reconnaissance maternelle) fournit, a tous les niveaux
du récit, un élément d’organisation structurale.

A lintérieur de la partie, la scéne est un élément fondamental.
Or nous avons déja eu ’occasion de remarquer que Marivaux ne
recherche absolument pas I’originalité de la situation. Il se sert des
procédés romanesques les plus traditionnels : I’accident de carrosse,
la rencontre a I’église, I’invitation & la campagne, I’enlévement :
tout cela fait partie de I’arsenal romanesque et Marivaux n’éprouve
par le besoin d’inventer des situation d’une originalité boulever-
sante: 1a n’est pas son propos. Il préfére créer des effets subtils de
symétrie entre ces scénes. Or, ces symétries sont le plus souvent le



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 53

fait du retour d’un théme obsédant: la reconnaissance. Reconnais-
sance d’une identité civile ou morale. Nous venons de citer deux
reconnaissances maternelles: celle de la Dutour et celle de Mme de
Miran; mais il y en a bien d’autres. On songe évidemment a la
reconnaissance de Mme Dursan et de son fils, de Tervire et de sa
mere, et aussi de M. de Tervire, le grand-pére, et de la petite Tervire
malade. Il y a encore le cas ou une vertu morale est reconnue au
personnage: ainsi Climal en mourant proclame la vertu de
Marianne, comme la femme de chambre, en mourant également,
confesse la machination dont Tervire a été la victime. Il y a enfin
cette forme bénigne de reconnaissance qui consiste a retrouver un
personnage dont on connait fort bien I’identité mais qu’on ne
s’attendait pas a trouver la ou il est : ainsi Valville quand il découvre
Climal aux pieds de Marianne; et — exactement symétrique — la
scéne ou Climal découvre Valville & genoux devant elle. Il semble
que la reconnaissance fournisse a Marivaux une séquence narrative-
type, dont il utilise systématiquement toutes les ressources avec un
art de la combinatoire assez ¢tonnant puisque nous trouvons des
exemples de presque toutes les relations possibles. Nous venons de
distinguer trois reconnaissances différentes: un personnage recon-
nait a un autre une identité qu’il ignorait; une vertu que d’autres
ignoraient; un personnage en retrouve un autre la ou il ignorait
qu’il fiit. On voit aussi toutes sortes de déclinaisons de la situation
romanesque : une femme reconnait une autre femme (et cela semble
la situation privilégiée ou se révéle le lien mére-fille), mais aussi un
homme reconnait un autre homme (il s’agit alors d’une relation
d’hostilité avunculaire: Valville et Climal, ou le jeune abbé amou-
reux de Tervire et son oncle); une femme peut reconnaitre un
homme (Mme Dursan, son fils), ou un homme reconnaitre une
femme (le grand-pére de Tervire et sa petite fille); cette reconnais-
sance est moins aisée, moins immédiate: la mére de Dursan hésite
longtemps; le grand-pére a d’abord refusé cette reconnaissance: il
meurt méme avant d’avoir pu prendre les mesures qui auraient été
la conséquence de cette reconnaissance et qui eussent sauvé Tervire
de la misére, en la faisant sont héritiére. Mais il y a une constante,
due au fait que la reconnaissance de maternité est fondamentale et
sert en quelque sorte de modéle & toutes les autres reconnaissances :
une différence de génération semble une loi aussi bien entre Valville
et son oncle, qu’entre la Dutour ou Mme de Miran et Marianne,
Mme Dursan et son fils, etc... On ne voit jamais la reconnaissance
de deux amis, du frére et de la sceur, enfin de deux personnages de
la méme génération: c’est qu’elle nous ferait sortir de cet univers ou
la relation parentale est véritablement fondamentale.



54 Béatrice Didier

Une fois qu’on a constaté que la reconnaissance était la
séquence-type de La Vie de Marianne’, il reste a voir selon quelles
lois structurales fonctionne la scéne. La reconnaissance suppose
qu’avant méme que commence la scéne, tout un passé se soit
déroulé, pathétique, connu ou a connaitre du lecteur, en partie
ignoré des personnages. Ce passé constitue une nécessité du récit,
sans laquelle la séquence de la reconnaissance ne pourrait évidem-
ment fonctionner. Toutes sortes de situations peuvent préter a une
scéne de reconnaissance: un voyage lointain, un enlévement par les
barbaresques, etc... Ressources romanesques que Marivaux
méprise ici. Parce qu’elles sont faciles et rebattues? Parce que sur-
tout le destin y demeure extérieur aux personnages. La mésaillance
est autrement intéressante, puisqu’elle suppose que la loi édictée
par les parents a été volontairement enfreinte par les enfants. Ainsi
la reconnaissance est un retour: le retour de I’enfant prodigue, la
réintégration dans le sein maternel.

En lisant La Vie de Marianne, on ne peut manquer d’étre frappé
par I’importance de ce théme de la mésaillance. A vrai dire, toute
I’intrigue repose sur lui. Marianne, si elle épouse Valville, lui fera-t-
elle commettre une mésaillance? Suivant les personnages, la
réponse apportée différe; et nous voila ramenés a la question des
origines. Mme de Miran et Valville quand il est amoureux, suppo-
sent que Marianne est «bien née». La famille de Valville, Valville
peut-étre lorsque son amour faiblit, reprochent a Marianne de
n’avoir pas de parents. Si bien qu’il y a, ou qu’il n’y a pas mésail-
lance, suivant que Valville est plus ou moins amoureux et que la
mésaillance devient une sorte de test a ’amour. Néanmoins cette
mésaillance a un statut particulier dans la mesure justement ou elle
est hypothétique et ou le récit des amours de Marianne et de Valville
demeure inachevé; elle n’a pas été frappée d’interdit par la mere;
au contraire, Mme de Miran encourage cet amour. L’interdit vient
de tout ce qui dans la famille représente 1’ordre, c’est-a-dire, en
dehors du pére qui est mort, la parenté qui lui est substituée et intri-
gue aupreés du ministre. L’interdit n’est pas assez fort pour arriver a
provoquer une totale scéne de reconnaissance; celle-ci, nous ne la
voyons que lorsque I’interdit semble momentanément I’emporter,
c’est-a-dire, aprés I’enlévement, lorsque Mme de Miran et Valville
retrouvent Marianne chez le ministre: c’est 12 une forme certaine,
mais un peu édulcorée et qui ne fait pas découvrir un lien de parenté
jusque-la inconnu. En revanche, il rend public, manifeste aux yeux
de tout le groupe, cette parenté de coeur établie entre Mme de Miran
et Marianne et traduite par les termes mémes de la parenté
(«meére», «fillen), parenté qui pourrait devenir juridique si le



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 55

mariage est célébré et que Marianne devienne la belle-fille de Mme
de Miran.

Le théme de la mésaillance fonctionne de facon plus simple et
plus classique dans I’histoire de Tervire qui sur ce point comme sur
d’autres fournit une sorte de reflet accéléré et par conséquent sim-
plifié de I’histoire de Marianne proprement dite. La mésaillance est
si importante qu’elle explique la nécessité de faire remonter le récit
avant la naissance de Tervire. Le pére de Tervire, en épousant Mlle
de Tresles, enfreint I’ordre paternel: non pas exactement que Mlle
de Tresles soit mal née, mais elle est pauvre, et dans cette société du
XVIIIéme siécle ou I’argent devient la puissance dominante, €tre
pauvre est une tare. Une tare dont va hériter Tervire et qui laisse
pressentir que le mariage avec Dursan ne se fera pas sans difficulté
et que la mére de Dursan risque de s’y opposer. Ce qui est d’autant
plus paradoxal que, précisément, Dursan est le fruit d’une mésail-
lance, de la mésaillance la plus caractérisée qui soit, puisque sa
meére n’est ni noble ni riche: aussi la scéne de reconnaissance sera-t-
elle la plus difficile a obtenir, la plus pathétique de tout le roman.

Pour quc¢ l'on passe de cet état de blocage et de refus
qu’entraine la mésaillance, a cette ouverture, a cette réconciliation
que provoque la reconnaissance, il faut une arrivée inopinée, une
maladie comme celle de Dursan, et méme — puisque dans ce cas la
reconnaissance est particulierement difficile & obtenir — une mala-
die mortelle. Malade aussi la petite Tervire, lorsque son grand-pére
la découvre; mais 1a ce n’est pas elle qui va mourir; c’est son grand-
pére.

Cette structure est si obsédante qu’elle informe méme la scéne
d’amour qui est aussi une forme de la scéne de reconnaissance :des
personnages reconnaissent qu’ils s’aiment, et grace a un accident, a
une maladie. C’est la maladie du pére de Dursan qui amene le fils a
chasser, et 3 rencontrer Tervire. Mais il y a plus caractéristique:
Valville ne semble pouvoir aimer qu’une femme blessée ou malade.
Graéce a la blessure au pied de Marianne, il devient amoureux. Mais
I’évanouissement de Mlle Varthon sera le point de départ de cette
nouvelle passion (cf. p. 350). Le parallélisme des deux scénes est
souligné par le parallélisme du geste: se pencher sur le pied malade,
se pencher prés du lit ou repose Mlle Varthon. La maladie suscite le
geste d’attention passionnée.

Un élément fondamental de toute reconnaissance, c’est la sur-
prise. Or on constate que la surprise est en effet un élément de base
de la scéne, souvent son ouverture. Surprise qui peut étre plus ou
moins grande: curiosité de M. de Tervire lorsqu’il trouve une petite
fille a la ferme; véritable coup de théatre quand Marianne et les



56 Béatrice Didier

assistants voient arriver Valville e¢ Mme de Miran chez le ministre.
Et ne peut-on pas considérer comme une reconnaissance le cas ou
un personnage retrouve un rival dans un individu bien connu de lui,
mais qu’il ne soup¢onnait pas de ce role? Loin d’éviter les ressem-
blances, Marivaux souligne les parallélismes. Coup pour coup: Val-
ville «trouve mon homme dans la méme posture ou, deux ou trois
heures auparavant, I’avait surpris M. de Climal» (p. 120).

Aprés la surprise, I’émotion fait partie de fagon indispensable
de la scéne romanesque. Simple mouvement de trouble chez M. de
Climal. Mais quand il s’agit d’une scéne de reconnaissance a pro-
prement parler, I’émotion ira jusqu’aux larmes, aux signes physi-
ques du bouleversement: « Mon fils! Ah! malheureux Dursan! je
te reconnais assez pour en mourir de douleur, s’écria-t-elle en
retombant dans son fauteuil, ou nous la vimes palir et rester éva-
nouie» (p. 527). Souvent I’émotion est si forte qu’elle se traduit
par un arrét de la parole et par conséquent du dialogue, le roman-
cier se contente alors de noter les marques de I’émotion sur les visa-
ges. Ainsi, lorsque la mére de Tervire soupconne qu’elle a sa fille
devant elle: «elle ne répondit point, elle se taisait interdite. L’air de
son visage étonné me frappa; j’en fus émue moi-méme, il me com-
muniqua le trouble que j’y voyais peint, et nous nous considérames
assez longtemps, dans un silence dont la raison me remuait
d’avance, sans que je le susse, lorsqu’elle le rompit d’une voix mal
assurée pour me faire encore une question» (p. 566). La parole ne
vient qu’ensuite, pour permettre une sorte de vérification de ce que
I’intuition avait deviné, de ce qui avait déja été dit par les regards et
par le trouble. Sur ce point encore, les analogies sont grandes entre
la scéne de reconnaissance et la scéne d’amour. La révélation, dans
I’un et autre cas, dépasse tout langage.

Si la scéne de reconnaissance nous semble fondamentale dans
La Vie de Marianne — préfigurant cette scéne qui résoudrait le
roman et son énigme, mais que le romancier ne nous donnera
jamais, du moins sous la forme que le lecteur pourrait attendre, il
n’en reste pas moins que dans la variété et ’ampleur de ’ceuvre, on
relévera, bien évidemment, d’autres types de scénes romanesques.
Scénes réalistes, comme la fameuse dispute de la Dutour et du
cocher; a vrai dire, elles ne sont pas indispensables au déroulement
du récit ; elles font plutot I’effet d’un divertissement, d’une scéne de
genre. A I’opposé des scénes de reconnaissance ou tout se passe
dans le bouleversement des consciences, il s’agit de scénes bruyan-
tes, extérieures; elles peuvent cependant se conjuguer avec la scéne
de reconnaissance, quand la Dutour retrouve Marianne chez Mme
de la Fare; c’est 14 une reconnaissance caricaturale, refusée, qui ne



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 57

repose par sur un lien du sang ou du cceur.

Une place devrait étre faite aussi, dans un inventaire des scénes
romanesques, a ce que 1’on pourrait appeler les scénes de confi-
dence ou de délibération. Tandis que dans les scénes de reconnais-
sance, la parole était comme coupée, ici, au contraire, elle reprend
ses droits: scénes bavardes, toutes en dialogues. Dans cet opéra
pour voix de femmes qu’est La Vie de Marianne, ces confidences,
ces délibérations auront lieu presque uniquement entre femmes:
Mme de Miran et Marianne, au premier chef, mais aussi Marianne
et la Supérieure ou une religicuse, Tervire et Mme Dursan, Mme
Dacire, etc... Elles sont longues habituellement et constituent une
sorte de tissu romanesque en demi-teinte qui contraste avec les forts
accents que marquent les bréves et bouleversantes scénes de recon-
naissance. '

La distinction que nous sommes amenée a proposer entre scénes
de reconnaissance, au sens large, et scénes de délibération ou de
confidences, peut rejoindre celle établie par R. Barthes dans
L’Analyse structurale du récit®, entre «fonctions» et «indices».
Les scénes de reconnaissance font découvrir des fonctions nouvel-
les ; les personnages y découvrent qu’ils sont parents, rivaux, amou-
reux, etc... Tandis que, dans les scénes de délibération ou de confi-
dence, se révélent surtout des «indices caractériels concernant les
personnages» . La premiére catégorie de scénes se rattache davan-
tage & des récits de type primitif comme les contes, tandis que la
deuxiéme catégorie appartient exclusivement au roman psychologi-
que.

Certains lecteurs ont pu trouver longues ces scénes de délibéra-
tion et de confidence. Une lecture approfondie révéle leur utilité
pour I’action; elles font progresser infailliblement le personnage
vers son destin. Marianne dialogue avec la supérieure du couvent,
mais Mme de Miran 1’écoute et va concevoir pour elle une grande
affection. Cette scéne n’aurait pas été possible, si nous n’avions eu
précédemment la scéne avec le religieux qui se termine par une fin
de non-recevoir polie, et qui par conséquent améne le désespoir de
Marianne et son envie d’entrer dans la chapelle du couvent des fem-
mes: la scéne de refus appelle la scéne d’accueil (mais on voit que
ces deux scénes de dialogue ne sont pas absolument sans référence
aux scénes de reconnaissance: il y a eu un refus d’aide, c’est-a-dire
d’adoption spirituelle, de la part du religieux; il va y avoir au con-
traire une «reconnaissance» maternelle et double: la religieuse,
aprés quelques réticences, accepte de recueillir I’orpheline et Mme
de Miran va la considérer comme sa «fille»). L’invitation chez
Mme de Fare n’est pas un simple divertissement mondain: elle



58 Béatrice Didier

entraine la scéne de la Dutour (ou la reconnaissance burlesque);
d’ou la cabale de toute la famille et finalement 1’enlévement. La
lenteur du rythme général, ’espacement dans le rythme de la publi-
cation ne doivent pas tromper le lecteur: toutes les scénes s’enchai-
nent avec une grande rigueur. On se rappelle encore ce propos de R.
Barthes: « Tout laisse a penser que le ressort de ’activité narrative
est la confusion méme de la consécution et de la conséquence»°.
Tout doit paraitre s’enchainer dans le récit selon une logique impla-
cable, et le lecteur saisit ainsi I’enchainement des scénes; son roéle
essentiel de lecteur diligent consiste, en effet & penser: «il y a eu, il
va y avoir du sens» 10, Sinon I’intérét disparaitrait. Il est bon méme
parfois que le lecteur ait ’agréable sentiment de saisir ce sens plus
vite que ne le fait le personnage. Il pressent la scéne de «reconnais-
sance» bien avant le principal intéressé. Il comprend bien que ce
n’est pas par hasard si M. de Tervire trouve dans une ferme un bébé
qui a justement 1’age de sa petite-fille. Il pense, avant Marianne,
que Valville s’intéresse beaucoup a la maladie de Mlle Varthon. Les
réflexions du lecteur accompagnent, doublent, de facon muette, les
observations de la narratrice.

Ces analyses de la narratrice contribuent a donner une présence
a la Marianne de cinquante ans et a sa destinataire ; mais elles frei-
nent considérablement le rythme du récit. Comment se situent ces
réflexions par rapport a la structure du roman? La question est
assez délicate, dans la mesure ou I’on ne sait pas toujours avec certi-
tude si elles émanent de I’héroine ou de la narratrice; d’autre part
leur nature est variable: elles sont souvent étroitement mélées au
récit dont elles fournissent un commentaire serré. Parfois, au con-
traire, leur champ s’élargit 4 des problémes psychologiques et
moraux. Nous allons ici nous attacher essentiellement aux modes
d’intégration de ces discours dans le récit.

Leur insertion présente une grande variété. Théoriquement et
pratiquement, il y a trois solutions: les réflexions peuvent précéder
le récit qui va alors fonctionner comme une sorte de confirmation
des pressentiments du personnage ou de la prolepse de la narra-
trice; elles peuvent suivre au contraire la scéne dont elles fournis-
sent le commentaire et parfois a plusieurs niveaux (Marianne-
héroine / Marianne-narratrice). Mais la troisiéme solution est plus
subtile, et partant plus intéressante: elle consiste & faire de ces
réflexions une sorte de doublure du récit, en les exposant paralléle-
ment & la scéne, dans la scéne elle-méme. C’est un peu le procédé de
I’a-parte au théatre, avec une beaucoup plus grande facilité, et
beaucoup plus de vraisemblance dans I’écriture romanesque. Un
exemple caractéristique en est donné dans la quatriéme partie:



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 59

Mme de Miran raconte a Mme Dorsin que son fils s’est épris d’une
grisette; elle parle devant Marianne qui comprend peu a peu que
c’est d’elle qu’il s’agit. Le dialogue se poursuit entre Mme de Miran
et Mme Dorsin et les réflexions de Marianne constituent une « sous-
conversation» ;: « Et puis vous savez, quand elle fut partie, les mesu-
res qu’il prit pour la connaitre. / Des mesures! autre motif pour
moi d’écouter / Eh! mon Dieu, madame, a quoi vous arrétez-vous
la? s’écria Mme Dorsin» (p. 175) Tandis que le dialogue se
déroule, progresse ou recule ’angoisse de Marianne. Nous assis-
tons, une fois de plus, a une scéne de reconnaissance : Marianne se
reconnait elle-méme dans la jeune fille dont il est question, et cette
découverte se fait par le jeu de ce commentaire paralléle qui suit
ligne a ligne la parole des deux amies. Tout I’intérét de la scéne est
d’ailleurs focalisé sur cette sous-conversation, car le récit que fait
Mme de Miran de I’aventure de son fils est bien connue du lecteur.
Dans la seconde partie de la scéne, lorsque Mme de Miran reconnait
que Marianne et la grisette ne font qu’un, la sous-conversation dis-
parait, n’ayant plus de raison d’étre; I’émotion, les larmes entrai-
nent une communication directe qui aboutira a la supréme recon-
naissance: Mme de Miran peut demeurer la mére de Marianne:
«Oui, c’est ma fille plus que jamais! que faire? Marianne dira a
Valville qu’elle veut étre religieuse. Ainsi s’achéve la scéne, Mme de
Miran et Mme de Dorsin s’en vont. Marianne se retrouve seule:
vient alors le temps d’une nouvelle réflexion, a deux niveaux,
comme Marivaux le marque trés nettement. Auto-analyse:
« J’aimais un homme auquel il ne fallait plus penser; et ¢’était 1a un
sujet de douleur; mais, d’un autre cOté, j’en étais tendrement
aimée, de cet homme, et c’est une grande douceur». Intervient
alors I’autre niveau de la réflexion et la narratrice s’amuse: «Oh!
voyez avec quelle complaisance je devais regarder ma belle Ame» .
Mais le passage d’un niveau a un autre s’est opéré griace a une
réflexion psychologique plus générale, qui constitue un troisiéme
degré, et le «on» marque la généralité de I’analyse psychologique et
morale: « Avec cela on est du moins tranquille sur ce qu’on vaut;
on a les honneurs essentiels d’une aventure, et on prend patience
sur le reste»(p. 190). Ainsi trés habilement s’établit le lien entre le
récit proprement dit et le discours sur le récit; I’existence de plu-
sieurs niveaux, et le fait que Marianne soit a la fois narrante et nar-
rée le permettent aisément. On ne s’écarte que par degré de la scéne
romanesque.

Le point d’aboutissement de cet écartement progressif, c’est la
maxime qui offre le caractére de la généralité absolue. Tandis que la
réflexion de I’héroine ou de la narratrice sur les événements qu’elle



60 Béatrice Didier

venait de narrer, a tendance a se dérouler dans une phrase sinueuse,
et au besoin avec des parenthéses, la réflexion, en devenant univer-
selle, se resserre. On en citerait de trés nombreux exemples. Je
prends un peu au hasard, en allant du plus ample au plus condensé:
«On croit souvent avoir la conscience délicate, non pas a cause des
sacrifices qu’on lui fait, mais a cause de la peine qu’on prend avec
elle pour s’exempter de lui en faire» (p. 68). «Il n’y a pas trop loin
d’étre si aimable a n’étre plus digne d’étre aimée» (p. 69). La
Rochefoucauld et La Bruyére ne sont pas oubliés et les salons
comme celui de Mme de Lambert que fréquente Marivaux, assurent
a la maxime une tradition vivante!!. Certaines ont déja un accent
romantique: « Nous sommes bornées en tout, comment le sommes-
nous si peu quand il s’agit de souffrir» (p. 450). Il y a plus lapi-
daire: «Il faut se redresser pour étre grand» (p. 131).

La maxime est le signe que I’on sort du monde strictement
romanesque; on quitte absolument 1’ordre du récit qui est I’ordre
temporel et contingent, pour aboutir a une généralité, & une éter-
nité. L’abondance des réflexions constitue un glissement vers un
autre genre littéraire qui serait celui de 1’essai psychologique ou
moral. Cette doublure du récit par le discours n’est d’allieurs pas
nouvelle: elle remonte méme aux origines du roman, le distinguant
d’emblée de genres ou le récit domine, comme le conte, Chrétien de
Troyes en offre déja I’exemple, et aussi cet ouvrage anonyme du
XIIIeme siecle: La Quéte du Saint-Graal, ou, selon les termes de
Tzvetan Todorov!2, le «texte contient sa propre glose» . Sans étre
porteur d’un symbolisme religieux a décrypter, La Vie de Marianne
se présente comme un parcours ou I’héroine rencontre des person-
nages, des événements dont elle ne pergoit pas immédiatement le
sens; il lui faut une réflexion juste aprés I’anecdote ou méme trente
ans aprés quand elle fait son récit. La distance qu’elle a prise par
rapport a son existence, lui permet de trouver une signification — et
c’est ce qu’expriment les nombreux passages de méditation morale
que contient le roman. L’analyse de la structure débouche inévita-
blement sur une interrogation: quelle est la signification de
P’oceuvre? I1 me semble difficile de mener une étude structurale
jusqu’au bout sans en venir a cette question.

Roman de formation, La Vie de Marianne est le roman d’une
quéte a la fois de la mére et de I’identité. Une quéte dont ’aboutis-
sement est inconnu au lecteur, mais n’en est pas moins certain,
puisque la narratrice sait depuis une quinzaine d’années qui elle est.
Mais la scéne de reconnaissance fondamentale, le lecteur ne la voit
pas, comme si elle était frappée d’interdit, comme si Marivaux avait



La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 61

reculé (et jusqu’a y renoncer) le moment d’écrire cette scéne capi-
tale, mais probablement a la fois trop lourde de sens, et trop grevée
d’une tradition romanesque et du poids des clichés. Beaumarchais
et Mozart se moqueront allégrement des grandes scénes de recon-
naissance, dans Le Mariage ou dans Les Noces de Figaro: «su
padre», «su madre» . Mais le fait que 1’identité de Marianne reste
inconnue d’elle-méme pendant tout le cours des événements devient
le moteur méme de I’action et I’aliment de la réflexion. L’idylle
avec Valville efit été vite menée a conclusion sans ce doute fonda-
mental qui multiplie les obstacles, et introduit I’hésitation dans le
ceeur de Valville, tout autant que les charmes de Mlle Varthon. Se
pose alors la question: dans une société, peut-on aimer et étre aimé
sans identité?

Et parce que I’inconnue de I’équation n’est pas résolue dans le
roman, les scénes de reconnaissance se multiplient, soit que
d’autres personnages découvrent des liens de parenté, soit que
Marianne se découvre des méres de substitution. Parallélement les
gloses morales se développent dans les dialogues ou en a parte.
Mais le roman privé de sa résolution, ne présente pas une progres-
sion linéaire. Dans une société ou la naissance a une telle impor-
tance, tant que le personnage n’a pas assuré son identité, sa situa-
tion demeure précaire. Si Mme de Miran mourait, Marianne se
retrouverait aussi démunie, aussi solitaire qu’aprés la mort de la
sceur du curé qui I’avait recueillie, ou aprés la mort de sa mére. Cet
élément fondamental, tout autant que I’inachévement (qui en est
peut-&tre la conséquence) et que le mode de publication, confére au
lecteur le sentiment que tout pourrait recommencer indéfiniment,
inlassablement. L’ascension sociale demeure fragile, sans piéces
d’état civil; seul le mariage aurait pu ’assurer, mais il se trouve dif-
féré, et pour cause. L’abondance des réflexions et des gloses pro-
vient peut-étre aussi de cela: le dynamisme du récit (a la différence
de ce qui se passe dans Le Paysan parvenu) n’est pas suffisant pour
supprimer tout ce qui n’est pas de lui. Le courant est celui d’un
grand fleuve lent qui entraine avec lui beaucoup d’alluvions.

Le temps va beaucoup plus vite dans I’histoire de Tervire qui ne
doute pas de son identité!3. Il semble que sentant la nécessité
d’accélérer le rythme, le romancier ait préféré greffer une autre his-
toire ou la «reconnaissance» serait beaucoup plus rapide et par-
tant, toute I’action. Quitte a laisser inachevée I’histoire de
Marianne dont rien ne devait troubler le lent déroulement et qui
finalement s’immobilise dans I’inachévement : pendent opera inter-
rupta. Le récit des origines a été fait maintes fois, 1’énigme
demeure, et il ne semble méme pas que Marianne entreprenne des



62 Béatrice Didier

recherches pour retrouver une trace de sa mére, comme le fait Ter-
vire: elle ne pourrait trouver que le souvenir d’une morte. Elle sem-
ble s’en remettre au hasard qui fera bien les choses, mais quand?
La recherche des origines qui pourtant sous-tend et explique le
roman, n’affleure pas assez nettement au niveau des événements
pour donner au récit une direction ferme. L’amour pour Valville
ferait oublier que la question préalable n’a pas été résolue, s’il était
capable de se dérouler en dehors de la société; mais il n’en est rien,
et ce deuxieme théme (1’amour), comme le premier (la recherche de
I’identité), reste en suspens. Le lecteur demeure assez désorienté
dans la mesure ou il pergoit des structures, sans percevoir leur fina-
lité. Il ne sait pas, il ne saura jamais ou aboutit la Quéte. Peut-étre
faudrait-il voir dans La Vie de Marianne un de ces romans de I’'ina-
boutissement dont Jacques le Fataliste figurera un exemple encore
plus frappant. « Ou allaient-ils? Sait-on ou I’on va? «Le roman ne
sait plus bien ou il va au XVIIIéme siécle, parce que la société, elle
aussi, ne voit plus trés bien son but. Les structures romanesques se
trouvent privées de leur finalité — ou mobilisées pour signifier cette
absence — parce que les structures sociales et morales n’ont plus
exactement la finalité qu’elles croyaient avoir. Marivaux n’est pas
Diderot. Certes nous sommes encore loin de la Révolution. Mais le
lecteur, lui, ne peut pas ne pas sentir un certain malaise devant
I’absence de fin (dans tous les sens du terme) d’un roman, devant
I’absence d’identité d’un personnage central, et il lui est loisible
alors de s’interroger. Sous le bercement fluide de sa phrase de Mari-
vaux inquiéte 14,

Béatrice Didier
Université de Paris VIII



—
SN OO JONV

11
12
13

14

La Vie de Marianne ou le Jeu de la reconnaissance 63

NOTES

Cf. F. Deloffre, préface de I’excellente édition Garnier, a laquelle renvoient nos
références.

Voir le trés suggestif essai de H. Coulet et M. Gilot, Marivaux, un humanisme
expérimental, Larousse, 1973, en particulier p. 179 et sq. On consultera sur cette
question de I’organisation du récit dans La Vie de Marianne: H. Coulet, Mari-
vaux romancier, A. Colin 1972. ]J.-P. Faye, Le Récit hunique, Seuil, 1967, Yan-
nick Jugan, Variations du récit de La Vie de Marianne, Klincksieck, 1978.

Cf. R. Laufer, Lesage romancier, Gallimard.

Cf. G. Genette, Figures, III, p. 241 et sq.

Cf. p. 381: «moi qui vous parle, je connais votre situation, je I'ai éprouvée»,
Cf. Revue des sciences humaines. 1981.

On y lira aussi un éloge du sentiment de reconnaissance (p. 78)!

Poétique du récit, Seuil, 1977, p. 19-21.

Op. cit., p. 22.

Op. cit., p. 23.

Cf. F. Deloffre éd. de La Vie de Marianne, p. 74, n.

Poétique de la prose, Le Seuil, 1971, p. 131.

La religieuse raconte davantage et commente moins que ne le faisait Marianne;
la digression morale qui semblait caractéristique du style de Marianne, 1’est
beaucoup moins de celui de Tervire que Marianne reproduit. Cela se traduit par
la différence méme des volumes de narration (quoiqu’on ne puisse se servir
qu’avec une extréme prudence de ces critéres quantitatifs, puisque ni I’histoire de
Tervire ni celle de Marianne ne sont achevées). Le rythme de publication s’accé-
lére aussi (IX, X et XI paraissent en méme temps).

On se reportera a I’ouvrage fondamental de Georges May : Le dilemne du roman
au XVIlléeme siécle, Yale Univ. Press — P.U.F., 1963,






	"La vie de Marianne" ou le jeu de la reconnaissance

