
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 5 (1983)

Artikel: Paradsio XXV, 38 e i salmi dei Pellegrinaggi

Autor: Stäuble, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-251938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-251938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PARADISO XXV, 38 E I SALMI DEI PELLEGRINAGGI1

Alla memoria di mia madre

Nel canto XXV del Paradiso, all'inizio dell'esame sulla
Speranza, Dante, incoraggiato da san Giacomo, alza gli occhi verso i
due apostoli (Giacomo stesso e Pietro, che nel canto precedente
aveva diretto l'esame sulla Fede) il cui splendore l'aveva in un
primo tempo costretto ad abbassare lo sguardo (vv. 34-39):

« Leva la testa e fa che t'assicuri :

che ciò che vien qua su del mortai mondo,
convien ch'ai nostri raggi si maturi».

Questo conforto del foco secondo
mi venne; ond'io levai li occhi a' monti
che li 'ncurvaron pria col troppo pondo.

I commentatori hanno facilmente individuato la fonte del verso
38 nel versetto 1 del salmo 120 (numerazione della Vulgata e della
versione greca dei Settanta; 121 nel testo ebraico e in molte altre
traduzioni2; in quest'articolo seguiamo testo e numerazione della
Vulgata): «Levavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium
mihi». E' da notare che il riferimento della parola «monti» agli
apostoli nel testo dantesco trova un riscontro nel significato allegorico

che molti commentatori tardolatini e medioevali dei Salmi
attribuiscono ai monti: gli apostoli in generale, oppure i santi, i

profeti, gli angeli, le Sacre Scritture o la Volontà divina3.
Alcuni esegeti accostano il verso 38 ad altri passi biblici che

esprimono un'elevazione spirituale o sottolineano la posizione della
città di Gerusalemme (Salmi 86; 122; 124; Ezechiele 36, 1-8; Matteo

5, 14), ma nessun commentatore, a nostra conoscenza, (nemmeno

Scartazzini che era pastore protestante e che quindi frequentava

«professionalmente» la Bibbia) ha indicato che il salmo 120 fa
parte di un ciclo ben definito di quindici salmi, i cosiddetti Cantica
graduum o Psalmi graduales (i numeri 119-133). Crediamo però
che la citazione di un canticum graduum in questo punto della
Commedia (il triplice esame sulle virtù teologali in Par. XXIV-
XXVI abbia un significato connotativo non indifferente, come ci

proponiamo di mostrare in questo saggio. Una breve citazione



4 Antonio Stäuble

biblica può infatti racchiudere in sé un sistema molto più vasto di
connotazioni, come ha dimostrato ad esempio Scevola Mariotti per
le parole « questo giusto » applicate a Romeo di Villanova in Paradiso

VI, 137: il fatto che quest'espressione riecheggi la frase di
Pilato «Innocens ego sum a sanguine iusti huius» (Matteo 27, 24)
conferirebbe maggiore solennità all'episodio e accosterebbe Romeo
a Cristo (e tale parallelo, per i riflessi autobiografici dell'episodio,
potrebbe essere esteso a Dante stesso4).

Le denominazioni assunte dai cantica graduum nelle varie
lingue riflettono diverse interpretazioni del termine ebraico sir
hamm'al5t e quindi anche del significato e della funzione del ciclo
stesso: greco: wôn. tcov avaßaöucov (Septuaginta), eiç xàç
avaßaaeic (Simmaco e Aquila), aaua rœv avaßaoxcov (Teodo-
zione); italiano: salmi delle ascensioni, salmi graduali, canti dei

pellegrinaggi ; francese : cantiques o chants des montées ; tedesco :
Wallfahrtspsalmen, Wallfahrtslieder, Gradualpsalmen, Stufenlieder,

Stufenpsalmen, Aufsteigepsalmen; inglese: Songs of Pilgrimage,

Pilgrim Psalms, Songs of Ascents, Psalms of Ascents, Songs
of the Going-up, Gradual Psalms, Songs of Degrees.

Sono state avanzate almeno sei proposte, cui attribuiamo qui,
per comodità nostra, un numero convenzionale5:

1 Interpretazione di tipo « mistico », molto in auge presso i
Padri della Chiesa: il ciclo sarebbe un'allegoria dell'ascesa
dell'uomo verso Dio ed i quindici salmi rappresenterebbero quindici

tappe del cammino verso la salvezza; spesso tali tappe sono
definite ricorrendo a virtù o genericamente a qualità morali (ad
esempio san Brunone, fondatore dei Certosini, mette in rapporto il
salmo 120 con la Fede e il salmo 121 con la Carità6, due delle virtù
oggetto dell'esame di Dante) o a situazioni esistenziali dell'individuo

(passaggio dall'angoscia alla speranza, penitenza che prepara
alla salvezza tramite la fede, ecc.). Talvolta quest'interpretazione è

accompagnata da un'altra allegoria che vede nei primi sette salmi
del ciclo l'Antico Testamento (con riferimento alla festa del
Sabato, il riposo del settimo giorno) e negli altri otto il Nuovo
Testamento (l'ottavo giorno indica la Resurrezione di Cristo e la vita
eterna, al di là dei sette giorni del normale ciclo settimanale intesi
come allegoria della vita terrena7).

2) L'interpretazione che incontra il maggior favore presso gli
studiosi moderni8 ritiene che i quindici salmi fossero destinati ad
essere cantati dai pellegrini che salivano a Gerusalemme soprat-



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 5

tutto per le tre grandi feste degli azzimi, della mietitura e della
raccolta); a parte la posizione collinare della Città santa, si ricorderà
che il monte era tradizionalmente per gli Israeliti il luogo dell'apparizione

di Dio (il Sinai, ad esempio). D'altra parte i pellegrinaggi
avevano una funzione molto importante nella vita religiosa di
Israele9.

3 Un significato simile, ma più delimitato storicamente,
assumono i cantica graduum nella terza interpretazione: gli Ebrei li
avrebbero cantati durante il viaggio di ritorno dall'esilio babilonese

; il verbo ascendere è usato per indicare il ritorno da Babilonia
in Esdra, 7, v. 6 («Ipse Ezras ascendit de Babylone»), 7 («Et
ascenderunt [...] in Jerusalem») e 9 («coepit ascendere de Baby-
Ione»10).

4) I quindici salmi avrebbero fatto parte di una cerimonia
liturgica e sarebbero stati cantati dai leviti sulla scalinata del Tempio,

che comprendeva quindici gradini, ad ognuno dei quali
corrispondeva un salmo.

5) Si tratterebbe di canti dell'elevazione spirituale, inni di
lode, songs of extolments, secondo l'espressione usata da M.
Dahood, il commentatore che ha recentemente (1970) proposto
quest'interpretazione ' -.

6) L'espressione cantica graduum sarebbe dovuta al ritmo «a
gradini» che, nella forma come nello svolgimento del pensiero,
caratterizzerebbe questi salmi ; troviamo infatti frequentemente la
figura retorica dell'anadiplosi: un versetto riprende un'espressione
o un concetto del precedente e la sviluppa; a titolo di esempio
citiamo per intero il salmo 120 da cui è tratta la citazione dantesca

(le sottolineature sono ovviamente nostre):

Levavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium mihi.
Auxilium meum a Domino, qui fecit caelum et terram.
Non det in commotionem pedem tuum ; neque dormitet qui custodii te.

Ecce non dormitabit neque dormiet, qui custodii Israhel.
Dominus custodii te ; Dominus protectio tua, super manum dexteram
tuam.
Per diem sol non uret te, neque luna per noctem.
Dominus custodii te ab omni malo ; custodial animam tuam Dominus.
Dominus custodial introitum tuum, et exitum tuum; ex hoc nunc,et
usque in saeculum.

Va precisato tuttavia che questo procedimento stilistico non è

limitato ai cantica graduum, ma che ci sono altri salmi, al di fuori
del nostro ciclo, che lo usano in maniera anche più ampia12.

Vi sarebbero naturalmente altre cose da dire su questo ciclo,
sulle ipotesi che riguardano epoca e circostanze della sua genesi,



6 Antonio Stäuble

sull'architettura interna e su possibili suddivisioni, nonché sullo
stile : sono problemi che esulano dallo scopo prefissoci nel nostro
articolo e per i quali rinviamo alle numerose ricerche specifiche che

sono state condotte sull'argomentoI3. Ricordiamo solamente che la
fortuna dei cantica graduum è sempre stata molto grande sia dal
punto di vista della fede religiosa sia da quello del fascino poetico
che questi poemetti (un vero e proprio salterio nel salterio) riescono
ad esercitare14. Ancor oggi i cantica graduum hanno un posto di
rilievo nella vita religiosa degli Israeliti, sia nella devozione privata
che nella liturgia, dove sono frequentemente citati15.

Per il nostro intento è importante soffermarci sulle varie
interpretazioni dei cantica graduum ; non tutte le sei proposte evocate
sopra si escludono automaticamente a vicenda, anzi alcune di esse

possono benissimo coesistere l'una accanto all'altra; in particolare
la prima, per il suo carattere allegorico e spirituale, può includere in
sé, implicitamente, le altre. Si tratta però di vedere quale motivo
venga, di volta in volta, messo maggiormente in evidenza e, in
particolare, di stabilire quali interpretazioni erano dominanti nella
cultura del tempo di Dante. Abbiamo perciò compiuto un duplice
sondaggio, esaminando da una parte diverse relazioni medioevali di
pellegrinaggi16 e dall'altra commenti ai Salmi11 e scritti vertenti su

altri argomenti teologici o devozionali in cui i Salmi vengono
menzionati per inciso.

La prima ricerca non ha dato risultati notevoli : i cantica
graduum, ed in particolare il salmo 120, vengono talvolta menzionati
fra i testi cantati dai pellegrini18, ma abbiamo incontrato un solo
riferimento ad un'interpretazione globale (il n° 4) del ciclo: si

tratta della descrizione del Tempio in una relazione quattrocentesca,

molto posteriore a Dante, perché narra il pellegrinaggio
compiuto da Roberto da Sanseverino nel 1458-59:

Il suo sito è tondo et nel mezo ha una altissima triuna ; circha esso è

una grandissima et bellissima piaza, solata di marmore biancho, e

intrando in essa verso porta aurea, la quale sta serrata et murata, se

ascende per XV gradi di marmore bellissimi, per li quali cristo ascese
nel tempio nel di de le palme ; et per deuotione de dicti gradi se dichono
la quaresima, secondo la romana chiesia, inanti il matino, XV psalmi,
li quali sono appellati psalmi graduali18.

Senz'altro più proficuo è stato il secondo sondaggio, i cui risultati

sono riassunti nella tabella a pagina 7, dove gli autori sono
disposti in un ordine approssimativamente cronologico e le sei

interpretazioni indicate con i numeri convenzionali da noi attribuiti
sopra20. Può forse stupire l'assenza da questo elenco di commentatori

anche famosi, ma si deve ricordare che alcuni commenti



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi

Origene (sec. Ili)
Eusebio di Cesarea (sec. HI-IV)
Atanasio (sec. IV)
Ilario di Poitiers (sec. IV)
Didimo di Alessandria (sec. IV)
Giovanni Crisostomo (sec. IV-V)
Girolamo (sec. IV-V)
Teodoro di Mopsuestia (sec. IV-V)
Agostino (sec. IV-V)
Prospero di Aquitania (sec. V)
Teodoreto (sec. V)
Cassiodoro (sec. VI)
Beda (sec. VIH)
Valafrido (sec. IX)
Aimoino di San Germano (sec. IX)
Remigio di Auxerre (sec. IX)
Brunone Certosino (sec. XI)
Brunone di Segni (sec. XI-XII)
Ruperto di Deutz (sec. XI-XII)
David Kimhi (sec. XI-XII)
Ugo di San Caro (sec. XIII)
Alberto Magno (sec. XIII)
Niccolò di Lira (sec. XIH-XIV)
Michele Aiguani (sec. XIV)
Pietro di Herenthal (sec. XIV)

+
+ +
+ +
+ + +

+
+ +
+

+ +
+
+

+
+ +
+ +
+
+
+ +
+ +
+
+

+ +
+
+
+ + (•) +
+ +(••) +
+ +

e) parzialmente, per i soli salmi 119, 120, 125 e 129.
e«) parzialmente, per i soli salmi 120, 125 e 128.



8 Antonio Stäuble

«coprono» soltanto una parte dei Salmi; d'altra parte è significativo

che tutti i commenti comprendenti i salmi 119-133 e da noi
esaminati spieghino il significato dell'espressione canticum graduum,
con la sola eccezione di Juan de Torquemada ; questi definisce
tuttavia il salmo 120 con parole che si potrebbero applicare alla situazione

di Dante in Par. XXV («in quo [nel salmo 120] monet fidèles
recurrere ad sanctos ut per eorum intercessionem divinum auxilium
acquirant»21).

Naturalmente non è detto che Dante conoscesse direttamente
tutti i commenti citati ; è anzi assai probabile che molti gli fossero
ignoti; riteniamo nondimeno che essi (anche per il prestigio di
alcuni dei loro autori) abbiamo contribuito a configurare in
maniera decisiva la lettura dei Salmi durante il Medioevo. L'inclusione

nell'elenco di qualche commentatore vissuto dopo Dante
stesso vale come testimonianza di motivi dominanti nella cultura
dell'epoca intesa in senso lato. Ci sembra quindi che il quadro che
ne risulta possa essere considerato, se non esauriente, almeno
indicativo per poter dire, con Dante (Par. XXIV, 47-48), che, dopo
aver proposto la «question», abbiamo cercato di «approvarla»
(discuterla) senza la pretesa di «terminarla» (concluderla
definitivamente).

I risultati del sondaggio ci autorizzano ad escludere dal nostro
discorso le interpretazioni 5 e 6 (la prima delle quali, come abbiamo
detto, è affiorata solo in tempi recenti). Vogliamo invece prendere
in considerazione, anche se non appare esplicitamente, l'interpretazione

2 (pellegrinaggio) perché parecchi autori (Eusebio di Cesarea,

Tiranno Rufino, Agostino, Cassiodoro, Valafrido, Brunone di
Segni, Ugo di San Caro, Alberto Magno, Michele Aiguani e Juan
de Torquemada22) mettono in rapporto l'ascesa spirituale
(interpretazione 1 con il viaggio verso la Gerusalemme celeste ; e il viaggio

dell'uomo attraverso la vita terrena e verso la vita eterna è

frequentemente definito (tramite una metafora diffusa nel vocabolario

liturgico e teologico e legata al significato iniziale della parola
latina peregrinus, straniero23), un pellegrinaggio che conduce
dall'esilio verso la patria vera, il cielo (così come la Commedia è un
viaggio che comincia « fuori de la patria » e termina « in patria » :

«in vallem istam lacrimarum, in locum adflictionis et peregrinatio-
nis nostrae» (Tiranno Rufino); «ab ipsis civibus nostris [gli
Angeli] peregrinamur in terra» (Agostino); «peregrinatur in
terra» (Beda); «in hac peregrinatione [...] unde suspiramus ad
coelestem Jerusalem»; «qui peregrinatur et desiderat patriam»
(Valifrido); «et miseri sunt peregrini ab illa patria» (Michele
Aiguani); «peregrinatio mea et exilium a vera patria» (Juan de



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 9

Torquemada)24. Più ampiamente Ugo di San Caro (morto nel
1263, due anni prima della nascita di Dante) inizia il suo commento
al salmo 119 (il primo canticum graduum) in questa maniera:

Vir iustus dum est in hoc mundo, peregrinus est. Unde 2. Cor.5.b.
Dum sumus in hoc mortali corpore, peregrinamur a Domino. Et in
Psalm. 38. Incoia ego sum in terra et peregrinus sicut omnes patres mei.
Totum autem desiderium viri peregrini est ut peracta peregrinatione, ad

patriam revertatur. Nec interim pacem habent nec gaudium donec
finita peregrinatione pervenerit in patriam suam. Inter alia vero duo
sunt peregrino necessaria, scilicet vitae cognitio, et viae distinctio.
Cognitio quidem viae, ne erret. Distinctio, ne laboret. De via actum est

in praecedentibus psalmis, scilicet a Beati immaculati, usque hue. Nunc
incipit agere de distinctione viae, quae quindecim gradibus continetur.
Ut autem quae dicenda sunt plenius cognoscantur, videndum est quid
sit gradus, quis ascensor graduum, unde sit ascensus, et quo, et qua, et

ubi, et per quem, et ad quid. Gradus apud latinos aeque est ascenden-

tium et descendentium, apud graecos autem tantum est ascendentium.
Hic autem dicitur gradus profectus virtutum, in quibus, quia sola
chantas movet pedem, qui plus diligit, plus ascendit. Quis ascendit? Vir
iustus. Unde ascenditur, et quo? A minore virtute ad maiorem. Ad
quid? Ad Deum diligendum et videndum. Ubi? In corde. Per quem?
Per Christum, qui descendit ut nos ascendere faceret25.

Il motivo del pellegrinaggio è quindi invocato prima ancora di
spiegare l'espressione canticum graduum.

Ci sembra che le prime quattro interpretazioni dei cantica
graduum convengano bene alla situazione in cui si trova Dante in
questa fase del suo viaggio. Siamo nell'ottavo cielo, quello degli
spiriti trionfanti : Dante non incontra più personaggi che potremmo
chiamare «terreni» o «laici» (eccezion fatta per il seggio preparato
in anticipo per l'«alto Arrigo»), bensì santi o figure bibliche (come
Adamo). Il triplice esame prepara il pellegrino a salire al cielo delle
gerarchie angeliche ed all'Empireo dove sarà ammesso alla vista di
Dio. I canti XXIV-XXVI sono stati a ragione definiti i «canti del
trionfo di Dante» (Jenni26), un «trittico inseparabile, la cui
interdipendenza e unità sono sottolineate anzitutto da una serie di
rimandi e corrispondenze interne» (Mengaldo27). Dante sta per
arrivare alla fine del viaggio che lo ha condotto dalla Gerusalemme
terrestre alla Gerusalemme celeste, dall'esilio alla patria, «al divino
da l'umano», «a l'etterno dal tempo» «e di Fiorenza in popol
giusto e sano» (Par. XXXI, 37-39).

Non solo il personaggio, ma anche il poeta sta per concludere il
suo cammino: la Commedia è ora il «poema sacro» (e l'espressione

analoga «lo sacrato poema» si trova poco lungi, in Par.



10 Antonio Stäuble

XXIII, 62), che forse varrà a Dante la fine dell'esilio terreno ed il
ritorno a Firenze, come è detto nel solenne esordio del canto XXV.

A questi tre livelli (pellegrino, esule, poeta) la citazione di un
canticum graduum può avere un significato connotativo importante;

questa connotazione può essere invocata per il significato
generale del poema, con l'interpretazione 1, ma anche, nei particolari,

con 2, 3 e 4.

1) Motivo dell'ascesa: quest'idea, presente (in senso letterale
o traslato), in quasi tutte le interpretazioni dei cantica graduum,
corrisponde bene alla verticalità del viaggio dantesco, al
movimento ascensionale che lo caratterizza ed al processo di purificazione

e di redenzione. Il motivo dello sguardo rivolto in alto ricorre
frequentemente nel poema, da Inf. I, 16 («guardai in alto» verso il
«colle» illuminato dal sole) a Par. XXIV, 53-54 («Ond'io levai la
fronte / in quella luce [Pietro] onde spirava questo») e a Par.
XXXI, 118 (« Io levai li occhi» : Dante guarda in alto per vedere la
gloria di Maria). E il Marzot ha accostato proprio il primo versetto
del Salmo 120 al movimento delle anime in Purg. VIII, 22-24: «Io
vidi quello essercito gentile / tacito poscia riguardare in sue, / quasi
aspettando, pálido e umile»28.

L'idea di speranza, di fiducia in Dio, è una caratteristica dei
Salmi in generale e dei cantica graduum in particolare29: nel canto
XXV, il canto della Speranza, è citato due volte l'emistichio «Spe-
rent in te» (una volta in italiano, v. 73 ed una volta in latino v. 98)
del Salmo 9, v. 11.

2) Motivo del pellegrinaggio: l'esame sulla Speranza è

condotto da San Giacomo, presentato come « il barone / per cui là giù
si vicita Galizia» (vv. 17-18), con evidente richiamo al più prestigioso

pellegrinaggio medioevale, quello di Santiago di Compo-
stella, che pare venisse compiuto annualmente da circa mezzo
milione di persone. Il Dragonetti ha visto un'allusione a Santiago
anche nei versi 29-30 («Inclita vita per cui la larghezza / de la
nostra basilica si scrisse, / fa risonar la spene in questa altezza»),
dove «basilica» significherebbe il cielo stellato e la «larghezza»
rimanderebbe alla Via lattea30.

In Par. XXIV, 64-65, una della risposte di Dante sulla Fede

(«fede è sustanza di cose sperate / e argomento de le non
parventi») riecheggia l'epistola agli Ebrei, capitolo 11, v. 1 («Est
autem fides sperandarum substantia rerum, argumentum non
apparentium»), un capitolo in cui (vv. 13-15) appare anche un
richiamo al ritrovamento della patria celeste ed all'idea di pellegrino

(nel senso originario di esule, un'accezione frequente sia nel

linguaggio teologico e liturgico, come già abbiamo detto, sia nella



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 11

Commedia, nella Vita Nuova e nel Convivio31):

Juxta fidem defuncti sunt omnes isti, non acceptis repromissioni-
bus, sed a longe eas aspicientes et salutantes, et confitentes quia peregrini

et hospites sunt super terram. Qui enim haec dicunt, significant se

patriam inquirere. Et si quidem ipsius meminissent de qua exierunt,
habebant utique tempus revertendi. Nunc autem meliorem appetunt, id
est, caelestem.

3 Motivo dell'esilio : l'esilio di Babilonia trova menzione alla
fine del canto XXIII, 133-135, immediatamente prima dell'ingresso
in scena di san Pietro e dell'inizio dell'esame:

Quivi si vive e gode del tesoro
che s'acquistò piangendo ne lo essilio
di Babillòn, ove si lasciò l'oro.

D'altra parte nel canto XXV, poco dopo la citazione salmistica
di cui ci stiamo occupando, la situazione di Dante è paragonata
all'esilio degli Ebrei in Egitto ed al loro viaggio verso la Terra
promessa (tradizionale metafora per indicare la redenzione32):

però li è conceduto che d'Egitto
vegna in Ierusalemme per vedere,
anzi che '1 militar li sia prescritto (vv. 55-57).

Altre allusioni alla patria (o al regno) celeste contrapposta alla
terra si trovano in XXIV, 43-44:

ma perché questo regno ha fatto civi
per la verace fede

e in XXV, 40-47:

« Poi che per grazia vuol che tu t'affronti
lo nostro Imperadore, anzi la morte,
ne l'aula più secreta co' suoi conti,

si che, veduto il ver di questa corte,
la spene, che là giù bene innamora,
in te e in altrui di ciò conforte,

di quel ch'eli è, di come se ne 'nfiora
la mente tua, e di onde a te venne. »

dove troviamo il linguaggio feudale particolarmente frequente nei
tre canti dell'esame, come hanno sottolineato quasi tutti i commentatori.

A questo proposito ricordiamo un passo dell'Epistola II,
una lettera di condoglianza ai conti Oberto e Guido da Romena per
la morte dello zio Alessandro ; dello scomparso si parla in termini



12 Antonio Stäuble

che stabiliscono un chiaro rapporto tra linguaggio feudale e regno
celeste :

Nam qui virtutem honorabat in terris, nunc a Virtutibus honoratur
in celis; et qui Romane aule palatinus erat in Tuscia, nunc regie sempiterne

aulicus preelectus in superna Ierusalem cum beatorum principi-
bus gloriatur33.

4) Motivo della poesia: se le virtù teologali permettono a

Dante di ritrovare la patria celeste, la poesia dovrà riaprirgli le

porte della patria terrena ; nella solenne proclamazione iniziale del
canto XXV, 1-12, il poeta è consacrato accanto al pellegrino:

Se mai continga che '1 poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
si che m'ha fatto per molti anni macro,

vinca la crudeltà che fuor mi serra
del bello ovile ov'io dormi' agnello,
nimico ai lupi che li danno guerra;

con altra voce ornai, con altro vello
ritornerò poeta, e in sul fonte
del mio battesmo prenderò '1 cappello;

però che ne la fede, che fa conte
l'anime a Dio, quivi intra' io, e poi
Pietro per lei si mi girò la fronte.

A questa esaltazione della parola si contrappongono le affermazioni

di insufficienza della parola, frequentissime soprattutto nel
Paradiso e che troviamo fra l'altro nel canto XXIV, 25-27', e nel

precedente XXIII, 55-69; in quest' ultimo passo, dove la Commedia

è chiamata «sacrato poema», appare, accanto al motivo
dell'ineffabilità, la metafora della navigazione che, come è noto,
può indicare sia la parabola della vita umana, sia la composizione
di un'opera letteraria34.

Il motivo della parola si ricollega all'interpretazione 4 dei cantica

graduum, cioè al canto dei leviti sui quindici gradini del tempio.

Certo la liturgia è anche azione e non soltanto parola; tuttavia
possiamo vedere nel canto dei sacerdoti un messaggio trasmesso
attraverso la parola, che ci permette un accostamento con il prestigio

attribuito alla poesia all'inizio del canto XXV. Il rapporto che
abbiamo stabilito tra le interpretazioni dei cantica graduum e tre
aspetti di Dante, il pellegrino, l'esule ed il poeta, è riassunto nella
parte superiore dello schema riprodotto a p. 13.

Quanto abbiamo detto finora può essere utilmente integrato da



OPERA PROTAGONISTA META PERIPEZIE SIGNIFICATO

Cantica graduum pellegrini ebrei Gerusalemme pellegrinaggio Sion; salvezza;
sommo bene

Divina Commedia Dante personaggio Empireo viaggio nell'aldilà Salita a Dio; salvez¬

za; sommo bene

Cantica graduum reduci da Babilonia patria ritorno dall'esilio rimpatrio

Divina Commedia Dante esule Firenze esilio rimpatrio

Cantica graduum leviti Tempio gradini ;

processione
elevazione tramite
parola (liturgia)

Divina Commedia Dante poeta incoronazione scrittura della
Commedia

elevazione tramite
parola (poesia)

Vita nuova 40-42 «spirito peregrino»
(pensiero di Dante)

« oltre la spera »

(mirabile visione)
perdita di Beatrice;
maturazione di un'
opera più degna

«dicer di lei quello
che non fue detto
d'alcuna»

Luca 24, 13-35 due discepoli Emmaus perdita di Cristo riconoscimento di
Cristo risorto

Divina Commedia Dante pellegrino
d'amore

Beatrice in cielo viaggio nell'aldilà ritrovamento dell'
amata ed elevazione
spirituale (Beatrice

Teologia)

o
X
X
<

3



14 Antonio Stäuble

qualche considerazione sui personaggi di Beatrice e di Adamo. Alla
fine del canto XXV Dante è abbagliato dalla luce di Giovanni e

riacquista la vista solo dopo l'esame sulla Carità (XXVI, 76-78),
grazie al potere dello sguardo di Beatrice. Questo motivo rinvia,
come è stato spesso sottolineato, ad un topos della poesia amorosa
medievale, l'amore che entra dagli occhi, ripreso da Dante stesso in
XXVI, 13-15:

Io dissi: «Al suo piacere e tosto e tardo
vegna remedio a li occhi, che fuor porte
quand'ella entrò col foco ond'io sempr'ardo. »35

Ma vi è anche una connotazione biblico-teologica, grazie al

paragone con Saulo, accecato dall'apparizione di Dio sulla via di
Damasco e guarito poi da Anania (Atti degli Apostoli, 9, 8-18):

perché la donna che per questa dia
region ti conduce, ha ne lo sguardo
la virtù ch'ebbe la man d'Anania.

cosi de li occhi miei ogne quisquilia
fugò Beatrice col raggio d'i suoi,
che rifulgea da più di mille milia.

Dopo l'abbagliamento ed il recupero della vista, Saulo diventa
Paolo, il persecutore dei cristiani diventa l'apostolo delle genti; in
maniera analoga, Dante, superati gli esami sulle virtù teologali,
diventa degno di salire all'Empireo. Inoltre Paolo era stato rapito
al terzo cielo, e Dante, all'inizio dell'Inferno, aveva sottolineato la
differenza tra lui e Paolo proprio per esprimere i propri dubbi sulla
sua capacità di affrontare un viaggio nell'ai di là (« Io non Enea, io
non Paulo sono», Inf. II, 32). Ora, al termine del viaggio, i dubbi
sono scomparsi, Dante è diventato «come Paolo»36.

Appena recuperata la vista Dante vede, accanto ai tre apostoli,
«un quarto lume», Adamo. L'incontro con Adamo può a prima
vista apparire estraneo all'episodio del triplice esame, ma ha in
realtà con esso alcuni legami importanti. Anzitutto, Adamo è

l'uomo per antonomasia, un simbolo possibile della condizione
umana attraverso l'itinerario da lui percorso : Paradiso terrestre —
caduta — Limbo — Paradiso; e nelle parole di Adamo vi sono
effettivamente richiami al Paradiso terrestre (vv. 110-11 e 139) ed
al Limbo (v. 118), tappe del viaggio di Dante stesso37 (o, per
servirsi, una volta di più, di un passo biblico: «Et sicut in Adam
omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur », Corìnzi
I, 15, 22). Inoltre nel colloquio con Adamo è sollevata la questione



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 15

della lingua, cioè il tema della parola, che vogliamo vedere in parallelo

ideale al potere attribuito alla parola nel passo iniziale del canto
XXV.

Tra l'episodio di Adamo e il solenne esordio del canto XXV si

può però stabilire un altro tipo di rapporto partendo dall'allusione
che nei versi 125-126 è fatta alla torre di Babele («l'ovra inconsum-
mabile », cui si era dedicata « la gente di Nembròt » In un recente
saggio38 Maria Corti ha sostenuto che Babele era nel Medioevo un
simbolo invocato da tutti coloro che, come i predicatori (e, almeno
in parte, Dante stesso), vedevano nel trionfo della civiltà urbana un
fattore negativo ed una fonte di corruzione: Babele opposta alla
città celeste, ma anche assimilata alla fiorente città comunale, con
tutti i suoi fenomeni connessi (società consumistica, trionfo del
denaro, «la gente nuova e i sùbiti guadagni», Inf. XVI, 73). La
Corti cita alcuni passi del De vulgari eloquentia, per concludere che
Dante esule pensava a Firenze ed alle sue fazioni rivali come ad una
nuova Babele. Non menziona invece il richiamo a Babele nel XXVI
del Paradiso ; si potrebbe però vedere anche questa citazione nel
contesto che ci interessa: la città «in negativo» alla fine del canto
XXVI si porrebbe in antinomia alla Firenze dell' inizio del XXV,
una Firenze « ideale », un città « in positivo » che sarebbe disposta a
richiamare Dante, ma allo stesso tempo una Firenze «irreale»:
Dante è cosciente dell'ipoteticità delle sue speranze, su cui pesa, fin
dalle prime parole, l'ombra del dubbio: «Se mai continga...»

Il motivo del pellegrinaggio ricorre anche in alcune opere minori
di Dante; in Convivio, IV, 12, 14-15 l'anima che «dirizza li occhi al
termine del suo sommo bene» è paragonata ad un « peregrino» che

percorrendo una strada sconosciuta cerca un albergo dove far
tappa; in un altro, più famoso, passo del Convivio, I, 3, 4-5 («Poi
che fu piacere de li cittadini de la bellissima e famosissima figlia di
Roma, Fiorenza, di gittarmi fuori del suo dolce seno...»),
troviamo il motivo dell'esilio, l'amore per Firenze (la metafora del
«dolce seno — nel quale nato e nutrito fui in fino al colmo de la

vita mia» ricorda per la carica emotiva il «bello ovile ov'io dormi'
agnello» di Par. XXV, 5), il paragone tra Dante e il «peregrino» e

la metafora della navigazione («legno sanza vela e sanza
governo»).

Ma soprattutto il motivo del pellegrinaggio acquista vasto
respiro nella conclusione della Vita Nuova. Un ampio studio di
Michelangelo Picone ha accuratamente analizzato la metafora del



16 Antonio Stäuble

pellegrinaggio nella Vita Nuova, ricollocandola in un ampio
contesto culturale, che dalle Scritture e dai Padri della Chiesa va fino ai
trovatori provenzali, al Roman de la Rose, a Cavalcanti, Dante e

Petrarca. Picone scrive che la peregrinano è il «campo metaforico
di maggior rilievo nella semiosi letteraria medievale, romanza e

non» e fornisce in nota qualche indicazione in «una bibliografia
veramente sterminata»39.

Possiamo perciò, per quanto riguarda la Vita Nuova, limitarci
ad alcuni accenni. Dopo aver fornito in 40, 6 le due definizioni
correnti del sostantivo «peregrino» («in largo, in quanto è peregrino
chiunque è fuori de la sua patria; in modo stretto non s'intende
peregrino se non chi va verso la casa di sa' Iacopo o riede»40)
Dante riprende la metafora del pellegrinaggio nel capitolo 41, sia
nella prosa che nel sonetto Oltre la spera che più larga gira, dove il
pensiero del poeta è definito « peregrino spirito », « acciò che
spiritualmente va là suso, e sì come peregrino lo quale è fuori de la sua
patria, vi stae» : l'idea del pellegrinaggio è quindi messa in rapporto
con l'ascesa all'Empireo e poi, nel capitolo 42, con la «mirabile
visione» e con il proponimento di «dicer di lei quello che non fue
detto d'alcuna», cioè, implicitamente, con il tema della creazione
letteraria : abbiamo dunque anche qui, in filigrana, il personaggio-
poeta e il motivo dell'esilio (non applicato, per ovvie ragioni di
date, all'esilio reale di Dante, ma ad un esilio ideale dello spirito che
è « fuori de la sua patria»).

Sia Picone che De Robertis41 accostano poi il sonetto Deh peregrini

che pensosi andate all'incontro di Emmaus fra Cristo risorto e

i discepoli (Luca 24, 13-35). Tenendo conto anche di questo
riferimento possiamo perciò completare lo schema figurante a p. 13

con indicazioni che riguardano la Vita Nuova, l'evangelo di Luca e

la Divina Commedia, disposte in maniera parallela a quanto già
detto sui cantica graduum e sui canti XXIV-XXVI del Paradiso.

Numerosi sono poi i passi della Commedia in cui appare il
motivo del pellegrinaggio ; i seguenti sono particolarmente significativi

per il discorso che abbiamo fatto in questo saggio: Purg. II,
61-66 (Virgilio definisce Dante e se stesso «peregrin come voi [le
anime del Purgatorio] siete») ; Purg. VIII, 1-9 (l'accostamento tra i
«navicanti» e «lo novo peregrin d'amore» richiama implicitamente

la metafora della navigazione42); Purg. XIII, 94-96
(contrapposizione tra anima «cittadina» della città celeste e persona
vissuta «in Italia peregrina», cioè fuori della vera patria celeste);



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 17

Par. XXI, 43-48 e 103-111 (Dante si paragona ad un pellegrino
giunto alla sua meta). A questi passi ci sembra si possa aggiungere,
con pieno diritto, la citazione salmistica di Par. XXV, 3843: non
accontentandosi di citare una fonte, ma ricercandone il contesto
letterario, storico e teologico, è possibile ricostruire un vasto
sistema di connotazioni, che riguarda il significato profondo del
viaggio nell'ai di là, la situazione biografica dell'autore e la composizione

della sua opera letteraria : Dante personaggio, esule e poeta.

Antonio Stäuble
Università di Losanna

NOTE

1 Ho un debito di riconoscenza verso i colleghi Armando Balduino (Padova),
François Bron (Losanna), Gianni A. Papini (Losanna), Agostino Paravicini
Bagliani (Losanna) e Manlio Pastore Stocchi (Padova) per alcune stimolanti
osservazioni su singoli punti di questo saggio. Esprimo pure la mia gratitudine ai
colleghi Paola Rigo e Vittore Branca, che mi hanno invitato a tenere una conferenza

sul presente argomento presso la sezione di Padova della Società dantesca
italiana il Io aprile 1982. Ringrazio infine Luisella Jaques, Maria Cristina
Peduzzi e Fulvio Massard, assistenti presso la sezione di italiano dell'università
di Losanna, per la collaborazione prestatami durante le ricerche e la revisione
delle bozze. Nelle note di quest'articolo sono state utilizzate le seguenti sigle:
CL: Corpus Christianorum. Series latina, Turnhout, Brepols, 1953ss.

CM: Corpus Christianorum. Continuano mediaevalis, Turnhout, Brepols,
1966SS.

PG: Patrologia graeca, a e. di J.-P. Migne, Parigi, 1857ss.

PL: Patrologia latina, a e. di J.-P. Migne, Parigi, 1878ss.

I numeri romani indicano i volumi, quelli arabi le pagine o le colonne (pp. o
col.).

2 Lo scarto è dovuto al fatto che nella Vulgata e nella versione dei Settanta i salmi
9 e 10 sono stati unificati in un salmo solo.

3 Origene, Exegetica selecta in Psalmos, PG, XII, col. 1632 e 1637; Ilario di
Poitiers, Tractatus super Psalmos, PL, IX, col. 655 ; Atanasio, De titulis Psalmo-
rum, PG, XXVII, col. 1221 ; Girolamo, Breviarium in Psalmos, PL, XXVI, col.



18 Antonio Stäuble

1279; Agostino, Enarrationes in Psalmos, PL, XXXVII, col. 1607 e 1651 CL,
XL, pp. 1789 e 1838; Agostino, In Johannis Evangelium Tractatus, CL,
XXXVI.p. 3; Cassiodoro, Expositio in Psalterium, PL, LXX, col. 906 CL,
XCVIII, pp. 1145-46; Beda, In Psalmorum librum exegesis, PL, XCIII, col.
1087 ; Aimoino di San Germano, In omnes Psalmos pia, brevis ac dilucida expla-
natio, PL, CXVI, col. 633; Remigio di Auxerre, Enarrationes in Psalmos, PL,
CXXXI, col. 770; Brunone Certosino, Expositio in Psalmos, PL, CLII, col.
1316; Brunone di Segni, Expositio Psalmorum, PL, CXLII, col. 469; Jean
Algrin d'Abbéville, Sermones in Psalmos, erroneamente pubblicati sotto il nome
di S. Antonio da Padova (cfr. J.B. Schneyer, Repertorium der lateinischen
Sermones des Mittelalters, Münster, Aschendorff, Heft 1, 1969, p. 325 e Heft 3,
1971, p. 539) in diverse edizioni, tra cui S. Francisci Assisiatis Opera omnia—S.
Antonii Paduani Opera omnia, Parigi, Bibliothèque ecclésiastique, 1880, I, col.
1194 ; Ugo di San Caro, Postilla super totum Psalterium, Venezia, 1496, p. 352v ;

Alberto Magno, Commentarius in Psalmum, in Opera omnia, a e. di A. Borgnet,
Parigi, Vives, XVII, 1893, p. 346; Niccolò di Lira, Postilla super Psalterium,
Lione, 1488, pp. b 7 v, e 1 v ; Michele Aiguani, Commentario in Psalmos Davidi-
cos, Lione, Devenet, II, 1652, col. 717 e 748; Pietro di Herenthal, Collectarius
sive expositio libri Psalmorum, Colonia, 1487, p. f 6 r; Juan de Torquemada,
Glosa Psalterii, Strasburgo, 1484, p. n 6 r.

4 S. Mariotti, «Il canto VI del Paradiso», in AA.VV., Nuove letture dantesche,
Firenze, Le Monnier, V, 1972, pp. 375-404, a p. 404; recentemente anche altri
studiosi hanno acutamente rintracciato connotazioni bibliche in Dante; cfr. ad
esempio D. De Robertis, Commento alla Vita Nuova, Milano-Napoli, Ricciardi,
1980; G. Gorni, // nodo della lingua e il verbo d'amore, Firenze Olschki, 1981 ;

S. Heinimann, «Dante als Bibelübersetzer», in Deutsches Dante-Jahrbuch,
55/56, 1980/81, pp. 28-49.

5 Cfr. Ch. A. Briggs e E.G. Briggs, A Critical and Exegetical Commentary of the
Book of Psalms, Edimburgo, Clark, 19163, pp. LXXIX-LXXX; Die Psalmen
eingeleitet, übersetzt und erklärt von E. König, Gütersloh, Bertelsmann, 1927,
pp. 17-19; C.C. Keet, A Study of the Psalms of Ascents, Londra, The Mitre
Press, 1969, pp. 1-17; K. Seybold, Die Wallfahrtspsalmen — Studien zur
Entstehungsgeschichte von Psalm 120-134, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1978,

pp. 14-16.

6 Brunone Certosino, op. cit., PL, CLII, col. 1314 e 1318.

7 Cassiodoro, op. cit., PL, LXX, col. 901 CL, XCVIII, p. 1140; Aimoino di
San Germano, op. cit., PL, CXVI, col. 631 ; Remigio di Auxerre, op. cit., PL,
CXXXI, col. 767; Brunone Certosino, op. cit., PL, CLII, col. 1313-14; Ugo di
San Caro, op. cit., p. 351v; Michele Aiguani, op. cit., col. 708.

8 Cfr. Ch. A. Briggs e E.G. Briggs, op. cit., p. LXXIX; CC. Keet, op. cit., p. 15 ;

K. Seybold, op. cit., p. 15; A. Penna, «Graduali salmi» in Enciclopedia cattolica,

Città del Vaticano, Ente per l'Enciclopedia cattolica e per il libro cattolico,
1951, VI, col. 986.

9 Cfr. K. Seybold, op. cit., pp. 16-17; vedi anche numerosi passi biblici, come
Isaia 2, 2-3; Isaia 30, 19; Michea 4, 1-2; Geremia 31,6.

10 Beda nel suo commento a Esdra cita il salmo 120 a proposito di questo passo di
Esdra (In Ezram et Neemiam, CL, CXIX, p. 310).

11 Psalms. Introduction, Translation and Notes by M. Dahood, Garden City
(New York), Doubleday, III, 1970, pp. 194-95.

12 Cfr. Ch. A. Briggs e E.G. Briggs, op. cit., p. LXXXIX; CC. Keet, op. cit., p. 8.

13 Cfr. le opere citate nella nota 5 ; per una bibliografia sui salmi cfr. J.J. Stamm,
«Ein Vierteljahrhundert Psalmenforschung», in Theologische Rundschau, 23,
1955, pp. 1-68; J. Bélanger, Bibliographie des Psaumes 1955-1970, mémoire
présenté à la Faculté des Etudes supérieures [de l'Université de Montréal] en vue de
l'obtention de la licence, mai 1975 (ciclostilato).

14 Cfr. K. Seybold, op. cit., pp. 9-12.



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 19

15 Cfr. C.C. Keet, op. cit., pp. 122-34.

16 Cfr. M. Pastore Stocchi, «Note su alcuni itinerari in Terrasanta dei secoli XIV e

XV», in Rivista di storia e letteratura religiosa, 3, 1967, pp. 185-202 e la bibliografia

ivi indicata nelle note; J. Richard, Les récits de voyages et de pèlerinages,
Turnhout, Brepols, 1981.

17 Vedi un elenco di commentatori in Ch. A. Briggs e E.G. Briggs, op. cit., pp.
CIII-CX.

18 Vedi ad esempio Jacopo da Verona in R. Röhricht, «Le pèlerinage du moine
augustin Jacques de Vérone (1335)» in Revue de l'Orient Latin, 3, 1895, pp.
155-302, alle pp. 169 e 171.

19 Viaggio in Terra Santa fatto e descritto per Roberto da Sanseverino, a e. di G.
Maruffi, Bologna, Romagnoli Dall'Acqua, 1888, p. 89; secondo M. Pastore
Stocchi, op. cit., p. 192, la relazione è più probabilmente opera di un segretario
del celebre condottiero.

20 Ecco i riferimenti bibliografici per gli autori citati nella tabella : Origene, op. cit.,
PG, XII, col. 1630; Eusebio di Cesarea, Commentario in Psalmos, PG, XXIV,
col. 9, 12, 16, 20; Atanasio, Expositio in Psalmos, PG, XXVII, col. 509-12, 517,
524; De titulis Psalmorum, PG, XXVII, col. 1219-20; Ilario di Poitiers, op. cit.,
PL, IX, col. 943-45 ; Didimo di Alessandria, Expositio in Psalmos, PG, XXXIX,
col. 1580-81 ; Giovanni Crisostomo, Expositio in Psalmos, PG, LX, col. 338-39;
Girolamo, op. cit., PL, XXVI, col. 1278-79, 1294; Teodoro di Mopsuestia,
Expositio in Psalmos, CL, LXXXVIII A, pp. 366-74; Agostino, op. cit., PL,
XXXVII, col. 1596, 1597, 1605-06, 1619, 1629-30, 1639-40, 1656, 1667 CL,
XL, pp. 1776-77, 1787, 1801-02, 1814, 1825, 1844, 1856; Prospero d'Aquitania,
Expositio Psalmorum, CL, LXVIII A, p. 124; Teodoreto, Interprelatio in Psalmos,

PG, LXXX, col. 1876; Cassiodoro, op. cit., PL, LXX, col. 901, 960-6!
CL, XCVIII, p. 1140, 1212-13; Beda, op. cit., PL, XCIII, col. 1084, 1087-91;
Valafrido, Glossa ordinaria, PL, CXIII, col. 1042; Aimoino di San Germano,
op. cit., PL, CXVI, col. 631 ; Remigio di Auxerre, op. cit., PL, CXXXI, col.
766-67; Brunone Certosino, op. cit., PL, CLII, col. 1313-14; Brunone di Segni,
op. cit., PL, CXLII, col. 461 ; Ruperto di Deutz, De Sancta Trinitate et operibus
suis, CM, XXII, p. 1397; The Commentary of Rabbi David Kimhi on Psalms
CXX-CL, a e. di J. Baker e E.W. Nicholson, Cambridge, University'Press, 1973,

p. 3; Ugo di San Caro, op. cit., pp. 351r, 351v, 353v; Alberto Magno, op. cit.,
XVII, pp. 340-41 ; Niccolò di Lira, op. cit., pp. b 6 v, b 7 r, b 7 v, c 2 r, c 4 r;
Michele Aiguani, op. cit., II, col. 708-09, 716, 751, 773; Pietro di Herenthal, op.
cit., p. f 5 r.

21 Juan de Torquemada, op. cit., p. n 6 r.
22 Eusebio di Cesarea, op. cit., PG, XXIV, col. 11 ; Tiranno Rufino, Apologia con¬

tra Hieronymum, CL, XX, p. 61; Agostino, op. cit., PL, XXXVII, col. 1602,
1619, 1650, 1656, 1667 CL, XL, pp. 1783, 1801-02, 1837, 1844, 1856; Cassiodoro,

op. cit., PL, col. 70, 910, 924, 960 CL, XCVIII, pp. 1150, 1167, 1212;
Valafrido, op. cit., PL, CXIII, col. 1043; Brunone di Segni, op. cit., PL,
CXLII, col. 469; Ugo di San Caro, op. cit., p. 352v; Alberto Magno, op. cit.,
XVII, pp. 350-53, 363; Michele Aiguani, op. cit., II, col. 747; Juan de Torquemada,

op. cit., p. n 6 v.
23 Cfr. G.B. Ladner, «Homo viator: Medieval Ideas on Alienation and Order», in

Speculum, 42, 1967, pp. 233-59 (con numerosi esempi e riferimenti
bibliografici) ; Dante's Lyric Poetry, a e. di K. Foster e P. Boyde, Oxford,
Clarendon Press, 1967, II, pp. 153-54; G. Cecchetti, «IIperegrin e i navicanti di
Purgatorio Vili, 1-6», in AA.VV., A Dante Symposium in Commemoration of
the 700th Anniversary of the Poet's Birth (1265-1965), a e. di W. De Sua e G.
Rizzo, Chapel Hill, The University of North Carolina Press, 1965, pp. 159-174.
— Sulla storia della parola peregrinus cfr. B. de Gaiffier, «Pellegrinaggi e culto
dei santi: réflexions sur le thème du congrès», in AA.VV., Pellegrinaggi e culto
dei santi in Europa fino alla Ia crociata, Todi, Accademia Tudertina, 1963, pp.
12-15.



20 Antonio Stäuble

24 Tiranno Rufino, op. cit., CL, XX, p. 61 ; Agostino, op. cit., PL, XXXVII, col.
1619 CL, XL, p. 1802; Beda, op. cit., PL, XCIII, col. 1088; Valafrido, op.
cit., PL, CXIII, col. 1043 e 1044; Michele Aiguani, op. cit., II, col. 715 ; Juan de
Torquemada, op. cit., p. n 6 r.

25 Ugo di San Caro, op. cit., pp. 351r-351v.
26 A. Jenni, «I canti del trionfo di Dante», m Dante e Manzoni, Bologna, Patron,

1973, pp. 141-56. L'atmosfera trionfale coinvolge del resto anche il canto precedente

e quello seguente; cfr. rispettivamente G. Getto, «Il canto della Fede», in
Aspetti della poesia di Dante, Firenze, Sansoni, 1966, pp. 61-81, a p. 61 e F.
Figurelli, « Il canto XXVI del Paradiso», in AA.VV., Nuove letture dantesche,
Firenze, Le Monnier, VII, 1974, pp. 127-49, a p. 149.

27 P. V. Mengaldo, « Appunti sul canto XXVI del Paradiso », in Linguistica e reto¬
rica di Dante, Pisa, Nistri Lischi, 1978, pp. 223-46, a p. 223.

28 G. Marzot, // linguaggio biblico nella Divina Commedia, Pisa, Nistri Lischi,
1956, p. 53.

29 Cfr. Die Psalmen übersetzt und erklärt von A. Weiser, Göttingen, Vandenhoeck
e Ruprecht, 19392, pp. 230-33.

30 R. Dragonetti, Dante pèlerin de la Sainte Face, Gand, Romanica Gandensia
(XI), 1968, p. 361 ; a p. 359 sono ricordati due passi del Convivio (II, 14, 1 e II,
14, 7) dove si parla della Galassia; cfr. anche nello stesso libro le pp. 9-11 e 366-
68.

31 Cfr. B. de Gaiffier, op. cit., p. 12 e G. Cecchetti, op. cit., pp. 166-67.

32 La metafora dell'esodo dall'Egitto per indicare la redenzione e il viaggio dall'esi¬
lio terreno alla città celeste è frequentissima in testi sacri Galati, 4, 26 ; Ebrei,
12, 22; Apocalisse, 3, 12 e 21, 2 e 10), patristici (Agostino, De civitate Dei, 19,
11), medievali (Ugo di San Caro, op. cit., p. 352v ; Pietro di Herenthal, op. cit.,
p. f 6 r) e in Dante : le anime in arrivo nel Purgatorio (II, 46) cantano l'inizio del
salmo 113, «In exitu Israel de Aegypto»; questo stesso salmo è invocato sia
nell'Epistola XIII, 21, per spiegare i quattro sensi della Commedia, sia in Convivio

II, 1, 6-7, per illustrare il senso anagogico.
33 Ep. II, 5. G.B. Ladner, op. cit., p. 246 accosta gli ideali cavallereschi del Medioevo

al concetto di pellegrinaggio: «It is very interesting to see how feudalism,
which originally was rather localized and static, fell under the dynamic spell of
the peregrinano idea, without which the chivalric ideals of the High Middle Ages
could hardly have developed.»

34 Sul motivo dell'ineffabilità cfr. A. Jacomuzzi, «II 'topos' dell'ineffabile», in
L'Imago al cerchio — Invenzione e visione nella Divina Commedia, Milano,
Silva, 1968, pp. 101-52; sulla metafora della navigazione cfr. E. Raimondi,
«Mito e storia nel I canto del Purgatorio», in Metafora e storia, Torino,
Einaudi, 1970, pp. 65-94, a pp. 65-68; G. Cecchetti, op. cit., pp. 169-72.

35 Cfr. E. Donadoni, «Il canto XXVI del Paradiso», in AA.VV., Letture dante¬
sche, a e. di G. Getto, Firenze, Sansoni, 1964, pp. 1873-94, a p. 1874; P.V. Men-
galdo, op. cit., pp. 234-35. Dante allude a questo topos anche in Purg. XXX, 40-
42: «Tosto che ne la vista mi percosse / l'alta virtù che già m'avea trafitto /
prima ch'io fuor di puerizia fosse. »

36 Cfr. P.V. Mengaldo, op. cit., p. 234 ; F. Figurelli, op. cit., pp. 128-30. Il rap¬
porto tra Dante e Paolo è stato colto nel suo profondo significato da alcuni
critici. E' perciò tanto più sorprendente che qualche eminente commentatore sia
rimasto perplesso di fronte alla menzione di Anania: «In questa scena s'intrav-
vede un significato allegorico imprecisabile» (A. Momigliano, Firenze, Sansoni,
1950, III, p. 776) ; « E' probabilmente un significato simbolico, ma anche questo
ci sfugge» (U. Bosco e G. Reggio, Firenze, Le Monnier, 1979, III, p. 429). Se
citiamo questi giudizi non è per il gusto di additare lacune in due dei migliori
commenti della Commedia, ma semplicemente perché essi sono la dimostrazione
ex contrario della validità di un principio metodologico: la necessità di non
vedere le reminiscenze bibliche in maniera isolata, ma di ricollocarle nel loro con-



Paradiso XXV, 38 e i salmi dei pellegrinaggi 21

testo scritturale, onde cogliere in pieno le sfumature connotative che spesso si
celano dietro una semplice citazione : è il principio che abbiamo cercato di applicare

in questo saggio, ricollegando il verso 38 del canto XXV all'insieme dei cantica

graduum.
37 Cfr. G. Getto, «Il canto della Carità», in op. cit., pp. 103-22, a p. 113; P.V.

Mengaldo, op. cit., p. 239; F. Figurelli, op. cit., pp. 140 e 149. Si veda anche
quanto scrive Agostino commentando il salmo 119: «Nam qui cecidit Adam,
ideo descendit Christus: ille cecidit, ¡Ile descendit; ille cecidit superbia, ille
descendit misericordia.» (op. cit., PL, XXVII, col. 1598 CL, XL, p. 1778).

38 Cfr. M. Corti, «Dante e la Torre di Babele: una nuova allegoria infactis», in //
viaggio testuale, Torino, Einaudi, 1978, pp. 243-56.

39 Cfr. M. Picone, «Peregrinus amoris: la metafora finale», in Vita Nuova e tradi¬
zione romanza, Padova, Liviana, 1979, pp. 129-92; le parole citate sono a p.
129. Si vedano anche i commenti di K. Foster e P. Boyde alle Rime di Dante
(Dante's Lyric Poetry), cit., II, pp. 152-54 e di D. De Robertis alla Vita Nuova,
cit., pp. 239-46.

40 Cfr. B. de Gaiffier, op. cit., pp. 12-15.

41 Cfr. M. Picone, op. cit., pp. 185-86; D. De Robertis, Commento alla Vita
Nuova, cit., p. 240.

42 Su questo passo e, in generale, sul tema del pellegrinaggio cfr. G. Cecchetti, op.
cit.

43 Elenchi di passi della Commedia relativi al pellegrinaggio si trovano in Dante's
Lyric Poetry, a e. di K. Foster e P. Boyde, cit., II, p. 153, in B. Bernabei, voce
«Pellegrino», Enciclopedia dantesca, Roma, Istituto dell'Enciclopedia italiana,
IV, 1973, pp. 369-70 e in M. Picone, op. cit., p. 130, n. 2; ma in nessuno di essi è

menzionato Par. XXV, 38.




	Paradsio XXV, 38 e i salmi dei Pellegrinaggi

