Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 4 (1983)

Artikel: Caupolican : creacion y recreaciones de un mito

Autor: Cifuentes Aldunate, Claudio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-250738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-250738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CAUPOLICAN: CREACION Y RECREACIONES DE UN MITO

Qu’est-ce qu’un mythe, aujourd’hui? Je donnerai tout de suite une
premiére réponse trés simple, qui s’accorde parfaitement avec 1’étymo-
logie: le mythe est une parole.

Roland Barthes

Producto de un analisis agencial de Caupolican, hecho a través de las
lecturas de La A raucana de Alonso de Ercilla y Zuniga, « Caupolican » de
Rubén Dario, incluido en su poemario Az#/, «Caupolican» de José
Santos Chocano, incluido en su poemario Alma América y los poemas
«El Toqui» y «El Empalado» de Pablo Neruda, incluidos en su Canto
General, hemos llegado a establecer el estatuto mitico que surge de las
literarizaciones que dichos autores han hecho de este agente.

Al hablar de estatuto mitico de Caupolican nos estamos refiriendo:
1) al conjunto de significados a que nos remite el paradigma cualificativo
del personaje que surge del estudio de cada una de las literarizaciones del
agente hechas por los autores escogidos, y 2) al didlogo que dichas
significaciones establecen entre si.

Surge el problema de definir el «estatuto mitico» de una manera tal
que permita concentrar todos los posibles sentidos pertinentes al estudio
que hemos hecho de este agente.

Tenemos que advertir que nuestro estudio, por ser un estudio
literario, se centra en la descomposicion significativa de esos componentes
que construyen, creando, al personaje.

Se intenta enseguida un andlisis translingiiistico: el establecimiento
de las relaciones entre los diferentes sistemas axiologicos que construyen
«un Caupolican» al servicio de la intencionalidad ideologica de su(s)
productor(es), privilegiando un aspecto o extendiendo el sistema semio-
logico del texto primerol. En este sentido, nos percatamos, el estatuto
mitico del agente tiene mucho que ver con el concepto de verosimilitud
literaria, es decir un sistema de convenciones que asemejan un discurso
1) a las leyes del género en que pretende inscribirse y 2) a la idea de
«realidad» del periodo historico en que se inscribe. Buscando la defini-
cibn mas amplia diremos que el estatuto mitico, para nosotros, va a
residir en la potencialidad del agente para encarnar un sistema de



60 Claudio Cifuentes Aldunate

comunicaciébn, un mensaje, una manera de significacion, una forma.
Dicha forma, como significado, constituye un eslabéon de un sistema
mayor, es también significante 2. El agente, en sus componentes,
comporta una «idea de realidad» la cual es parte significativa de un
sistema ideologico. En otras palabras, Caupolican es un existente que al
ser escrito (y reescrito) adquiere una envoltura ideoldgica, convirtiéndose
su ser y su historia en mensaje al servicio de un sistema ideoldgico mayor.

Partiremos de la base de que un existente narrativo viene definido por
sus ocurrentes en relacion sujeto - predicado. Este predicado define un
existente en el decir, hacer y pensar, estas tres maneras presentativas de
un agente constituyen su definicion. Esto en lo que concierne a la
narrativa. Cuando el existente se vuelve objeto poetizado de un hablante
lirico, comienza a ser definido por figuras retoricas propias a este género
literario como las comparaciones, metaforas, metonimias, etc. Sea como
fuere, el proceso es siempre un objeto a definir y los procedimientos o
medios con los que se define, ya sea en lo técnico (forma) o en el
contenido (carga semantica). Se trata esta vez de analizar comparativa-
mente el personaje Caupolican, cuya primera presentacion en la literatura
la hiciera Don Alonso de Ercilla y Zuniga en 1569 en La Araucana, canto
épico que cuenta las hazanas de

aquellos espaholes esforzados,
que a la cerviz de Arauco no domada
pusieron duro yugo por la espada3.

Prescindiendo de la historicidad de los hechos, el analisis se centra en la
significacion literal a que apuntan estos cuatro textos.

El Caupolican de primer grado, aquel que nos muestra Ercilla, se nos
presenta como un agente que evoluciona en el concepto que los demas
poseen de él. Existe un hiato entre la adjetivacion del enunciante y la del
contexto que rodea al sujeto del enunciado. Ambas cambian, en sistemas
axiologicos diferentes. Para Ercilla lo que sera pérdida de fama, para los
indigenas sera tirania. En un principio Ercilla nos presenta a Caupolican
como unidad dual, es decir poseedor de dos cualidades supuestamente
contradictorias : la fortaleza fisica y la inteligencia.

En el canto segundo hallamos la primera presentacion del agente
donde se lo define:

fisicamente espiritualmente genealogicamente
- 0jo sin luz grave hijo de Leoacan
fuerte severo

(rasgos compensatorios que  justo
lo conectan con lo gigante, sabio



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 61

fisicamente espiritualmente genealdgicamente

titanico y ciclopico) astuto

— gigante con un 0jo — sagaz
determinado
incansable
valiente
temido
barbaro sagaz
semi rey

En estas tres lineas definitorias del héroe hallamos tres constantes de la
preocupacion humanista-renacentista en el hombre. Nuestro héroe posee
las cualidades deseadas por el hombre de esta época donde se rehacen
vigentes los canones estéticos clasicos de la fortaleza y la sabiduria. A ello
se suma su 0jo muerto que lo analoga a otros héroes de la tradicion de la
literatura clasica (ciclope de la Odisea) y de la tradicion biblica vetero-
testamentaria (Goliat) . El rasgo de firmeza fisica y bélica de Caupolican
establece una relacion entre la designacion de éste por su pueblo come jefe
de la nueva empresa bélica: «Sobre tan firmes hombros descargamos / el
peso y grave carga que tomamos»4, y la designacion de Pedro como jefe
de la iglesia: «Sobre esta piedra edificaré mi iglesia» . En ambos casos
esta presente el elemento «perseverancia» de dos agentes, en relacion de
guias, con un todo que es un pueblo. La perseverancia en Pedro es moral
y para la paz mientras que la de Caupolican es fisica e intelectual, para la
guerra. En ambos casos encontramos el mismo modelo retorico de
designacion.

La unidad dual semantica que constituye Caupolicin en mente y en
cuerpo es una integridad modelo para el hombre humanista que busca su
arquetipo en el hombre clasico. De éste posee la fortaleza fisica y el
epiteto genealogico propios de la épica grecoromana (hijo de leoacan). Se
atisba la cristiandad por la relacion establecida con Pedro, que es
concretada mas tarde con su bautizo. Esta integridad es vista y presentada
por el enunciante. Ella no es vista ni por el pueblo espanol ni por el
araucano que ven soOlo la fuerza del personaje. Su punto de vista es
compartido sin embargo por Colo-Colo, el sabio del pueblo enemigo,
quien conoce la inteligencia bélica de Caupolican.

La segunda presentacion ordena los elementos en inversion especular
respecto a la primera parte que oponia la desnudez barbara al equipa-
miento espanol. Esta vez se nos dan las relaciones:

Jete espanol muerto Jefe araucano vivo
Valdivia Caupolican
muerto vy desnudo vivo y vestido con lo de Valdivia

vencido Victorioso



62 Claudio Cifuentes Aldunate

Estas relaciones establecen la equiparidad bélica donde el desnudo de
ropas y escualido de armas se viste con las del enemigo. Desde la
disparidad bélica anterior era impensable la victoria para el pueblo
araucano. Ahora, victorioso y restablecida la equiparidad, se anula la
relacion invasor fuerte/invadido débil, del inicio del relato, y entra el
posible narrativo de la inversion de roles, como lo postula Caupolican en
el discurso que hace a continuacion :

Entrar la Espana pienso facilmente,
Y al gran Emperador invicto Carlo
al dominio araucano sujetarlo5.

En este discurso Caupolican emplea el sistema axioldgico esparol rena-
centista: la fama que pretende hallar en la invasion de Espana y sujecion
del Emperador Carlos V al dominio araucano, donde se lee la relacion jefe
-invadido : Caupolicin/jefe-invasor: Carlos V, en equidad de fuerzas y
posible inversion de roles para reestablecimiento de la verosimilitud
canonica épica©, No solo se proyecta invertir el orden de roles presentado;
también los proyectos que se atribuyen al uno son traspasados al otro, a
saber: la conquista del viejo mundo

Que tenéis que ganar la fuerte Espana
Y conguistar del mundo la campana’.

La tercera presentacion se nos da en el canto XXX donde las pérdidas
bélicas confluyen en la pérdida de popularidad de Caupolicin. Se inicia
entonces la etapa B del héroe respecto a su etapa anterior. Caupolican es
criticado por la prolongacion de la guerra que prolonga su dignidad de jefe,
estableciendo una tirania al hacerse temer y respetar a través de castigos.
Este proceso de desintegracion de su imagen tiene un posible reestable-
cimiento a través de la elocuencia y el llamado a la unidad nacional en el
azuzamiento contra el enemigo:

Fué tan grave y severo en sus razones,
Y tal la autoridad de su presencia,
Que se llevé los votos y opiniones

En gran conformidad sin diferencia:

Y con 4nimo y firmes intenciones

Le juraron de nuevo la obediencia 8-

Pero esta posibilidad no se desarrolla y la desintegracion de su imagen
continda. Asi lo muestra la cuarta presentacion en el canto XX XII donde
los atributos de Caupolican se concentran en la negatividad : es buscado,
perseguido, se le considera inhumano y cruel persecutor de pacifistas
indios y clandestino.

La quinta y ultima presentacion en el canto XXXIII muestra un



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 63

Caupolican aniquilado, en el limite de la desintegracion de su imagen
iniciada ya en su presentacion tercera: es atrapado en clandestinidad. Su
intencion de mimetizarse es evidenciada por su aspecto «fiero», «bar-
baro» y de «apariencia importante». Ademas por su mujer, quien lo
evidencia rechazandolo. Al mismo tiempo reestablece la adjetivacion
invertida de su segunda presentacion acusandolo de fracaso en su intencién
de conquistar el Viejo Mundo:

¢ Eres tu el capitdn que prometias

De conquistar en breve las Espahas,

Y someter el artico hemisferio

Al yugo y ley del araucano imperio??.

Asi la decadencia de la imagen de Caupolicin se hace total al ser
rechazado politicamente por su pueblo, conyugalmente por su mujer y
literalmente por el enunciante quien ve que el sujeto de su enunciado
pierde un rasgo vital para el hombre humanista-renacentista: «la fama» .
Se habla de caida, de fortuna que declina:

Esto confirma bien Caupolicano,
Famoso capitan y gran guerrero,
Que en el término américo-indiano
Tuvo en las armas el lugar primero:
Mas cargole fortuna asi la mano,
(Dilatandole el término postrero)
Que fué mucho mayor que la subida
La miserable y subita caidal0.

Finalmente Caupolicin sale de su anonimato por decisién propia. Se
presenta aludiendo a su fama anterior como: «el que maté a Valdivia en
Tucapel y desbasto otras ciudades» . En este gesto trata de reconstruir su
imagen e inicia su retorno al estado A de definicion. Postula su ser como
pluridimensional :

No pienses que, aunque muera aqui a tus manos
Ha de faltar cabeza en el Estado,
Que luego habri otros mil Caupolicanos1l.

En su intencion de reconstruir su imagen, lo hace solo hacia el
sistema axiologico espanol, al pedir clemencia ofreciéndose grato a los
proyectos espanoles. Ofrece la paz si su vida es respetada, la obediencia al
rey y a la fe cristiana. Si es muerto vaticina la continuaciéon de la guerra.
Finalmente al ser condenado a muerte, y durante el proceso de ejecucion,
reestablece y complementa su integridad humanista con lo cristiano al
pedir ser bautizado («Se quiso baptizar y ser cristiano»)12, con su fuerza
y valentia al ser ejecutado sin lamentos



64 Claudio Cifuentes Aldunate

Por la escala subi6 tan desenvuelto
Como si de prisiones fuera sueltol3,

con su dignidad (en el sistema axiologico europeo) al rechazar al verdugo
negro

¢Como qué? en cristiandad y pecho honrado

Cabe cosa tan fuera de medida

Que a un hombre como yo tan sefalado
Le dé muerte una mano asi abatida?m,

con su muerte de monarca al morir temido mads alla de la muerte:

Sosegado qued6 de la manera

Que si asentado en talamo estuviera. (...)
Era el miedo en los barbaros tan fuerte
Que no osaban dejar de respetarle 1.

En conclusion, el poema de Ercilla muestra cinco etapas de Caupolican
que corresponden a cinco presentaciones :
a) Unidad dual. Fuerza corporal e inteligencia al servicio de su pueblo.

Vencedor, famoso y en equidad de roles con Carlos V.

b) Desintegracion de su imagen. Unidad dual de fuerza e inteligencia al
servicio de si mismo. Pérdidas bélicas, pérdida de prestigio y de fama.

c) Reestablecimiento parcial de su imagen a través de la elocuencia y
sagacidad.

d) Desintegracion total de su imagen en la persecucion y apresamiento.

e) Recuperacion de su integridad a través del bautizo y la muerte.

Valiente, temido y digno, es ejecutado con el atributo cristiano del

que carecia.

Este relato de primer grado constituye la primera noticia sobre
Caupolican. En él se construye una historia (mito) que pretende resolver
la contradiccion conquistador/conquistado a través de un sincretismo en
el que «el mejor» de los naturales de Arauco se reviste de virtudes que lo
hacen «el mejor» segun el sistema axiologico espanol. La historia se
(des)construye en las unidades narrativas siguientes :

— Un hombre debe guiar al pueblo araucano contra el pueblo espanol.

— Ese hombre, para el pueblo, debe ser el mas fuerte.

— Ese hombre, para el anciano Colo Colo, debe ser el mas sabio.

— La eleccibn se somete a una prueba (soportar el peso de un gran
tronco).

— Caupolican, el ultimo competidor, vence luego de soportarlo durange
tres dias y tres noches.

— Caupolican es elegido general.

— Proceso de victorias araucanas.



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 65

— Proceso de victorias espanolas.

— Decadencia de la imagen de Caupolican (rechazado como jefe).
— Caupolican clandestino.

— Caupolican apresado.

— Condenado a muerte.

— Se convierte al cristianismo.

— Muere ejemplarmente.

De la totalidad de las unidades narrativas que construyen la historia de
Caupolican, las sucesivas literarizaciones de este agente van a tomar parte
de ellas. atribuyéndole un significado diferente. Cada literarizacion va a
constituir una «lectura» del héroe, y como tal va a interpretarlo de una
manera diferente. Nuestro trabajo propone continuar con el orden
siguiente :

— José Santos Chocano
— Rubén Dario
— Pablo Neruda.

EL « CAUPOLICAN » DE JOSE SANTOS CHOCANO

Incluido en el « Triptico Heroico» de Alma América

CAUPOLICAN

Ya todos los caciques probaron el madero.

«¢;Quién falta?», y la respuesta fue un arrogante: ¢ i Yo!»
«iYo!», dijo; vy, en la forma de una vision de Homero,
del fondo de los bosques Caupolican surgi6.

Echése el tronco encima, con ademan ligero,

y estremecerse pudo, pero doblarse no.

Bajo sus pies, tres dias crujir hizo el sendero,

y estuvo andando... andando... y andando se durmio.

Andando, asi, dormido, vio en suenos al verdugo:
¢l muerto sobre un tronco, su raza con el yugo,
inutil todo esfuerzo y el mundo siempre igual.

Por eso, al tercer dia de andar por valle y sierra,
el tronco alzé en los aires y lo clavo en la tierra,
i como si el tronco fuese su mismo pedestal!

El Caupolicin de ].S. Chocano comienza presentando al héroe:

1 Como vencedor («ya todos los caciques probaron el madero»)
2 como divino («en la forma de una visiobn de Homero, del fondo de los
bosques (...) surgio»),

donde surge en la forma de una vision homérica, sumandose su calidad de
vencedor a lo clasico y divino. El origen, ese de donde surge, ese fondo de



66 Claudio Cifuentes Aldunate

los bosques, es un punto fisico y al mismo tiempo por su pluralidad
genérica nos remite a un topico de lo mitoloégico-maravilloso.

El segundo cuarteto hace incapié en la enormidad de Caupolicin al
describir la prueba estableciendo las relaciones de peso y soporte en una
logica diferente, es decir, no haciendo pesar el tronco sobre Caupolican
sino sumando el peso, de éste y el del tronco, a la tierra que los sostiene
(«cruje el sendero»).

El hablante lirico se sitiia en el Caupolicin de la prueba y desde alli lo
establece como significante. Para ello interpreta el hecho no como vigilia
de esfuerzo sino como suefio de esfuerzo, es decir que el héroe durante la
pruebacamina, duerme, sostiene y suena ( « y estuvo andando... andando...
y andando se durmi6») 16,

En el primer terceto el poema se situa en Jlo sorado, que es la
premonicion de la inutilidad de la prueba vista como sacrificio. Lo visto:
el verdugo, su muerte sobre el tronco, su raza con el yugo y el mundo
siempre igual, establecen una clara relacion de la prueba de Caupolican
con el via Crucis cristiano, donde se analogan los elementos :

Prueba del Tronco Via Crucis

verdugo verdugos

se camina y se sostiene un tronco Se camina y Se sostiene una cruz

muere sobre un tronco (estaca) muere sobre una cruz
muere sin liberar su pueblo muere liberando su pueblo
(raza con el yugo) (raza sin el yugo)
inutilidad del sacrificio ~utilidad del sacrificio

no altera el orden local altera el orden universal
(mundo siempre igual) (mundo que cambia)

Finalmente el wltimo terceto corrobora las analogias a que alude el
poema en la estrofa anterior. El poema constituye una interpretacion de la
prueba de Caupolican : esta finaliza no porque el héroe no posea ya fuerzas
sino por la premonicion que le da la certeza de la inutilidad de sus fuerzas.
«Por eso» clava el tronco en la tierra y en este gesto construye el pedestal
de su muerte : «como si el tronco fuera su mismo pedestal » . Al clavar el
arbol da el pedestal de su muerte y establece un paralelo con Galvarino,
ese otro personaje de La A raucana, quien ofrece su otra mano y su cabeza
para ser cortadas. Ambas acciones se inscriben en el sistema axioldgico
ercillano en que la dignidad de la muerte, no ser, supera el «ser vencido»,
no obstante la inutilidad de este hecho.

El poema toma dos unidades narrativas (mitemas) del mito total: la
prueba y la muerte. La primera como manifestacién premonitiva de la
segunda. El poema confunde ambos momentos en el establecimiento de’



Caupolican: creacién y recreaciones de un mito 67

un dialogo con el Via Crucis en lo cual el héroe se convierte en portador
de un mensaje antimesianico.

EL. CAUPOLICAN DE RUBEN DARIO. Incluido en Azul
CAUPOLICAN

Es algo formidable que vi6 la vieja raza;

robusto tronco de 4arbol al hombro de un campeén
salvaje y aguerrido, cuya fornida maza

blandiera el brazo de Hércules, o el brazo de Sansén.

Por cascos sus cabellos, su pecho por coraje,
pudiera tal guerrero, de Arauco en la region,
lancero de los bosques, Nemrod que todo caza,
desjarretar un toro, o estrangular un leén.

Anduvo, anduvo, anduvo. Le vio la luz del dia,
le vi6 la tarde palida, le vi6 la noche fria,
y siempre el tronco del 4rbol a cuestas del titan.

«jEl Toqui, el toqui!» clama la conmovida casta,
anduvo, anduvo, anduvo. La aurora dijo «basta»,
e irguiose la alta frente del gran Caupolicin.

El primer cuarteto describe estableciendo una relacién comparantes/
comparado con dos elementos que aluden a la fortaleza y heroica de la
tradicion greco-romana (Hercules) y de la tradicion cristiana (Sanson).
A mbos incluidos en «lo occidental » por oposicion a «lo no occidental ».
Se trata de oponer dos fortalezas:

cristiana-occidental no cristiana — no occidental
(Sansén — Hércules) (Caupolican)
espanola araucana

En este juego es la heroicidad cristiana-occidental la que es amena-
zada por Caupolican, representante de la heroicidad araucana. El
segundo cuarteto establece la comparacion de Caupolican con un
elemento ausente: el conquistador, representado en los elementos
«cascos y coraza» que son las carencias del héroe ya que dichos
elementos, en él, estan sustituidos por lo corporal (cabellos y pechos
respectivamente) . El hablante lirico apunta a una disparidad bélica por
una carencia (cascos, coraza) y a una equiparidad que se reestablece por
la sustitucion:

Cascos cabellos
coraza pechos



68 Claudio Cifuentes Aldunate

Alude en ello a una condicién del canon retoérico épico: la paridad
bélica, ausente en La Araucana, pero presente por su misma ausencia.
El tercer verso de esta estrofa recompara a Caupolican con Nemrod,
personaje biblico, e insiste en la comparacion con los héroes de la
tradicion cristiana-occidental. Al decir que es capaz de desjarretar un
toro (Sanson) o estrangular un leon (Hércules), establece una superla-
tivizacion de la fortaleza de Caupolican, lo hace capaz de dos acciones
que pudieron dos héroes distintos, es decir, uno, no occidental, puede lo
que pudieron dos occidentales, uno biblico y otro pagano.

Desjarretar un toro y estrangular un léon son dos modos de pasar a
la historia del mito y de la heroicidad, son dos hechos con los que se
compara la prueba del arbol descrita en la tercera y cuarta estrofal’. El
verso que da término al poema, luego de narrar la prueba («e irguitse la
alta frente del gran Caupolican»), utiliza al verbo erguir en dos sentidos
posibles de lectura:

— erguir (se) levantar (la frente) como hecho fisico luego de dejar el
tronco,

— erguir (se) ser erguido: alude a la soberbia, al orgullo:
1. de vencer entre araucanos
2. de vencer implicitamente la heroicidad cristiana-occidental.

El poema en general juega con las dos oposiciones implicitas:

espanol no espanol

heroicidad cristiana heroicidad araucana
disparidad bélica paridad bélica

presencia de accesorios beélicos ausencia de accesorios bélicos
capacidad heroica de dos héroes capacidad heroica de un héroe
en dos hechos en dos hechos

inferioridad superioridad

antiépico por las desventajas que épico por luchar sin necesidad
da con sus armas de armas

La literarizacion de Caupolican que nos da Dario se centra en la
fuerza mitica del héroe desnudo frente al invasor armado. La prueba,
como unidad significativa de relato, como mitema, entra en el poema
extendiendo su valor semantico. No se trata solo de una victoria de
Caupolican sobre sus companeros, también es una victoria de su forta-
leza nativa confrontada a la heroicidad muscular-mitica de occidente
(Heércules, Sanson, Nemrod).

Las contradicciones desnudez barbara / aperamiento bélico espaiol,
quedan resueltas por esa fortaleza del natural que equipara y reestablece
la disparidad bélica inicial del relato de primer grado. Asi lo demuestran
los paradigmas de los sujetos en pugna arriba esquematizados.



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito

CAUPOLICAN EN PABLO NERUDA, Dos poemas

TOQUI CAUPOLICAN

En la cepa secreta del rauli

crecioé Caupolican, torso y tormenta,
y cuando hacia las armas invasoras
su pueblo dirigio,

anduvo el arbol,

anduvo el arbol duro de la patria.
Los invasores vieron el follaje
moverse en medio de la bruma verde,
las gruesas ramas y la vestidura

de innumerables hojas y amenazas,
el tronco terrenal hacerse pueblo,
las raices salir del territorio.
Supieron que la hora habia acudido
al reloj de la vida y de la muerte.

Otros arboles con él vinieron.

Toda la raza de ramajes rojos,

todas las trenzas del dolor silvestre,
todo el nudo del odio en la madera.
Caupolican, su mascara de lianas
levanta frente al invasor perdido:

no es la pintada pluma emperadora,
no es el trono de plantas olorosas,

no es el resplandeciente collar del sacerdote,
no es el guante ni el principe dorado:
es un rostro del bosque,

un mascarén de acacias arrasadas,
una figura rota por la lluvia,

una cabeza con enredaderas.

De Caupolican el Toqui es la mirada
hundida, de universo montanoso,
los ojos implacables de la tierra,

y las mejillas del titan son muros
escalados por rayos y raices.

EL EMPALADO
Pero Caupolican llegé al tormento.

Ensartado en la lanza del suplicio,
entro en la muerte lenta de los 4rboles.



70 Claudio Cifuentes Aldunate

Arauco repleg6 su ataque verde,
sinti6 en las sombras el escalofrio,
clavé en la tierra la cabeza,

se agazapo con sus dolores.

El Toqui dormia en la muerte.
Un ruido de hierro llegaba

del campamento, una corona

de carcajadas extranjeras,

y hacia los bosques enlutados

solo la noche palpitaba.

No era el dolor, la mordedura
del volcan abierto en las visceras,
era solo un sueno del bosque,

el arbol que se desangraba.

En las entranas de mi patria
entraba la punta asesina
hiriendo las tierras sagradas.
La sangre quemante caia

de silencio en silencio, abajo,
hacia donde est4 la semilla
esperando la primavera.

Mas hondo caia esta sangre.
Hacia las raices caia.
Hacia los muertos caia.

Hacia los que iban a nacer.

Para facilidad de nuestro andlisis, reconocemos en la estructura
externa del primer poema: una tirada de doce versos, un par de versos
separatorios, un verso aislado, una segunda tirada de trece versos y la
ultima tirada de cinco versos. En el segundo poema reconocemos: un
primer verso aislado, un par de versos, una primera tirada de diez
versos, una segunda tirada de cuatro versos, una tercera de siete versos
y una ultima de cuatro versos aislados.

TOQUI CAUPOLICAN

Los atributos que delinean la figura de Caupolican, en Neruda
mezclan la adjetivacion directa con la metafora. La presentacion
nerudiana le atribuye su origen del rauli, arbol caracterizado por su
enormidad y fortaleza. A este atributo mitico («de la cepa secreta del
rauli»), se suma el sustantivo adjetivado: «torso», que atribuye la



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 71

parcialidad corporal del torso a la totalidad corporal de Caupolican.

Torso y rauli permiten adicionar significados de cuerpo y vegetaciéon que

nos remiten a «tronco», idea latente que juega fonéticamente con la

palabra patente «torso». Un segundo atributo «tormenta», hace a

Caupolican participar de un significado de la naturaleza en su estado de

mayor efervenscencia («crecid Caupolican torso y tormenta»).

Significados de furia y fortaleza se encuentran fonologicamente
apoyadas por el inicio de las cuatro palabras del verso: cre, Cau, tor,
tor, consonantes duras oclusivas mezcladas en tres casos — cre, tor, tor
— con la vibrante multiple /r/ remitiéndonos fonéticamente también a
la onomatopeya del sonido de la trutruca, instrumento ceremonial
araucano (tor, tor).

Los cuatro versos siguientes (3°, 4°, 5° y 6°)

a) instituyen a CaupolicAn como una pluralidad adicionada a su pueblo
(«anduvo el arbol duro de la patria»),

b) establecen la oposicion fundamental: invasor/invadidos, que en lo
sucesivo se relacionan en cuanto visor/vistos respectivamente.

Los seis versos siguientes (del 7° al 12°) de esta tirada reiteran la
idea que asocia a Caupolican con lo vegetal acompanandola esta vez de
una complicidad entre naturaleza y natural :

— Los versos 7° y 8° nos dan los significantes «follaje movedizo» que
nos remiten al pueblo araucano, al arbol que anda, y al natural que
se mimetiza con los significantes «bruma verde», que nos remiten al
follaje real de la naturaleza en clara complicidad con el natural.

— Los versos 9° y 10° hacen extensible la identificacion de Caupolican
con la naturaleza al pueblo araucano en su totalidad. Se nos habla de
«gruesas ramas» (torsos vegetales), de «vestidura de hojas» (ele-
mento ocultante) y «amenazas» : atributo humano que al ser adjudi-
cado a lo natural (rama y hojas) establece una plurisemancia que
identifica lo humano-natural con lo vegetal-natural.

Aquel «arbol que camina» en el verso 5°, vuelve a ser nombrado e
identificado explicitamente con el pueblo en los versos 11 y 12 al aludir
al desplazamiento bélico araucano («el tronco terrenal hacerse pueblo, /
las raices salir del territorio. »).

En los versos 13° y 14° el hablante lirico explicita que este gesto es
anunciador de la guerra donde la lucha entre la vida y la muerte van a
constituir el medo de fundar la conquista y marcar el concepto temporal
del invasor. Alli los elementos «hora», «reloj», «vida» y «muerte»
constituyen significantes no solo de tiempo sino de su concepto mismo
de perecibilidad. El verso aislado siguiente extiende nuevamente la
identificacion de CaupolicAin con lo vegetal a la totalidad del pueblo
araucano: «Otros arboles con él vinieron» .

La segunda tirada del poema va a constituir la presentacion del



72 Claudio Cifuentes Aldunate

pueblo araucano y de su lider al invasor, conservando siempre la
dicotomia establecida :

espanol araucano
visor Visto

el que llega el que estaba
foraneo natural

En los tres primeros versos de esta segunda tirada se produce una
fusion entre naturaleza y natural. El hablante lirico establece una
neutralizacion de lo humano y una humanizacion de la naturaleza.
A mbas entidades, naturaleza y natural, asocian sus esencias y atributos
al darle a la raza (natural) propiedades de la naturaleza (ramajes) y a
ésta un atributo del natural (rojo). Al mismo tiempo da al elemento
«trenza» una doble posibilidad de existencia: la trenza de lianas (natu-
raleza) y la ornamentacion capilar del natural. La adjetivacion de
«silvestre» es un nuevo elemento equivoco que puede corresponder a
ambas tipologias de «trenza». Enseguida se atribuye un sentimiento del
natural (el odio) a un elemento de la naturaleza: el arbol. Este odio
adquiere presencia en un «nudo» que es nuevamente un elemento
equivoco que en sentido figurado puede corresponder a lo humano y en
lo literal al arbol. Pero habiendo establecido ya en los primeros versos
del poema la identificacion pueblo = arbol, el atributo se vuelve
plurisemantico.

El cuarto verso de esta segunda tirada se centra en la presentacion de
Caupolican al invasor. Dicha presentacidn separa aparentemente los
elementos natural/naturaleza, antes en fusion, en una relacion ocul-
tante/oculto al aludir a Caupolican y a su mascara de lianas como
entidades aparte.

Los ochos versos siguientes van a dividirse en dos grupos de a cuatro
donde en los cuatro primeros el hablante lirico muestra desde la
perspectiva del invasor lo que éste «no ve» en Caupolican en cuanto ser
natural (de naturalidad) oponiéndolo en este caso a la artificialidad de:
a) una corte azteca (pluma emperadora)

b) una corte caribena (trono de plantas olorosas)
c) la corte azteca o incaica (resplandeciente collar del sacerdote)
d) una corte europea (guante, principe dorado).

Esto constituira la espectativa frustrada del conquistador, lo que
esperaba ver y que no vi6. Lo visto en cambio es una prolongacion de la
naturaleza. Tras la mascara de lianas est4d el bosque, las acacias, una
figura vegetal rota por la lluvia, una cabeza con enredaderas... Con ello,
Neruda plantea que la relacion ocultante/oculto (Caupolican/méascara
de lianas), es una relacion engafosa dado que el elemento oculto
(natural) y la naturaleza poseen una misma esencia. Esta idea queda



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 73

corroborada en los cinco versos que constituyen la tltima tirada dandole a
la naturaleza atributos del natural :

«mirada hundida» a la montana
«ojos implacables» a la tierra
«mejillas de titin» a las penas.

EL EMPALADO

El segundo texto nerudiano establece una unioén sistematica con el
anterior. Vista la presentacion de Caupolican, pasamos a la interpre-
tacion de su muerte.

Los tres primeros versos aluden a la conjuncion del arbol-suplicio y el
arbol-Caupolican en refusiéon: «Ensartado en la lanza del suplicio entrd
en la muerte lenta de los arboles», donde su muerte de arbol viene
ejecutada en una pica de madera.

La primera tirada da cuenta de las reacciones de Arauco espectante y
de luto, y de los victimarios celebrantes de la muerte de Caupolican. Los
atributos y las acciones una vez mas conectan a los naturales con lo
natural y a los espanoles con lo artificial :

Araucanos espanoles

«repliega el verde (ataque)» «ruido de hierro»

(remite al bosque) (remite a la forja)

«clava su cabeza en la tierra» «hace una corona de carcajadas
extranjeras »

(remite a la cabeza descoronada y (remite a la entidad monarquica

en conjuncion con la tierra) representada en la crueldad y en

lo extranjero)

La segunda tirada de cuatro versos insiste en la comunidad entre el
arbol y Caupolican donde se asocian significados de muerte y suefo,
pueblo y bosque, Caupolican y arbol. El «suefio del bosque » nos remite
a la muerte del pueblo y al simbolizante que tiene en Caupolican («el
arbol que se desangraba.»).

La tercera tirada pluraliza a Caupolician en la patria entera. Nueva-
mente una identificacion telurica: Caupolicin = tierra. La estaca
victimaria penetra la tierra (Caupolican) y ésta(e) se desangra hacia si
misma(o) . La sangre cae hacia abajo, un abajo que nos remite al futuro
(«donde esta la semilla esperando la primavera»), es decir el futuro de
Arauco.

Los cuatro altimos versos aluden a la resurreccion de los muertos
por la guerra. La sangre cae hacia los sepultos, fertilizandolos y posibili-
tando su resurreccion («hacia los que iban a nacer»). La relacion
establecida: tierra/madre ; sepultos/hijos; sangre/fertilizante ; muerte/



74 Claudio Cifuentes Aldunate

resurreccion, nos remite a la segunda tirada de «surgen los hombres»
donde se establecen las relaciones: tierra/utero; estaca/pene; guerra/
violacion.

El primer poema nerudiano construye al héroe y a su pueblo
confundiendo sus esencias con las de la naturaleza en perfecta compli-
cidad. El poema opone estos existentes y sus valores a los del pueblo
invasor. El segundo poema se construye sobre la interpretacion de la
muerte del héroe como un proceso de conjunciones que «reintegran» la
materia separada. La estaca victimaria, de esencia arborea, se refunde a
la victima de esa misma esencia. La violencia de la refusion produce el
desangre «del arbol Caupolican» en un proceso de reintegracion hacia la
tierra materna. Se trata de un retorno al origen de la materia a la
materia. La estaca hiere a Caupolican (el arbol al arbol) y estos se
desangran hacia la tierra. Esa sangre hara revivir a los que esperan.

Neruda reconstruye el mito Caupolican de un modo analogo al mito
del Ave Fénix. Su poesia lo lleva a plantear una metafisica de la materia
que resuelve la contradiccion vida — muerte. La muerte del «Empalado»
implica refusion de la materia hacia la materia: ( (estaca + Caupolican)
+ tierra). Esta refusion provoca la fecundacion o resurreccion de los
que esperan. El mito de Caupolican, en Neruda, adquiere asi un claro
valor mesianico, de mensaje positivo. Dialoga asi polémicamente con el
texto de José Santos Chocano que presenta un Caupolican antimesianico,
un elegido para un sacrificio inutil e intrascendente.



UQIEIYUIPE

BLI9JEW B[ 3P UQIdRW
-JOJSURI) B[ U2 UQIDIDLINSII
B[ — 9}JanuWl nS U0 —
elriqisod anb azquioy 2 £
BZ3[BINIBU B[ 3P UQIDBIZNUI

[BU31ID] BIDUISD
owod 3013y [e e121diaiul

BZ3[RINJRU A [EJNIBU 2JIUD
ajuasede uQUNASIp 4
[ea ugunluod anua ofanl

BZo[BINIBU
B[ BIIUOD 3JqWIOY S/A
BZ3[BINJBU B] UOD 3IquWoy

ooLIN [

oanrsod a1dwals

epnIaN

SEIUId
sop anus ugeiedwod

ouedLIdWeE
o[ ap oluarwelndaiqos

Jouradns
owod 3019y |k elaidiaul

[eInIBU
ez1ang 1od ed1jaq peplied

oladesap
Jod ed1]2q pepriedsip

eadoina peprioLIajul
/A eUBDLIDWE peplionadns

001Ul

oamsod axdwiats

opeq uqny

SOYLIOES
SOp anua ugeredwod

euefed
ugIUapal owod eqanid gl
ewnsaqns anb owsiuisad

OpesedeJ] JO1Uapal
owod 3013y [e elaidiajur

ug ns ap pepirRnul

Jod eqoarnud e[ ap ouopueqe
oanuowaid ouans

OIIJLIdeS [3p pepH1N d[qisod
opesuadwodal aiquoy

S/A 0ZI3NJS3 NS U
opesuadwodal ou iquoy

0S0I311aJ

oansod ardwoats

ouedoy") sOyueg sof

ugroerreu £ ugiddiiosap

(eood3

B[ 9P BLUISIS) PEPUBIISLID
‘pZo[B1J0} ‘BlIUIEA ‘BUUE]
:oanisod owod aknpour

ouensu-egIsiuBWINY
uoued ungas eiardiajul

91J3NW B[ US BSOWE]

£ e191dwod [enp peprun
ewej uis £

eja1dwodul [enp peprun

esowej oJad
e19]dwodul [enp peprun

0J§31U-0U AIqUIOY
S /A 01831Uf 31quioy

eistuBwIny
-00158[> odidpanbae
[eJowr £ 00119153

oanisod
oanedau
oamsod

LilLar |

TYALXALIALNI OAISYIONOD OdAdVvIO

SOJUSIWIPII0IJ

opeajdwa 021ZQ[0IXE BWIISIG

BOnIW uQeIIdIAU]

$0$3201d

ugio1sodo ap sodi T,

uQidridsap
B[ ua sopesn so31pon)

«uedifodne)) »

uaFeWl e[ 9p uQNjoAY]
SANOIDINIZAA
SHIOLNV



76 Claudio Cifuentes Aldunate

EXPLICACION DE TERMINOS DE « DEFINICIONES »

Finalmente hacemos algunas observaciones al cuadro conclusivo que
hemos establecido en nuestro analisis.

Primeramente, en lo que respecta a la positividad del héroe a que
nos referimos en la «evolucién de la imagen», se trata de comparar las
diferentes valorizaciones que poseen cada uno de los enunciantes (o
hablantes liricos segun corresponda) respecto del sujeto de sus enun-
ciados (u objetos poetizados). La positividad apuntaria a lo que en
narrativa se ha dado a llamar «perspectiva con», en el caso de que el
enunciante participe del sistema de valores y conductas del sujeto de su
enunciado.

Cuando nos referimos a los coédigos usados en la descripcion, alu-
dimos a «ese momento» que nos envia a un «ya visto», «ya oido», «ya
leido», en fin a ese otro lugar de la cultura que permite que el texto
pueda ser leido y re-conocido. (Segun el creador de esta categoria,
Roland Barthes).

Al decir «interpretacion mitica» nos referimos a la literarizacion del
héroe. Tomamos el concepto de reescritura: Cada relato que escribe al
héroe lo reescribe transformandolo. La transformacion constituye una
nueva version de un mito, una nueva lectura de un mito anterior. Toda
escritura en tanto reescritura inscribe una interpretacion.

Al hablar de «sistema axiologico» nos referimos a los valores-
componentes de la anterior interpretacion.

Cabria destacar que nuestro analisis y su resultado — el cuadro — se
han centrado exclusivamente sobre el contenido, a excepcion de ciertas
referencias a los «procedimientos» ; ello, pues estimamos que la perti-
nencia de este analisis comparativo se centra no en las diferencias de
versificacion, estrofas y actitudes liricas, sino en lo que queda expuesto.
Lo que se soslaya se hace en la conciencia de que su estudio no aportaria
mayores luces sobre los resultados de este analisis.

Claudio Cifuentes Aldunate
Odense, Dinamarca



Caupolican: creacion y recreaciones de un mito 77

BIBLIOGRAFIA

— Alonso de Ercilla y Zuniga, La Araucana, Editorial Nacimiento, Santiago, Chile,
1933;

— José Santos Chocano, Alma América, Madrid, 1906.
— Rubeén Dario, Azul, Valparaiso, Chile, 1888.
— Pablo Neruda, Canto General, Talleres Graficos de la Nacion, México, 1950.

— Ramona Lagos, « El incuplimiento de la programaciéon épica en La Araucana de
Alonso de Ercilla», Revista Iberoamericana.

— Roland Barthes, Mythologies, Paris, Editions du Seuil, 1957.

— Roland Barthes, «El discurso de la historia», en Estructuralismo y literatura,
Ediciones Nueva Vision, Buenos Aires, 1970.

— Dan Sperber, Le structuralisme en anthropologie, Paris, Editions du Seuil, 1968.

NOTAS

1 Este texto, para facilidad de nuestro estudio, sera el de primer grado en relacién a
los otros tres poemas: Caupolicdn de J.S. Chocano, Caupolicéin de Rubén Dario y,
de Pablo Neruda, los poemas en continuidad: E/ Toqui y El Empalado, que seran
los textos de segundo grado.

2 Roland Barthes: Mythologies, p. 195.

3 Alonso de Ercilla y Zuniga: La Araucana, Canto I, estrofa primera.
4 La Araucana. Canto II.

S La Araucana. Canto VIIL.

6 Ramona Lagos establece los cinones de verosimilitud épica en su trabajo: «El
incumplimiento de la programacion épica en Lg Araucana de Alonso de Ercilla»,
Revista Iberoamericana.

7 La Araucana. Canto XIII.

8 La Araucana. Canto XXX.

9 La Araucana. Canto XXXIII.
10 La Araucana. Canto XXXIV.
11 La Araucana. Canto XXXIV.
12, 13, 14, 15 La Araucana. Canto XXXIV.
16 Iteracién que alude en su cifra (3) a los tres dias de la prueba.

17 En ella viene utilizado el mismo procedimiento de J.S. Chocano: la iteracién del
verbo andar que alude a los tres dias de la prueba.






	Caupolicán : creación y recreaciones de un mito

