
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 4 (1983)

Artikel: Caupolicán : creación y recreaciones de un mito

Autor: Cifuentes Aldunate, Claudio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-250738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-250738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CAUPOLICAN : CREACIÓN Y RECREACIONES DE UN MITO

Qu'est-ce qu'un mythe, aujourd'hui? Je donnerai tout de suite une
première réponse très simple, qui s'accorde parfaitement avec l'étymo-
logie: le mythe est une parole.

Roland Barthes

Producto de un análisis agencial de Caupolicán, hecho a través de las

lecturas de La Araucana de Alonso de Erciïla y Zuñiga, «Caupolicán» de

Rubén Darío, incluido en su poemario Azul, «Caupolicán» de José

Santos Chocano, incluido en su poemario Alma América y los poemas
«El Toqui» y «El Empalado» de Pablo Neruda, incluidos en su Canto

General, hemos llegado a establecer el estatuto mítico que surge de las
literarizaciones que dichos autores han hecho de este agente.

Al hablar de estatuto mítico de Caupolicán nos estamos refiriendo:
1) al conjunto de significados a que nos remite el paradigma cualificativo
del personaje que surge del estudio de cada una de las literarizaciones del

agente hechas por los autores escogidos, y 2) al diálogo que dichas

significaciones establecen entre sí.

Surge el problema de definir el « estatuto mítico » de una manera tal
que permita concentrar todos los posibles sentidos pertinentes al estudio

que hemos hecho de este agente.
Tenemos que advertir que nuestro estudio, por ser un estudio

literario, se centra en la descomposición significativa de esos componentes
que construyen, creando, al personaje.

Se intenta enseguida un análisis translingüístico : el establecimiento
de las relaciones entre los diferentes sistemas axiológicos que construyen
«un Caupolicán» al servicio de la intencionalidad ideológica de su(s)
productor(es), privilegiando un aspecto o extendiendo el sistema semio-

lógico del texto primerol. En este sentido, nos percatamos, el estatuto
mítico del agente tiene mucho que ver con el concepto de verosimilitud
literaria, es decir un sistema de convenciones que asemejan un discurso
1) a las leyes del género en que pretende inscribirse y 2) a la idea de

«realidad» del período histórico en que se inscribe. Buscando la definición

más amplia diremos que el estatuto mítico, para nosotros, va a

residir en la potencialidad del agente para encarnar un sistema de



60 Claudio Cifuentes Aldunate

comunicación, un mensaje, una manera de significación, una forma.
Dicha forma, como significado, constituye un eslabón de un sistema

mayor, es también significante2. El agente, en sus componentes,
comporta una «idea de realidad» la cual es parte significativa de un
sistema ideológico. En otras palabras, Caupolicán es un existente que al

ser escrito (y reescrito) adquiere una envoltura ideológica, convirtiéndose
su ser y su historia en mensaje al servicio de un sistema ideológico mayor.

Partiremos de la base de que un existente narrativo viene definido por
sus ocurrentes en relación sujeto - predicado. Este predicado define un
existente en el decir, hacer y pensar, estas tres maneras presentativas de

un agente constituyen su definición. Esto en lo que concierne a la
narrativa. Cuando el existente se vuelve objeto poetizado de un hablante

lírico, comienza a ser definido por figuras retóricas propias a este género
literario como las comparaciones, metáforas, metonimias, etc. Sea como
fuere, el proceso es siempre un objeto a definir y los procedimientos o
medios con los que se define, ya sea en lo técnico (forma) o en el
contenido (carga semántica). Se trata esta vez de analizar comparativamente

el personaje Caupolicán, cuya primera presentación en la literatura
la hiciera Don Alonso de Ercilla y Zuñiga en 1569 en La Araucana, canto
épico que cuenta las hazañas de

aquellos españoles esforzados,

que a la cerviz de Arauco no domada

pusieron duro yugo por la espada 3.

Prescindiendo de la historicidad de los hechos, el análisis se centra en la

significación literal a que apuntan estos cuatro textos.
El Caupolicán de primer grado, aquel que nos muestra Ercilla, se nos

presenta como un agente que evoluciona en el concepto que los demás

poseen de él. Existe un hiato entre la adjetivación del enunciante y la del

contexto que rodea al sujeto del enunciado. Ambas cambian, en sistemas

axiológicos diferentes. Para Ercilla lo que será pérdida de fama, para los

indígenas será tiranía. En un principio Ercilla nos presenta a Caupolicán
como unidad dual, es decir poseedor de dos cualidades supuestamente
contradictorias : la fortaleza física y la inteligencia.

En el canto segundo hallamos la primera presentación del agente
donde se lo define :

físicamente espiritualmente genealógicamente

ojo sin luz grave hijo de Leoacán
fuerte severo
(rasgos compensatorios que justo
lo conectan con lo gigante, sabio



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 61

físicamente espiritualmente genealógicamente

titánico y ciclópico) astuto
— gigante con un ojo — sagaz

determinado
incansable
valiente
temido
bárbaro sagaz
semi rey

En estas tres líneas definitorias del héroe hallamos tres constantes de la
preocupación humanista-renacentista en el hombre. Nuestro héroe posee
las cualidades deseadas por el hombre de esta época dónde se rehacen

vigentes los cánones estéticos clásicos de la fortaleza y la sabiduría. A ello
se suma su ojo muerto que lo analoga a otros héroes de la tradición de la
literatura clásica (cíclope de la Odisea) y de la tradición bíblica
veterotestamentaria (Goliat). El rasgo de firmeza física y bélica de Caupolicán
establece una relación entre la designación de éste por su pueblo come jefe
de la nueva empresa bélica : « Sobre tan firmes hombros descargamos / el

peso y grave carga que tomamos»4, y la designación de Pedro como jefe
de la iglesia: «Sobre esta piedra edificaré mi iglesia». En ambos casos
está presente el elemento «perseverancia» de dos agentes, en relación de

guías, con un todo que es un pueblo. La perseverancia en Pedro es moral

y para la paz mientras que la de Caupolicán es física e intelectual, para la

guerra. En ambos casos encontramos el mismo modelo retórico de

designación.
La unidad dual semántica que constituye Caupolicán en mente y en

cuerpo es una integridad modelo para el hombre humanista que busca su

arquetipo en el hombre clásico. De éste posee la fortaleza física y el

epíteto genealógico propios de la épica grecoromana (hijo de leoacán). Se

atisba la cristiandad por la relación establecida con Pedro, que es

concretada más tarde con su bautizo. Esta integridad es vista y presentada

por el enunciante. Ella no es vista ni por el pueblo español ni por el

araucano que ven sólo la fuerza del personaje. Su punto de vista es

compartido sin embargo por Colo-Colo, el sabio del pueblo enemigo,
quien conoce la inteligencia bélica de Caupolicán.

La segunda presentación ordena los elementos en inversión especular

respecto a la primera parte que oponía la desnudez bárbara al equipamiento

español. Esta vez se nos dan las relaciones :

Jefe español muerto Jefe araucano vivo
Valdivia Caupolicán
muerto y desnudo vivo y vestido con lo de Valdivia
vencido victorioso



62 Claudio Cifuentes Aldunate

Estas relaciones establecen la equiparidad bélica donde el desnudo de

ropas y escuálido de armas se viste con las del enemigo. Desde la

disparidad bélica anterior era impensable la victoria para el pueblo

araucano. Ahora, victorioso y restablecida la equiparidad, se anula la

relación invasor fuerte/invadido débil, del inicio del relato, y entra el

posible narrativo de la inversión de roles, como lo postula Caupolicán en
el discurso que hace a continuación :

Entrar la España pienso fácilmente,
Y al gran Emperador invicto Cario
al dominio araucano sujetarlo5.

En este discurso Caupolicán emplea el sistema axiológico español
renacentista : la fama que pretende hallar en la invasión de España y sujeción
del Emperador Carlos V al dominio araucano, donde se lee la relación jefe
- invadido : Caupolicán/jefe-invasor : Carlos V, en equidad de fuerzas y
posible inversión de roles para reestablecimiento de la verosimilitud
canónica épica 6. No sólo se proyecta invertir el orden de roles presentado ;

también los proyectos que se atribuyen al uno son traspasados al otro, a

saber: la conquista del viejo mundo

Que tenéis que ganar la fuerte España
Y conquistar del mundo la campaña'.

La tercera presentación se nos da en el canto XXX donde las pérdidas
bélicas confluyen en la pérdida de popularidad de Caupolicán. Se inicia
entonces la etapa B del héroe respecto a su etapa anterior. Caupolicán es

criticado por la prolongación de la guerra que prolonga su dignidad de jefe,
estableciendo una tiranía al hacerse temer y respetar a través de castigos.
Este proceso de desintegración de su imagen tiene un posible reestablecimiento

a través de la elocuencia y el llamado a la unidad nacional en el
azuzamiento contra el enemigo :

Fué tan grave y severo en sus razones,
Y tal la autoridad de su presencia,
Que se llevó los votos y opiniones
En gran conformidad sin diferencia :

Y con ánimo y firmes intenciones
Le juraron de nuevo la obediencia °-

Pero esta posibilidad no se desarrolla y la desintegración de su imagen
continúa. Así lo muestra la cuarta presentación en el canto XXXII donde
los atributos de Caupolicán se concentran en la negatividad : es buscado,
perseguido, se le considera inhumano y cruel persecutor de pacifistas
indios y clandestino.

La quinta y última presentación en el canto XXXIII muestra un



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 63

Caupolicán aniquilado, en el límite de la desintegración de su imagen
iniciada ya en su presentación tercera : es atrapado en clandestinidad. Su

intención de mimetizarse es evidenciada por su aspecto «fiero»,
«bárbaro» y de «apariencia importante». Además por su mujer, quien lo
evidencia rechazándolo. Al mismo tiempo reestablece la adjetivación
invertida de su segunda presentación acusándolo de fracaso en su intención
de conquistar el Viejo Mundo :

i Eres tú el capitán que prometías
De conquistar en breve las Espafias,

Y someter el ártico hemisferio
Al yugo y ley del araucano imperio?9.

Así la decadencia de la imagen de Caupolicán se hace total al ser
rechazado políticamente por su pueblo, conyugalmente por su mujer y
literalmente por el enunciante quien ve que el sujeto de su enunciado

pierde un rasgo vital para el hombre humanista-renacentista : « la fama ».
Se habla de caída, de fortuna que declina :

Esto confirma bien Caupolicano,
Famoso capitán y gran guerrero,
Que en el término américo-indiano
Tuvo en las armas el lugar primero :

Mas cargóle fortuna asi la mano,
(Dilatándole el término postrero)
Que fué mucho mayor que la subida
La miserable y súbita caída 10.

Finalmente Caupolicán sale de su anonimato por decisión propia. Se

presenta aludiendo a su fama anterior como : «el que mató a Valdivia en
Tucapel y desbastó otras ciudades ». En este gesto trata de reconstruir su

imagen e inicia su retorno al estado A de definición. Postula su ser como
pluridimensional :

No pienses que, aunque muera aquí a tus manos
Ha de faltar cabeza en el Estado,

Que luego habrá otros mil CaupolicanosH.

En su intención de reconstruir su imagen, lo hace sólo hacia el

sistema axiológico español, al pedir clemencia ofreciéndose grato a los

proyectos españoles. Ofrece la paz si su vida es respetada, la obediencia al

rey y a la fe cristiana. Si es muerto vaticina la continuación de la guerra.
Finalmente al ser condenado a muerte, y durante el proceso de ejecución,
reestablece y complementa su integridad humanista con lo cristiano al

pedir ser bautizado («Se quiso baptizar y ser cristiano »)i2, con su fuerza

y valentía al ser ejecutado sin lamentos



64 Claudio Cifuentes Aldunate

Por la escala subió tan desenvuelto
Como si de prisiones fuera suelto-3,

con su dignidad (en el sistema axiológico europeo) al rechazar al verdugo

negro

i Cómo qué en cristiandad y pecho honrado
Cabe cosa tan fuera de medida

Que a un hombre como yo tan señalado
Le dé muerte una mano así abatida 14,

con su muerte de monarca al morir temido más allá de la muerte :

Sosegado quedó de la manera
Que si asentado en tálamo estuviera.
Era el miedo en los bárbaros tan fuerte
Que no osaban dejar de respetarle 15.

En conclusión, el poema de Ercilla muestra cinco etapas de Caupolicán

que corresponden a cinco presentaciones :

a) Unidad dual. Fuerza corporal e inteligencia al servicio de su pueblo.
Vencedor, famoso y en equidad de roles con Carlos V.

b) Desintegración de su imagen. Unidad dual de fuerza e inteligencia al

servicio de sí mismo. Pérdidas bélicas, pérdida de prestigio y de fama.

c) Reestablecimiento parcial de su imagen a través de la elocuencia y
sagacidad.

d) Desintegración total de su imagen en la persecución y apresamiento.
e) Recuperación de su integridad a través del bautizo y la muerte.

Valiente, temido y digno, es ejecutado con el atributo cristiano del

que carecía.
Este relato de primer grado constituye la primera noticia sobre

Caupolicán. Enél se construye una historia (mito) que pretende resolver
la contradicción conquistador/conquistado a través de un sincretismo en
el que «el mejor» de los naturales de Arauco se reviste de virtudes que lo
hacen «el mejor» según el sistema axiológico español. La historia se

(des)construye en las unidades narrativas siguientes :

— Un hombre debe guiar al pueblo araucano contra el pueblo español.
— Ese hombre, para el pueblo, debe ser el más fuerte.
— Ese hombre, para el anciano Colo Colo, debe ser el más sabio.

— La elección se somete a una prueba (soportar el peso de un gran
tronco).

— Caupolicán, el último competidor, vence luego de soportarlo durante
tres días y tres noches.

— Caupolicán es elegido general.
— Proceso de victorias araucanas.



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 65

— Proceso de victorias españolas.

— Decadencia de la imagen de Caupolicán (rechazado como jefe).
— Caupolicán clandestino.

— Caupolicán apresado.
— Condenado a muerte.
— Se convierte al cristianismo.
— Muere ejemplarmente.

De la totalidad de las unidades narrativas que construyen la historia de

Caupolicán, las sucesivas literarizaciones de este agente van a tomar parte
de ellas, atribuyéndole un significado diferente. Cada literarización va a

constituir una «lectura» del héroe, y como tal va a interpretarlo de una
manera diferente. Nuestro trabajo propone continuar con el orden

siguiente:
— José Santos Chocano
— Rubén Darío
— Pablo Neruda.

EL « CAUPOLICÁN » DE JOSÉ SANTOS CHOCANO
Incluido en el «Tríptico Heroico» de Alma América

CAUPOLICÁN

Ya todos los caciques probaron el madero.
« ¿ Quién falta », y la respuesta fue un arrogante : * ¡ Yo »

- I Yo! », dijo ; y, en la forma de una visión de Homero,
del fondo de los bosques Caupolicán surgió.

Echóse el tronco encima, con ademán ligero,
y estremecerse pudo, pero doblarse no.
Bajo sus pies, tres días crujir hizo el sendero,

y estuvo andando... andando... y andando se durmió.

Andando, asi, dormido, vio en sueños al verdugo:
él muerto sobre un tronco, su raza con el yugo,
inútil todo esfuerzo y el mundo siempre igual.

Por eso, al tercer día de andar por valle y sierra,
el tronco alzó en los aires y lo clavó en la tierra,
¡ como si el tronco fuese su mismo pedestal

El Caupolicán de J.S. Chocano comienza presentando al héroe:

1 Como vencedor («ya todos los caciques probaron el madero»)
2 como divino («en la forma de una visión de Homero, del fondo de los

bosques surgió»),

donde surge en la forma de una visión homérica, sumándose su calidad de

vencedor a lo clásico y divino. El origen, ese de dónde surge, ese fondo de



66 Claudio Cifuentes Aldunate

los bosques, es un punto fisico y al mismo tiempo por su pluralidad
genérica nos remite a un tópico de lo mitológico-maravilloso.

El segundo cuarteto hace incapié en la enormidad de Caupolicán al

describir la prueba estableciendo las relaciones de peso y soporte en una
lógica diferente, es decir, no haciendo pesar el tronco sobre Caupolicán
sino sumando el peso, de éste y el del tronco, a la tierra que los sostiene

(«cruje el sendero»).
El hablante lirico se sitúa en el Caupolicán de la prueba y desde allí lo

establece como significante. Para ello interpreta el hecho no como vigilia
de esfuerzo sino como sueño de esfuerzo, es decir que el héroe durante la
pruebacamina, duerme, sostiene y sueña « y estuvo andando... andando...

y andando se durmió») 16.

En el primer terceto el poema se sitúa en lo soñado, que es la

premonición de la inutilidad de la prueba vista como sacrificio. Lo visto :

el verdugo, su muerte sobre el tronco, su raza con el yugo y el mundo
siempre igual, establecen una clara relación de la prueba de Caupolicán
con el via Crucis cristiano, donde se analogan los elementos :

Prueba del Tronco Via Crucis

verdugo verdugos

se camina y se sostiene un tronco se camina y se sostiene una cruz

muere sobre un tronco (estaca) muere sobre una cruz

muere sin liberar su pueblo muere liberando su pueblo
(raza con el yugo) (raza sin el yugo)

inutilidad del sacrificio utilidad del sacrificio

no altera el orden local altera el orden universal
(mundo siempre igual) (mundo que cambia)

Finalmente el último terceto corrobora las analogías a que alude el

poema en la estrofa anterior. El poema constituye una interpretación de la

prueba de Caupolicán : esta finaliza no porque el héroe no posea ya fuerzas

sino por la premonición que le da la certeza de la inutilidad de sus fuerzas.

«Por eso» clava el tronco en la tierra y en este gesto construye el pedestal
de su muerte : «como si el tronco fuera su mismo pedestal». Al clavar el

árbol da el pedestal de su muerte y establece un paralelo con Galvarino,
ese otro personaje de La A raucana, quien ofrece su otra mano y su cabeza

para ser cortadas. Ambas acciones se inscriben en el sistema axiológico
ercillano en que la dignidad de la muerte, no ser, supera el « ser vencido »,
no obstante la inutilidad de este hecho.

El poema toma dos unidades narrativas (mitemas) del mito total : la

prueba y la muerte. La primera como manifestación premonitiva de la
segunda. El poema confunde ambos momentos en el establecimiento de'



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 67

un diálogo con el Via Crucis en lo cual el héroe se convierte en portador
de un mensaje antimesiánico.

EL CAUPOLICÁN DE RUBÉN DARÍO. Incluido en Azul

CAUPOLICÁN

Es algo formidable que vio la vieja raza ;

robusto tronco de árbol al hombro de un campeón
salvaje y aguerrido, cuya fornida maza
blandiera el brazo de Hércules, o el brazo de Sansón.

Por cascos sus cabellos, su pecho por coraje,
pudiera tal guerrero, de Arauco en la región,
lancero de los bosques, Nemrod que todo caza,
desjarretar un toro, o estrangular un león.

Anduvo, anduvo, anduvo. Le vio la luz del día,
le vio la tarde pálida, le vio la noche fría,

y siempre el tronco del árbol a cuestas del titán.

« i El Toqui, el toqui » clama la conmovida casta,
anduvo, anduvo, anduvo. La aurora dijo «basta»,
e irguióse la alta frente del gran Caupolicán.

El primer cuarteto describe estableciendo una relación comparantes/
comparado con dos elementos que aluden a la fortaleza y heroica de la

tradición greco-romana (Hércules) y de la tradición cristiana (Sansón).
Ambos incluidos en «lo occidental» por oposición a «lo no occidental».
Se trata de oponer dos fortalezas :

cristiana-occidental no cristiana — no occidental
(Sansón — Hércules) (Caupolicán)

española araucana

En este juego es la heroicidad cristiana-occidental la que es amenazada

por Caupolicán, representante de la heroicidad araucana. El
segundo cuarteto establece la comparación de Caupolicán con un
elemento ausente: el conquistador, representado en los elementos

«cascos y coraza» que son las carencias del héroe ya que dichos

elementos, en él, están sustituidos por lo corporal (cabellos y pechos

respectivamente). El hablante lírico apunta a una disparidad bélica por
una carencia (cascos, coraza) y a una equiparidad que se reestablece por
la sustitución:

cascos cabellos

coraza pechos



68 Claudio Cifuentes Aldunate

Alude en ello a una condición del canon retórico épico: la paridad
bélica, ausente en La Araucana, pero presente por su misma ausencia.

El tercer verso de esta estrofa recompara a Caupolicán con Nemrod,
personaje bíblico, e insiste en la comparación con los héroes de la

tradición cristiana-occidental. Al decir que es capaz de desjarretar un
toro (Sansón) o estrangular un león (Hércules), establece una superla-
tivización de la fortaleza de Caupolicán, lo hace capaz de dos acciones

que pudieron dos héroes distintos, es decir, uno, no occidental, puede lo

que pudieron dos occidentales, uno bíblico y otro pagano.
Desjarretar un toro y estrangular un léon son dos modos de pasar a

la historia del mito y de la heroicidad, son dos hechos con los que se

compara la prueba del árbol descrita en la tercera y cuarta estrofa17. El

verso que da término al poema, luego de narrar la prueba («e irguióse la

alta frente del gran Caupolicán»), utiliza al verbo erguir en dos sentidos

posibles de lectura :

— erguir (se) levantar (la frente) como hecho físico luego de dejar el

tronco,
— erguir (se) ser erguido : alude a la soberbia, al orgullo :

1. de vencer entre araucanos
2. de vencer implícitamente la heroicidad cristiana-occidental.

El poema en general juega con las dos oposiciones implícitas :

español no español
heroicidad cristiana heroicidad araucana
disparidad bélica paridad bélica

presencia de accesorios bélicos ausencia de accesorios bélicos

capacidad heroica de dos héroes capacidad heroica de un héroe
en dos hechos en dos hechos

inferioridad superioridad

antiépico por las desventajas que épico por luchar sin necesidad
da con sus armas de armas

La literarización de Caupolicán que nos da Darío se centra en la
fuerza mítica del héroe desnudo frente al invasor armado. La prueba,

como unidad significativa de relato, como mitema, entra en el poema
extendiendo su valor semántico. No se trata sólo de una victoria de

Caupolicán sobre sus compañeros, también es una victoria de su fortaleza

nativa confrontada a la heroicidad muscular-mítica de occidente

(Hércules, Sansón, Nemrod).
Las contradicciones desnudez bárbara / aperamiento bélico español,

quedan resueltas por esa fortaleza del natural que equipara y reestablece
la disparidad bélica inicial del relato de primer grado. Así lo demuestran
los paradigmas de los sujetos en pugna arriba esquematizados.



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 69

CAUPOLICÁN EN PABLO NERUDA, Dos poemas

TOQUI CAUPOLICÁN

En la cepa secreta del raulí
creció Caupolicán, torso y tormenta,
y cuando hacia las armas invasoras

su pueblo dirigió,
anduvo el árbol,
anduvo el árbol duro de la patria.
Los invasores vieron el follaje
moverse en medio de la bruma verde,
las gruesas ramas y la vestidura
de innumerables hojas y amenazas,
el tronco terrenal hacerse pueblo,
las raíces salir del territorio.
Supieron que la hora había acudido
al reloj de la vida y de la muerte.

Otros árboles con él vinieron.

Toda la raza de ramajes rojos,
todas las trenzas del dolor silvestre,
todo el nudo del odio en la madera.

Caupolicán, su máscara de lianas
levanta frente al invasor perdido :

no es la pintada pluma emperadora,
no es el trono de plantas olorosas,
no es el resplandeciente collar del sacerdote,
no es el guante ni el príncipe dorado :

es un rostro del bosque,

un mascarón de acacias arrasadas,

una figura rota por la lluvia,
una cabeza con enredaderas.

De Caupolicán el Toqui es la mirada
hundida, de universo montañoso,
los ojos implacables de la tierra,
y las mejillas del titán son muros
escalados por rayos y raices.

EL EMPALADO

Pero Caupolicán llegó al tormento.

Ensartado en la lanza del suplicio,
entró en la muerte lenta de los árboles.



70 Claudio Cimentes Aldunate

Arauco replegó su ataque verde,
sintió en las sombras el escalofrío,
clavó en la tierra la cabeza,

se agazapó con sus dolores.
El Toqui dormía en la muerte.
Un ruido de hierro llegaba
del campamento, una corona
de carcajadas extranjeras,
y hacia los bosques enlutados
sólo la noche palpitaba.

No era el dolor, la mordedura
del volcán abierto en las visceras,
era sólo un sueño del bosque,
el árbol que se desangraba.

En las entrañas de mi patria
entraba la punta asesina

hiriendo las tierras sagradas.
La sangre quemante caía
de silencio en silencio, abajo,
hacia donde está la semilla
esperando la primavera.

Más hondo caia esta sangre.

Hacia las raíces caía.

Hacia los muertos caía.

Hacia los que iban a nacer.

Para facilidad de nuestro análisis, reconocemos en la estructura
externa del primer poema : una tirada de doce versos, un par de versos
separatorios, un verso aislado, una segunda tirada de trece versos y la

última tirada de cinco versos. En el segundo poema reconocemos: un
primer verso aislado, un par de versos, una primera tirada de diez

versos, una segunda tirada de cuatro versos, una tercera de siete versos

y una última de cuatro versos aislados.

TOQUI CAUPOLICÁN

Los atributos que delinean la figura de Caupolicán, en Neruda
mezclan la adjetivación directa con la metáfora. La presentación
nerudiana le atribuye su origen del raulí, árbol caracterizado por su
enormidad y fortaleza. A este atributo mítico («de la cepa secreta del

raulí»), se suma el sustantivo adjetivado: «torso», que atribuye la



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 71

parcialidad corporal del torso a la totalidad corporal de Caupolicán.
Torso y raulí permiten adicionar significados de cuerpo y vegetación que
nos remiten a «tronco», idea latente que juega fonéticamente con la

palabra patente «torso». Un segundo atributo «tormenta», hace a

Caupolicán participar de un significado de la naturaleza en su estado de

mayor efervenscencia («creció Caupolicán torso y tormenta»).
Significados de furia y fortaleza se encuentran fonológicamente

apoyadas por el inicio de las cuatro palabras del verso : ere, Cau, tor,
tor, consonantes duras oclusivas mezcladas en tres casos — ere, tor, tor
— con la vibrante múltiple /r/ remitiéndonos fonéticamente también a

la onomatopeya del sonido de la trutruca, instrumento ceremonial

araucano (tor, tor).
Los cuatro versos siguientes (3°, 4°, 5° y 6o)

a) instituyen a Caupolicán como una pluralidad adicionada a su pueblo
(«anduvo el árbol duro de la patria»),

b) establecen la oposición fundamental: invasor/invadidos, que en lo
sucesivo se relacionan en cuanto visor/vistos respectivamente.
Los seis versos siguientes (del 7o al 12°) de esta tirada reiteran la

idea que asocia a Caupolicán con lo vegetal acompañándola esta vez de

una complicidad entre naturaleza y natural :

— Los versos 7° y 8o nos dan los significantes «follaje movedizo» que
nos remiten al pueblo araucano, al árbol que anda, y al natural que
se mimetiza con los significantes « bruma verde », que nos remiten al

follaje real de la naturaleza en clara complicidad con el natural.
— Los versos 9° y 10° hacen extensible la identificación de Caupolicán

con la naturaleza al pueblo araucano en su totalidad. Se nos habla de

«gruesas ramas» (torsos vegetales), de «vestidura de hojas»
(elemento ocultante) y « amenazas » : atributo humano que al ser adjudicado

a lo natural (rama y hojas) establece una plurisemancia que
identifica lo humano-natural con lo vegetal-natural.
Aquel «árbol que camina» en el verso 5°, vuelve a ser nombrado e

identificado explícitamente con el pueblo en los versos 11 y 12 al aludir
al desplazamiento bélico araucano («el tronco terrenal hacerse pueblo, /
las raíces salir del territorio. »).

En los versos 13° y 14° el hablante lírico explicita que este gesto es

anunciador de la guerra donde la lucha entre la vida y la muerte van a

constituir el modo de fundar la conquista y marcar el concepto temporal
del invasor. Allí los elementos «hora», «reloj», «vida» y «muerte»
constituyen significantes no sólo de tiempo sino de su concepto mismo
de perecibilidad. El verso aislado siguiente extiende nuevamente la

identificación de Caupolicán con lo vegetal a la totalidad del pueblo
araucano: «Otros árboles con él vinieron».

La segunda tirada del poema va a constituir la presentación del



72 Claudio Cifuentes Aldunate

pueblo araucano y de su líder al invasor, conservando siempre la

dicotomía establecida :

español araucano
visor visto
el que llega el que estaba

foráneo natural

En los tres primeros versos de esta segunda tirada se produce una
fusión entre naturaleza y natural. El hablante lírico establece una
neutralización de lo humano y una humanización de la naturaleza.
Ambas entidades, naturaleza y natural, asocian sus esencias y atributos
al darle a la raza (natural) propiedades de la naturaleza (ramajes) y a

ésta un atributo del natural (rojo). Al mismo tiempo da al elemento
«trenza» una doble posibilidad de existencia: la trenza de lianas
(naturaleza) y la ornamentación capilar del natural. La adjetivación de

«silvestre» es un nuevo elemento equívoco que puede corresponder a

ambas tipologías de «trenza». Enseguida se atribuye un sentimiento del

natural (el odio) a un elemento de la naturaleza: el árbol. Este odio
adquiere presencia en un «nudo» que es nuevamente un elemento

equívoco que en sentido figurado puede corresponder a lo humano y en
lo literal al árbol. Pero habiendo establecido ya en los primeros versos
del poema la identificación pueblo árbol, el atributo se vuelve
plurisemántico.

El cuarto verso de esta segunda tirada se centra en la presentación de

Caupolicán al invasor. Dicha presentación separa aparentemente los
elementos natural/naturaleza, antes en fusión, en una relación ocul-
tante/oculto al aludir a Caupolicán y a su máscara de lianas como
entidades aparte.

Los ochos versos siguientes van a dividirse en dos grupos de a cuatro
donde en los cuatro primeros el hablante lírico muestra desde la

perspectiva del invasor lo que éste « no ve » en Caupolicán en cuanto ser
natural (de naturalidad) oponiéndolo en este caso a la artificialidad de:
a) una corte azteca (pluma emperadora)
b) una corte caribeña (trono de plantas olorosas)
c) la corte azteca o incaica (resplandeciente collar del sacerdote)
d) una corte europea (guante, príncipe dorado).

Esto constituirá la espectativa frustrada del conquistador, lo que
esperaba ver y que no vio. Lo visto en cambio es una prolongación de la
naturaleza. Tras la máscara de lianas está el bosque, las acacias, una
figura vegetal rota por la lluvia, una cabeza con enredaderas... Con ello,
Neruda plantea que la relación ocultante/oculto (Caupolicán/máscara
de lianas), es una relación engañosa dado que el elemento oculto
(natural) y la naturaleza poseen una misma esencia. Esta idea queda



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 73

corroborada en los cinco versos que constituyen la última tirada dándole a

la naturaleza atributos del natural :

«mirada hundida» a la montaña
«ojos implacables» a la tierra
«mejillas de titán» a las peñas.

EL EMPALADO

El segundo texto nerudiano establece una unión sistemática con el

anterior. Vista la presentación de Caupolicán, pasamos a la interpretación

de su muerte.
Los tres primeros versos aluden a la conjunción del árbol-suplicio y el

árbol-Caupolicán en refusión : « Ensartado en la lanza del suplicio entró
en la muerte lenta de los árboles», donde su muerte de árbol viene
ejecutada en una pica de madera.

La primera tirada da cuenta de las reacciones de Arauco espertante y
de luto, y de los victimarios celebrantes de la muerte de Caupolicán. Los

atributos y las acciones una vez más conectan a los naturales con lo
natural y a los españoles con lo artificial :

A raucanos españoles

«repliega el verde (ataque)» «ruido de hierro»
(remite al bosque) (remite a la forja)
«clava su cabeza en la tierra» «hace una corona de carcajadas

extranjeras »

(remite a la cabeza descoronada y (remite a la entidad monárquica
en conjunción con la tierra) representada en la crueldad y en

lo extranjero)

La segunda tirada de cuatro versos insiste en la comunidad entre el
árbol y Caupolicán donde se asocian significados de muerte y sueño,
pueblo y bosque, Caupolicán y árbol. El « sueño del bosque » nos remite
a la muerte del pueblo y al simbolizante que tiene en Caupolicán («el
árbol que se desangraba. »).

La tercera tirada pluraliza a Caupolicán en la patria entera. Nuevamente

una identificación telúrica: Caupolicán tierra. La estaca
victimaría penetra la tierra (Caupolicán) y ésta(e) se desangra hacia sí

misma(o). La sangre cae hacia abajo, un abajo que nos remite al futuro
(«donde está la semilla esperando la primavera»), es decir el futuro de

A rauco.
Los cuatro últimos versos aluden a la resurrección de los muertos

por la guerra. La sangre cae hacia los sepultos, fertilizándolos y posibilitando

su resurrección («hacia los que iban a nacer»). La relación
establecida: tierra / madre ; sepultos /hijos ; sangre/fertilizante ; muerte/



74 Claudio Cifuentes Aldunate

resurrección, nos remite a la segunda tirada de «surgen los hombres»
donde se establecen las relaciones : tierra/útero ; estaca/pene ; guerra/
violación.

El primer poema nerudiano construye al héroe y a su pueblo
confundiendo sus esencias con las de la naturaleza en perfecta complicidad.

El poema opone estos existentes y sus valores a los del pueblo
invasor. El segundo poema se construye sobre la interpretación de la

muerte del héroe como un proceso de conjunciones que « reintegran » la
materia separada. La estaca victimaría, de esencia arbórea, se refunde a

la victima de esa misma esencia. La violencia de la refusión produce el

desangre «del árbol Caupolicán» en un proceso de reintegración hacia la

tierra materna. Se trata de un retorno al origen de la materia a la
materia. La estaca hiere a Caupolicán (el árbol al árbol) y estos se

desangran hacia la tierra. Esa sangre hará revivir a los que esperan.
Neruda reconstruye el mito Caupolicán de un modo análogo al mito

del Ave Fénix. Su poesía lo lleva a plantear una metafísica de la materia

que resuelve la contradicción vida — muerte. La muerte del «Empalado»

implica refusión de la materia hacia la materia : (estaca + Caupolicán)
+ tierra). Esta refusión provoca la fecundación o resurrección de los

que esperan. El mito de Caupolicán, en Neruda, adquiere así un claro
valor mesiánico, de mensaje positivo. Dialoga así polémicamente con el

texto de José Santos Chocano que presenta un Caupolicán antimesiánico,
un elegido para un sacrificio inútil e intrascendente.



CUADRO CONCLUSIVO INTERTEXTUal

AUTORES Ercilla José Santos Chocano Rubén Darío Neruda

DEFINICIONES
Evolución de la imagen
« Caupolicán »

positivo
negativo
positivo

siempre positivo siempre positivo siempre positivo

Códigos usados en la

descripción
estético y moral
arquetípico clasico-
humanista

religioso étnico telúrico

Tipos de oposición

Procesos

Interpretación mítica

Sistema axiológico empleado

Procedimientos

hombre íntegro v/s
hombre no-íntegro

unidad dual incompleta
pero famosa

unidad dual incompleta
y sin fama

unidad dual completa y
famosa en la muerte

interpreta según canon
humanista-cristiano

incluye como positivo :

fama, valentía, fortaleza,
cristiandad (sistema de la

época)

descripción y narración

hombre no recompensado
en su esfuerzo v/s
hombre recompensado

posible utilidad del sacrificio

sueño premonitivo

abandono de la prueba por
inutilidad de su fin

interpreta al héroe como
redentor fracasado

pesimismo que subestima
la prueba como redención
pagana

comparación entre dos
sacrificios

superioridad americana v/s
inferioridad europea

disparidad bélica por
desapero

paridad bélica por fuerza
natural

interpreta al héroe como
superior

sobrepujamiento de lo
americano

comparación entre dos
etnias

hombre con la naturaleza
v/s hombre contra la
naturaleza

juego entre conjunción real
y disyunción aparente
entre natural y naturaleza

interpreta al héroe como
esencia terrenal

integración de la naturaleza
y el hombre que posibilita
— con su muerte — la
resurrección en la transformación

de la materia

identificación



76 Claudio Cifuentes Aldunate

EXPLICACIÓN DE TÉRMINOS DE «DEFINICIONES»

Finalmente hacemos algunas observaciones al cuadro conclusivo que
hemos establecido en nuestro análisis.

Primeramente, en lo que respecta a la positividad del héroe a que
nos referimos en la «evolución de la imagen», se trata de comparar las

diferentes valorizaciones que poseen cada uno de los enunciantes (o
hablantes líricos según corresponda) respecto del sujeto de sus
enunciados (u objetos poetizados). La positividad apuntaría a lo que en
narrativa se ha dado a llamar «perspectiva con», en el caso de que el

enunciante participe del sistema de valores y conductas del sujeto de su
enunciado.

Cuando nos referimos a los códigos usados en la descripción,
aludimos a « ese momento » que nos envía a un « ya visto », « ya oído », « ya
leído », en fin a ese otro lugar de la cultura que permite que el texto
pueda ser leído y re-conocido. (Según el creador de esta categoría,
Roland Barthes).

Al decir «interpretación mítica» nos referimos a la literarización del
héroe. Tomamos el concepto de reescritura : Cada relato que escribe al

héroe lo reescribe transformándolo. La transformación constituye una
nueva versión de un mito, una nueva lectura de un mito anterior. Toda
escritura en tanto reescritura inscribe una interpretación.

Al hablar de «sistema axiológico» nos referimos a los valores-

componentes de la anterior interpretación.
Cabría destacar que nuestro análisis y su resultado — el cuadro — se

han centrado exclusivamente sobre el contenido, a excepción de ciertas
referencias a los «procedimientos»; ello, pues estimamos que la
pertinencia de este análisis comparativo se centra no en las diferencias de

versificación, estrofas y actitudes líricas, sino en lo que queda expuesto.
Lo que se soslaya se hace en la conciencia de que su estudio no aportaría

mayores luces sobre los resultados de este análisis.

Claudio Cifuentes Aldunate

Odense, Dinamarca



Caupolicán : creación y recreaciones de un mito 77

BIBLIOGRAFIA

Alonso de Ercilla y Zuñiga, La Araucana, Editorial Nacimiento, Santiago, Chile,
1933.

José Santos Chocano, Alma América, Madrid, 1906.

Rubén Darío, Azul, Valparaíso, Chile, 1888.

Pablo Neruda, Canto General, Talleres Gráficos de la Nación, México, 1950.

Ramona Lagos, «El incuplimiento de la programación épica en La Araucana de
Alonso de Ercilla», Revista Iberoamericana.

Roland Barthes, Mythologies, Paris, Editions du Seuil, 1957.

Roland Barthes, «El discurso de la historia», en Estructuralismo y literatura.
Ediciones Nueva Visión, Buenos Aires, 1970.

Dan Sperber, Le structuralisme en anthropologie, Paris, Editions du Seuil, 1968.

NOTAS

1 Este texto, para facilidad de nuestro estudio, será el de primer grado en relación a

los otros tres poemas: Caupolicán de J.S. Chocano, Caupolicán de Rubén Darío y,
de Pablo Neruda, los poemas en continuidad: El Toqui y El Empalado, que serán
los textos de segundo grado.

2 Roland Barthes: Mythologies, p. 195.

3 Alonso de Ercilla y Zuñiga: La Araucana, Canto I, estrofa primera.
4 La Araucana. Canto II.
5 La Araucana. Canto VIII.
6 Ramona Lagos establece los cánones de verosimilitud épica en su trabajo: «El

incumplimiento de la programación épica en La Araucana de Alonso de Ercilla»,
Revista Iberoamericana.

7 La Araucana. Canto XIII.
8 La Araucana. Canto XXX.
9 La Araucana. Canto XXXIII.

10 La Araucana. Canto XXXIV.
11 La Araucana. Canto XXXIV.
12, 13, 14, 15 La Araucana. Canto XXXIV.
16 Iteración que alude en su cifra (3) a los tres días de la prueba.
17 En ella viene utilizado el mismo procedimiento de J.S. Chocano: la iteración del

verbo andar que alude a los tres días de la prueba.




	Caupolicán : creación y recreaciones de un mito

