Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 3 (1982)

Artikel: Sobre pecado y castigo en "La Celestina"

Autor: Arenas, José

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-250293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-250293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOBRE PECADO Y CASTIGO EN LA CELESTINA

En la carta de «El autor a un su amigo», el segundo autor nos
declara lo que admiré y encontr6 ttil en la obra del primero:

a) las «defensivas armas» contra el amor, necesarias al joven amigo y
a la «muchedumbre de galanes y enamorados mancebos» de su
«comun patria» ;

b) «su primor, su sotil artificio, su fuerte y claro metal, su modo y
manera de labor, su estilo elegante» , es decir su valor artistico ;

c) el valor no so6lo de su «principal historia » , sino también las «delei-
tables fontecicas de filosofia» y «agradables donaires» que se
encontraban en sus « particularidades » ;

d) los «avisos y consejos contra lisonjeros y malos sirvientes y falsas
mujeres hechicerasl.

Sobre los apartados b) y ¢) todo el mundo estd de acuerdo, entre si
y con el autor. Los problemas empiezan cuando se consideran la
utilidad moral de la obra y la sinceridad del autor en este sentido, uno
de los aspectos de La Celestina mas controvertidos.

Dejando como fondo este problema, quisiera hacer algunas obser-
vaciones sobre una «particularidad» de la obra, siguiendo el consejo
del propio autor: « Unos los roen los huesos que no tienen virtud, que
es la historia toda junta, no aprovechandose de las particularidades »
(Prol. p. 43). Particularidad que, por otra parte, puede llevarnos al
propio meollo de la intencién principal de la obra. Me refiero a la
magia o hechiceria.

Curiosamente, uno de los aspectos mas llamativos y mas insistente-
mente recordados por el autor — el caracter de hechicera de la vieja
Celestina — ha sido menospreciado o ignorado por los estudiosos de la
obra. ‘

Ya Juan de Valdés, en la primera mitad del siglo XVI, considera a
Celestina unicamente «fina alcahueta», y — consecuentemente —
que la persona de Melibea «pudiera estar mejor (esprimida)» ya que



78 José Arenas

«se dexa muy presto vencer, no solamente a amar pero a gozar del
deshonesto fruto del amor»2. Es decir, que el conjuro de Celestina
para que el Demonio le ayude a vencer la resistencia de Melibea no es
considerado por Valdés como algo activo en el desarrollo de los
sucesos.

Para Maria Rosa Lida, «la magia de Celestina en accion (su
conjuro al final del acto III) no es un elemento organico del drama ni
esta integrado en la representacion del personaje como lo estian, por
ejemplo, su codicia, su sentido de honra, su religién: en estilo y en
sentido, la magia de Celestina, la tunica vez que se muestra
directamente en escena, es una decoracion latinizante al gusto de la
época»3. La exaltacion de Celestina como «gigantesca figura demo-
niaca» en criticos como E. von Biilow, F. Wolf, J.L. Klein, H.
Petriconi, F. Rauhut, E. Eberwein, W. Kiichler, W. Pabst, M. Kruse,
es debido a una «innata aficiéon a lo irracional y sobrenatural »4 .

Menéndez Pelayo opina que Celestina es una hechicera de verdad y
que sus hechizos producen el amor de Melibea hacia Calisto; pero
juzga que la intervencion diabélica era innecesaria’ .

Marcel Bataillon atribuye a Rojas «1’honneur — discutable —
D’avoir fait de la vieille un supp6ét de Satan (...) A lui la responsabilité
de la magie noire par laquelle Célestine prépare en secret son
ambassade auprés de Méelibée»6. Pero no concede a la hechiceria
lugar dentro del sentido moral que encuentra en la obra.

José Antonio Maravall’ estudia el problema en relaciéon con el
tema de la Fortuna y la crisis de la creencia en un orden racional-
finalista. En los hombres de religiosidad laxa, el mundo aparece
entonces como un desconcierto de hechos sin sentido, sin finalidad
racional. El término fortuna designaria ‘ esa desatada, desordenada
sucesion, sin finalidad racional, de los acontecimientos humanos y
naturales »8 . Pero no estamos ante un puro azar: lo que hay que
conocer es el movimiento de la mudanza, cémo se suceden las
ocasiones para poder insertar oportunamente la propia accion. Para
Maravall, sélo esta concepcién explica el sentido del drama que viven
los personajes de La Celestina. Y ve en la muerte de Calisto causas
fisicas que no expresan directamente la intervencién de un Providencia
ni la referencia a un fin inexorable dentro del orden universal.

Perdoneseme esta larga exposicion. El tema es muy importante,
defendido con solidas razones. Y, como veremos, las notas del presente
trabajo se desarrollan de manera muy diferente. En efecto, en todo lo
anterior encuentra Maravall las causas de la creencia en la hechiceria y
su utilizacion en la Tragicomedia: «Se da en ella [la magia] un afan
cuasicientifico de manipular esos elementos naturales para dominarlos
y encauzarlos a un objetivo determinado»? . La magia seria, pues, una



Sobre pecado y castigo en La Celestina 79

etapa positiva del progreso cientifico del hombre afanoso de conocer y
dominar la naturaleza.

Para Maravall, Celestina es maga o hechicera — segin la defini-
cibn de Giordano Bruno: «magus significat hominem sapientem cum
virtute agendi» — ; pero no bruja. La Brujeria es «un culto
demoniaco, de caracter colectivo y sobrenatural» y la Hechiceria es
«la manipulaciéon de una serie de cosas que se suponen ejercen una
accion sobre las fuerzas ocultas que se hallan en la Naturaleza»10 .

Entre otros autores que han considerado presente la brujeria, con
matices mas o menos demoniacos, en Lz Celestina, un estudio basico
se debe a Peter E. Russellll . Para éste « no es posible menospreciar ni
pasar por alto el tema de la magia en la Tragicomedia sin abandonar
un elemento vital de la obra tal como Rojas la concibié y como sus
primeros lectores la debieron entender»12 .

Por mi parte quiero sugerir ciertos detalles que espero que seran de
alguna pertinencia.

II

El caracter de hechicera de Celestina se nos presenta en la obra en
diversas ocasiones :

a) en la carta de «El autor a un su amigo»: «...avisos y consejos
contra (...) falsas mujeres hechiceras » ;

b) por Sempronio: «una vieja barbuda, que se dice Celestina, hechi-
cera, astuta, sagaz en cuantas maldades hay» (I, 56);

¢) por Parmeno: «Ella tenia seis oficios, conviene a saber : labrandera,
perfumera, maestra de hacer afeites y de hacer virgos, alcahueta y
un poquito hechicera» (I, 60);

d) la opinion y la justicia: «mds conocida es esta vieja que la ruda
(...) la (vieja) que empicotaron por hechicera» (IV, 88).

Celestina es el unico personaje del que el autor primitivo nos da un
retrato; y Rojas lo va a recojer, ampliando y anadiendo. Asi, el gusto
por el vino, desarrollado ampliamente en el Acto IX, que sera una de
las caracteristicas mas resaltadas por las imitaciones literarias poste-
riores. Y, lo que nos interesa ahora y es mas importante en el sentido
de la obra, el aspecto demoniaco de las practicas de Celestina, sobre
todo en la corrupcion de Melibea.

Este aspecto es el que gran niimero de criticos consideran discutible
estéticamente e innecesario psicologicamente. Segun Maria Rosa Lida,
desde el primer momento Melibea estad inclinada hacia Calisto, pasa
tiempo suficiente para que esta inclinacién se haga irresistible, y



80 José Arenas

Celestina da el golpe de gracia: «Extraordinaria es la eficacia con que
Celestina lleva a la recatada Melibea a admitir su pasion por
Calisto» 13 . Dos hechos, segun Lida, descartan la ingerencia diabolica :

a) la maestria y dominio de las almas de Celestina, que no tiene
necesidad de ayudas de ninguna clase;

b) la corrupcion de Parmeno, hecha sin ayuda de conjuros ni
embelecos.

A estos dos puntos (sobre los que volveremos) se anade que
« historicamente, nada le forzaba a recurrir al conjuro como resorte de
la obra»14 . Mayor razon, pues, para darle importancia.

En su apoyo, Maria Rosa Lida cita a Ramiro de Maeztu («El
conjuro de Celestina, en obra tan critica y realista como la de Rojas,
me parece demasiado literario y arcaico») y a Américo Castro («las
concomitancias con Luzbel» son «elementos accesorios, muy a tono
con la fantasia decorativa de la época»). Menéndez Pelayo, como ya
hemos visto, cree insuficiente considerar a Celestina una alcahueta
vulgar : «Celestina es el genio del mal encarnado en una criatura baja
y plebeya, pero inteligentisima y astuta»15. Con el apoyo de los
apartes en la accion, cree seguro que «el autor quiso que Celestina
fuese una hechicera de verdad y no una embaucadora»16 .

Pero también Menéndez Pelayo cede a los prejuicios « artisticos » y
« psicologicos » al juzgar la seduccion de Melibea : « Ciertos rasgos que
en la Tragicomedia sorprenden y pueden parecer falta de arte, sobre
todo la rapida y sabita conversiéon del animo de Melibea (...), sdlo
pueden legitimarse admitiendo que Melibea (...) obedece a una
sugestion diabolica. Ciertamente que nada de esto era necesario: todo
lo que pasa en la Tragicomedia pudo llegar a término sin mas agente
que el amor mismo, y quiza hubiera ganado este gran drama realista
con enlazarse y desenlazarse en plena realidad »17 .

Tenemos, segun esto, la paradoja de criticos que consideran genial
a un autor y, sin embargo, corrigen su creacion en los momentos mds
importantes. Porque lo real es que el autor — independientemente de
que él mismo creyera o no en el hecho — es quien hace aparecer a
Celestina como une hechicera que tiene relaciones con el Demonio. Y
esto, de la manera mas clara ; vayamos al texto.

En el conjuro del Acto III encontramos una mezcla de elementos
literarios y de creencias de la época. Segin Russel, los elementos no
literarios utilizados por Celestina «parecen pertenecer a la magia
practica descrita en los manuales y, por consiguiente a los usos de la
hechiceria contemporanea de Rojas»18. No es importante ahora lo que
el conjuro deba a Mena o a los libros. El problema no es si el autor es
un experto o un hechicero él mismo, si creia o no en las artes



Sobre pecado y castigo en La Celestina 81

magicas: lo que nos interesa es que el autor haya introducido estas
practicas voluntariamente y, por lo tanto, su intencion.

Dentro de la l6gica interna de la obra, no hay la menor duda de la
invocacién al Diablo. Antes hemos citado opiniones de los personajes,
que podian estar mas o menos en lo cierto. Ahora tenemos a Celestina
misma, sola — y, por lo tanto, no puede hablarse de «burla y
mentira» . Celestina invoca a Plutén, que no cabe duda que es un
«ropaje clasico» de Satanas: «sehor de la profundidad infernal»,
«capitan soberbio de los condenados dngeles », « gobernador y veedor
de los tormentos y atormentadores de las pecadoras dnimas » (III, 85).
Esto en dicho Acto III; luego, en el Acto V, lo va a llamar por du
nombre, sin tapujos: | Oh diablo a quien yo conjuré...!» (V, 102).

Celestina contintia su conjuro con unas amenazas rituales. Estas
amenazas — cuya discusién es muy frecuente en los autores medie-
vales sobre el tema — indicaban que no habia herejia, cosa que solo
ocurria si se rogaba al demonio o se le daban pruebas de veneraciéonl9 .
La doctrina ortodoxa de la Iglesia aceptaba la realidad de la brujeria,
pero rechazaba que los hechiceros o brujos tuviesen ellos mismos
poderes sobrenaturales. A los brujos se les consideraba enganados por
el Demonio que les hacia creer que poseian esos poderes. Pedro
Ciruelo — que vivi6 en Salamanca por los anhos en que lo hizo
Rojas — en su Reprobacion de supersticiones (h. 1497) escribia a
proposito de los embusteros y adivinos «que se burlan del mundo y
son burlados por Satanas» 20,

Terminado el conjuro, Celestina se dirige hacia la casa de Melibea,
llevando o creyendo llevar al Diablo envuelto en el hilado untado de
aceite serpentino. Durante el trayecto va encontrando agiieros favo-
rables, que son intensificados en las adiciones hechas en 1502 a la
obra: «Las piedras parece que se apartan y me hacen lugar que pase.
Ni me estorban las haldas ni siento cansancio en andar. Todos me
saludan » (IV, 87).

Durante toda la escena, desde que Celestina entra en la casa, no
deja de dirigirse directamente al Diablo, en apartes. Para Celestina no
hay duda de la presencia demoniaca. Y segun los resultados, que se
crea en dicha presencia parece ser la intencién del autor.

Asi, Alisa, la madre de Melibea, tiene que irse para cuidar a su
hermana enferma: han ido a avisarle de que el mal de la enferma ha
arreciado. El comentario de Celestina a tal suceso es, en aparte : « (Por
aqui anda el diablo aparejando oportunidades, arreciando el mal a la
otra. iEa, buen amigo, tener recio! Ahora es mi tiempo o nunca. No
la dejes, llévamela de aqui a quien digo.)» (IV, 90). Cuando Alisa le
pregunta lo que ha murmurado, Celestina da una traducciéon que nos
muestra su desfachatez cinica: «Sehora, que maldito sea el diablo y mi



82 José Arenas

pecado, porque en tal tiempo hubo de crecer el mal de tu hermana» .
Este pasaje nos muestra un procedimiento tipico de la obra y de su
humorismo ironico: Celestina rie, diciendo de labios para afuera
(maldito) lo contrario de lo que piensa (bendito) ; pero el autor ve mds
lejos y nos hace ver a nosotros : Celestina no sabe cudnta es la terrible
exactitud de sus palabras. El Diablo es maldito y el pecado de
Celestina, y ella lo ser4d también, después de su muerte sin confesion.

Esta actuacion de Alisa, dejando sola a Milibea con la reputada
alcahueta, le ha acarreado duras opiniones. Para Bataillon, Rojas ha
querido reflejar en el personaje un estupido candor, la ceguera de un
mundo aristocratico hacia lo que no es de su mundo: «Il est
impossible de douter du jugement que Rojas nous invite a formuler sur
cette noble dame, et du réle passif, mais funeste, qu’il lui assigne »21.

Sin embargo, en otros pasajes, Alisa es presentada muy diferen-
temente («celosa y brava») por Sempronio (III, 83). Y en el Acto X,
Alisa — aunque Bataillon critica la facilidad con que se deja
enganar — demuestra, al menos, una actitud muy diferente hacia la
vieja alcahueta: «Guardate hija, de ella, que es una gran traidora (...)
Dana la fama. A tres veces que entra en una casa, engendra sospecha »
(X, 162). Este cambio de actitud, incluso con el «estupido candor » de
Alisa, es dificil explicarlo de una manera objetiva. ¢Por qué no creer
en la influencia diabolica ?

Ya a solas con Melibea (y Lucrecia, la doncella), Celestina usa de
nuevo su cinismo (y el autor de su humorismo) : «¢ Y no sabes que
por la divina boca fue dicho, contra aquel infernal tentador, que no de
solo pan viviremos ?» (IV, 93), responde a Melibea que le ha dado
una limosna. Fuerte escena, en verdad, ver a Celestina — cuya
filosofia se resume en las palabras que ella dice a Parmeno : « A tuerto
o a derecho, nuestra casa hasta el techo» (I, 69) — rechazar dinero
utilizando las palabras de rechazo de Cristo a Satanas, en el mismo
momento en que éste, conjurado por ella, tienta a Melibea. Otra vez
vemos el procedimiento de corrupcion de la verdad por Celestina (y de
doble comunicacién, con el guino del autor al lector), que en su
orgulloso triunfo no se da cuenta de que estas palabras se le aplican a
ella condenatoriamente.

La escena se prosigue. En su climax, Melibea parece capaz de
resistir, increpando a Celestina: «i Quemada seas, alcahueta falsa,
hechicera, enemiga de honestidad, causadora de secretos yerros ! » (IV,
95). Vista como es, Celestina se asusta: «i En mala hora ac4d vine, si
me falta mi conjuro! | Ea pues! Bien sé a quien digo. i Ce, hermano,
que se va todo a perder!)» (IV, 95).

Melibea cae y Celestina se va triunfante: «iOh diablo a quien
conjuré, como cumpliste tu palabra en todo lo que te pedi!» (V, 102).



Sobre pecado y castigo en La Celestina 83

Pero también en esta misma escena se nos da por el autor otra clave
del castigo futuro: « En cargo te soy » , exclama Celestina en su jubilo.

No cabe duda de que Celestina cree que el Diablo ha actuado en su
favor. Melibea ha sido vencida : por el «infernal tentador » o por estar
«inficionada del amor a Calisto»22. El autor nos da mids claves que
parecen abogar por la soluciéon diabdlica.

Asi, Lucrecia, que conoce intimamente a Melibea, no atribuye el
cambio de ésta a causas naturales : « (Hace la vieja falsa sus hechizos y
vase ; después hacese de nuevas)» (IX, 153); «(El seso tiene perdido
mi sehora (...) Cautivadola ha esta hechicera)» (X, 157). La propia
Melibea describe su pasion con palabras que nos recuerdan que el
Diablo ha actuado desde un hilado untado con aceite de vibora:
« Madre mia, que comen este corazén serpientes dentro de mi cuerpo »
(X, 154).

Maria Rosa Lisa23, comparando las corrupciones de Parmeno y de
Melibea, encuentra un apoyo a su tesis de ausencia de intervencién
diabélica en el caso de Melibea en el hecho de que no la hay en el caso
de Parmeno. Pero que Celestina pueda corromper a Piarmeno por su
sola astucia no quiere decir que pueda hacer lo mismo con Melibea.
Esta claro que el autor podia habernos mostrado a Celestina venciendo
a Melibea sin ayuda del Demonio. El hecho claro de hacer figurar
estas escenas en su obra nos lleva a concluir en un deseo consciente de
hacer «hablar» al Diablo.

En este momento es menos importante saber si Fernando de Rojas
creia 0 no en las hechiceras que comprender el sentido que da a estas
practicas en su obra. De cualquier manera, no podemos olvidarnos de la
época en que se escribi6. Menéndez Pelayo24, Julio Caro Baroja25
han estudiado la brujeria en la Espana medieval y renacentista ; Russel
estudia el tema con relacién a nuestra Tragicomedia, concluyendo :
«en la Espana de la época de Rojas, a todos los niveles de la sociedad,
entre tedlogos y sacerdotes, juristas, nobles y plebeyos, por regla
general se creia en la realidad de la magia (...) Los innumerables
lectores de la Tragicomedia creian casi todos, pues, en la eficacia de la
magia tanto en la vida cotidiana como en sus manifestaciones literarias
(...) Nada mas alejado de la realidad espanola o europea del
Cuatrocientos que el suponer que el escepticismo con respecto a la
magia era la norma entre personas inteligentes o escritores geniales »26

"En mi opinién, es dificil sostener una «intencion» sola a la
Tragicomedia. En los « Prologos» , « Argumentos » , « Octavas » , se nos
declara repetidas veces una intencion, insistiendo en el «aviso» para
«locos enamorados», pero anadiendo una dimensiéon propiamente
religiosa, teologica:



84 José Arenas

Vosotros, los que amaiis, tomad este ejemplo...

Load siempre a Dios visitando su templo.
Andad sobre aviso; no sedis de ejemplo
De muertos y vivos y propios culpados :
Estando en el mundo yacéis sepultados.
(Octavas, p. 39)

El autor se interesa pose por la pareja Calisto-Melibea en si. Esto
es lo que ha originado todos los intentos infructuosos de explicacion
objetiva de sus relaciones. ¢ Por qué Melibea, sin m4s, rechaza el amor

que llama ilicito© ¢ Por qué no supone el matrimonio? Y se dan una
serie de respuestas, entre ellas el famoso problema racial, sin que
ninguna tenga una base textual suficiente27. Lo que interesa al autor
nos son dos enamorados, sino locos enamorados, con vistas al ejemplo:

O damas, matronas, mancebos, casados,
Notad bien la vida que aquéstos hicieron,
Tened por espejo su fin cuél hobieron :
A otro que amores dad vuestros cuidados.
(Octavas, p. 40).

La T'ragicomedia es sobre todo el desarrollo de una doble corrupcion :

— corrupcion del amor que es s6lo deseo desorbitado ;

— corrupcion del sentimiento religioso.

Los casos de parodia o paralelo entre religiébn y amor son tan numerosos

que, como senala Morbn Arroyo, «o Rojas el buen cristiano quiso

efectivamente apartar a los locos enamorados de sus sacrilegios, o Rojas el

criptojudio quiso hacer una burla sangrienta de la teologia cristiana » 28 .

Para Calisto,

— Melibea es la obra maestra de Dios (VI,118);

— la vision de la amada es superior a la beatifica (1,46) ;

— Melibea es el mayor galardon de Dios (I, 46) , (XIV,195);

— renuncia a la gloria, si el fuego del purgatorio que le abriria sus
puertas fuese tan inaguantable como el del amor (1,49) ;

— el poder de Celestina es como el de Dios (1,59) ;

— el cordon de Melibea es su gloria (VI,115);

— Melibea es angel (XI,166) ;

— olvidar a Melibea es herejia (VI,119) ;

— la posesion de Melibea es la gloria (X11,173) , (X1II,188) , (XIV,190).

De Celestina se puede decir otro tanto : su religion es tapadera de sus
infames manejos (1,60), (IX,142).

Estos dos personajes corrompidos corrompen y causan la pérdida de
los demas. Pero ellos mismos son victimas de sus propios manejos. El pez
grande se come al chico. Esto es lo que olvida Calisto ante los reproches
de Parmeno : « el amor pari6 tu pena ; la pena causara perder tu cuerpo y



Sobre pecado y castigo en La Celestina 85

el alma y la hacienda ; y lo que mas de ello siento es venir a manos de
aquella trotaconventos, después de tres veces emplumada » ; y Calisto, sin
parar en que rozarse con Celestina puede traer otros roces mds peligrosos,
que responde en egoista: «Pues mejor me parece, cuanto mas la
desalabas ; cumpla conmigo y emplumenla la cuarta» (I1,77).

Pero el gran corruptor es Satands ; su presencia es la que explica el
sentido de los castigos en la obra: mueren todos los que han tenido
relacion con el Diablo, a través de Celestina. Segun Russel2?, la principal
funcion tematica de Celestina seria la de producir un caso de philocaptio
en Melibea. Pero Celestina es mucho mas: es el mayor «ejemplo ».
Calisto es tan vano que ninguin enamorado se verd en su espejo, y Melibea
es una joven inexperimentada, una victima. Es Celestina, «inteligenti-
sima y astuta » como la ha llamado Menéndez Pelayo, la que mejor puede
ejemplificar el peligro de codearse con el Diablo. Lo solidamente racional
del caracter del personaje de la vieja hasta la ocasion de su muerte apoya
la idea del castigo por su relacion con lo demoniaco.

Celestina es la suma lucidez — y en esto todos los criticos estan de
acuerdo. Pero consecuentemente con el desarrollo de la obra, hemos de
suponer que parte de esa lucidez le viene de su colaboracién con el
Demonio. Esta colaboracion lleva consigo la condena de Celestina,
explicita en el momento del conjuro : « esto hecho [la philocaptio], pide y
demanda de mi a tu voluntad » (II1,85) , y en el monologo que sigue a la
seduccion de Melibea: «En cargo te soy» (V,102) dice Celestina
dirigiéndose al Demonio.

Es interesante el detalle que senala Russel? en dicho monélogo.
Cuando venia, Celestina sentiase dotada de poderes sobrenaturales, hasta
las piedras parecian abrirse a su paso ; ahora, a la vuelta, de nuevo siente
el estorbo de las haldas, quiza porque el Diablo ya no va con ella. A partir
de este momento, la relaciéon del Diablo con Celestina no serd de
colaboracion, sino de cobro de lo prometido. En la escena de su muerte,
su ludicez la ha dejado, su extraordinario poder psicologico fracasa ante
los criados. Su confianza en si la ha perdido, se ha sobrevalorado y
Satanas, que lo esperaba, no le da tiempo a rectificar. En la muerte de
Celestina y de los criados, en la ceguera que se apodera de los tres
personajes, si tiene alguna base lo que llevamos dicho, no es dificil
imaginar la presencia, esta vez en contra, del «atormentador de las
pecadoras animas» , como conjuraba Celestina al Tentador.

Muerte, asimismo, de los dos enamorados y de los que los
«ministraron» . Y muerte sin confesion. Calisto, como Celestina, muere
pidiendo confesion y sin tenerla, cosa que subrayan Tristan : « Oh triste
muerte y sin confesion » (XIX,224) y Melibea : « cortaronle sin confesion
su vida» (XX,230), momentos antes de suicidarse, ella misma también
sin confesion.



86 José Arenas

Cuando Calisto responde a Parmeno: «Bien estd, Parmeno ; déjalo
para mas oportunidad, asaz soy de ti avisado» (I1,62), nos parece oir a
otro personaje famoso: « i Qué largo me lo fi4is! » . Como Don Juan,
Calisto y Celestina que han tergiversado toda su vida, moriran sin tiempo
de ordenar, sin confesion.

José Arenas
Université de Fribourg

NOTAS

1 Todas las citas de La Celestina son de la edicién de Dorothy S. Severin, La Celestina.
Tragicomedia de Calisto y Melibea, Madrid, «El Libro de Bolsillo» , Alianza
Editorial, (1979). Indicaré el acto, en nimero romano, y la pagina.

2 Juan de Valdés, Didlogo de la lemgua, Madrid, « Clasicos Castellanos » , Espasa-
Calpe, (1946), p. 182.

3 Maria Rosa Lida, La originalidad artistica de la Celestina, Buenos Aires, EUDEBA,
(1970), 2 ed., p. 541.

4 Thid., p. 220.

5 Marcelino Menéndez Pelayo, La Celestina, Madrid, « Austral», Espasa-Calpe,
(1970), 4 ed., pp. 135-138.

6 Marcel Bataillon, La Celestina selon Fernando de Rojas, Paris, Didier, 1961,
pp. 65-66.

7 José Antonio Maravall, El mundo social de La Celestina, Madrid, «Biblioteca
Romanica Hispanica» , Gredos, (1964), pp. 115-132.



Sobre pecado y castigo en La Celestina 87

8 Ibid., p. 118.
9 Ibid., p. 128.
10 Ibid., p. 130.

11 Peter E. Russel, «La magia, tema integral de La Celestina», Temas de La
Celestina y otros estudios, Barcelona, Ariel, (1978), pp. 242-276.

12 Ibid., p. 245.

13 op. cit., pp. 222-223.
14 Ibid.,

15 op. cit., p. 135.

16 Ibid., p. 137.

17 Ibid., p. 137-138.

18 op. cit., p. 259.

19 Ibid., p. 261.

20 Russel, op. cit., pp. 247-248. Stephen Gilman, La Espaha de Fernando de Rojas,
Madrid, «Persiles», Taurus, (1978), p. 343.

21 op. cit., p. 183,
22 Maria Rosa Lida, op. cit., p. 222.
23 Ibid.

24 M. Menéndez Pelayo, Historia de los heterodoxos espanoles, 111, Buenos Aires,
1945.

25 Julio Caro Baroja, Las brujas y su mundo, Madrid, 1966.
26 op. cit., pp. 253-254.
27 V. Bataillon, op. cit., pp. 171 ss.

28 Ciriaco Morén Arroyo, Sentido y forma de la Celestina, Madrid, Catedra,
(1974), p. 71.

29 op. cit., p. 254.
30 Ibid., p. 264.






	Sobre pecado y castigo en "La Celestina"

