Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung fur Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (2006)

Heft: 83/1: Les enjeux sociaux de la linguistique appliquée
Artikel: Les fractures linguistiques

Autor: Calvet, Louis-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-978418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-978418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les fractures linguistiques

Louis-Jean CALVET

Institut de la Francophonie, Université de Provence, 4, avenue Maurice Blondel,
F-13100 Aix-en-Provence;

louis-jean.calvet@wanadoo.fr

Gegenuiber der "Sprache der Vorstadte" (langue des banlieues) kénnen wir zwei Typen von
Reaktionen beobachten: Faszination und Abwehr. Dabei zeugt dieser Sprachgebrauch in erster Linie
von einer Ausgrenzung, der die Sprecherinnen und Sprecher zum Opfer fallen. Auch wenn der Bruch
(fracture) zwischen der Mehrheit der Franzdsischsprachigen in Frankreich und den Jugendlichen der
Vorstadte in der Sprache hérbar wird, so wird doch nicht von der Sprache verursacht, denn hier ist
das Soziale bestimmend.

Daraus ergibt sich fur die Linguistin, den Linguisten eine zentrale Frage: Kann man Uber die Sprache
auf solche Situationen einwirken? Und was kénnen oder sollen Linguistinnen und Linguisten tun? —
Vielleicht begreiflich machen, dass man mit Identitdten nicht zwingend ein Nullsummenspiel
spielt, das heisst, dass man nicht auf der einen Seite in dem Masse verlieren muss, wie man auf der
andern gewinnt, dass man also zugleich franzdsischer Staatsbirger sein und zwei Kulturen
angehdren kann. Fir die Schule bedeutet das, dass sie sich der Sprache der Migrantinnen und
Migranten annehmen sollte.

Key words:
Migrants, linguistic fracture, migrant’s language, language and society.

Au mois de juillet 2004 jai entendu sur une chaine de radio frangaise
I'interview d'une jeune fille de la banlieue parisienne qui qualifiait la fagon
qu'elle avait de parler le francais de "“francais faché". La formule est
intéressante car on n’'imagine pas qu'une langue puisse étre fachée, mais
sans doute faut-il 'entendre comme "frangais des fachés", forme de francais
qui manifesterait la facherie des locuteurs, ce qui nous pousserait alors a nous
demander: fachés contre qui? Mais il n’y a pas que le "frangais faché". Des
témoignages de professeurs nous montrent par exemple que les éléves leur
disent parfois, pour parler du francgais, "votre langue", sous-entendant ainsi
qu’il ne parlent pas la méme, qu’ils en parlent une autre, et un ouvrage
déclarait il y a quelques années dans son titre les Céfrans parlent aux
Frangais, tragant ainsi par le biais de la verlanisation une frontiére entre deux
groupes, I'un parlant le frangais et I'autre parlant autre chose.

Langue "des jeunes”, "des banlieues", "des quartiers”, "des cités", peu importe
le nom qu'on lui donne, cette "autre chose", a éte largement décrite, et
continue de ['étre, par les linguistes. Les dictionnaires ou les ouvrages
descriptifs gu’ils publient alimentent bien sidr la documentation scientifique
mais permettent aussi des transferts linguistiques qui méritent analyse.
Certains intellectuels "branchés" saupoudrent aujourd’hui leurs discours de
mots verlans ou d’'expressions populaires, comme par jeu, mais ce jeu dénote
sans doute une certaine culpabilité vis-a-vis des classes populaires dont le
parler est, nous allons le voir, essentiellement le signe d’'une exclusion

Bulletin suisse de linguistique appliquée © 2006 Institut de linguistique
No 83/1, 2006, 29-38 » ISSN 1023-2044 Université de Neuchatel



30 Les fractures linguistiques

sociale. Comme I'écume des vagues sur la plage, ces pratiques linguistiques
déposent ainsi dans le lexique des nantis quelques traces, meuf, keuf, ca
craint ou c’est craignosse, et tout le monde semble content.

Car il y a face a cette fagon de parler deux grandes postures. La premiére,
que je baptiserai hugolienne, consiste a décrier ce qui fascine. Hugo dans Les
Misérables parle de "langue de la misére" ou de "langue des ténébreux", mais
sans vraiment manifester de compassion pour ses locuteurs. Tout au plus en
exprime-t-il pour celui qui décrit ces parlers:

"Certes, aller chercher dans les bas-fonds de I'ordre social, la ol la terre finit et ol la
boue commence, fouiller dans ces vagues épaisses, poursuivre, saisir et jeter tout
palpitant sur le pavé cet idiome abject qui ruisselle de fange ainsi tiré au jour, ce
vocabulaire pustuleux dont chaque mot semble un anneau immonde d’'un monstre de la
vase et des ténébres, ce n'est ni une tache attrayante ni une tache aisée."

Et encore:

"Maintenant, depuis quand I'horreur exclut-elle I'étude? Depuis quand la maladie chasse-
t-elle le médecin? Se figure-t-on un naturaliste qui refuserait d'étudier la vipére, la
chauve-souris, le scorpion, la scolopendre, la tarentule, et qui les rejetterait dans leurs
ténébres en disant: Oh! Que c'est laid! '

A cette vision tératologique, qui ne se manifeste guere aujourd’hui que dans
les colonnes du Figaro, s’oppose celle, plus fréquente, que je qualifierai de
"languisme", version politique du "jeunisme", par référence a Jack Lang qui,
lorsqu’il était ministre de la culture, ne laissait pas passer une occasion de
proclamer son admiration pour la culture hip hop, les tags, le verlan ou le rap,
bref pour tout ce qui, a ses yeux, faisait "jeune". Or certains linguistes
manifestent de la méme fagon ce qui pourrait bien étre I'équivalent linguistique
du syndrome de Stockholm en idéalisant leur objet de description, par
sympathie avec leurs informateurs, bien sdr, par empathie, mais aussi par
inconscience sociale et politique. lls décrivent, certes, mais sans étre
nécessairement conscients que I'objet de leur description pourrait bien étre un
stigmate social: Verlan is beautiful en quelque sorte...

Et ces deux postures interférent parfois: dans un article récent?, Alain
Bentolila par exemple dénonce la ghettoisation engendrée par l'insécurité
linguistiqgue, mais sous un titre, "Pour la langue, ¢a craint grave", qui utilise
précisément la forme linguistique dont il dénonce les méfaits. Peu importe ici
que ce titre soit de I'auteur ou de la rédaction du journal: I'effet sémiologique
est le méme. En effet, vouloir alerter le lecteur sur les effets sociaux d'une
dérive linguistique sous un titre qui emprunte a cette dérive témoigne d’'une
dérision ou d’un clin d’ceil qui constitue I'un des fonctionnements du discours
meédiatique. Mais, et quoi que I'on pense de l'article de Bentolila, ce titre

1 Les Misérables, édition de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1951: 1027.
2 Libération, 24 ao(it 2004.



Louis-Jean CALVET 31

fonctionne comme une anesthésie qui enléve du poids au texte, le rend
marrant en quelque sorte alors qu'il veut poser des questions graves. Car
derriéere les mots, les variantes, les dialectes et les langues il y a des
locuteurs, des gens; et leurs mots, leurs variantes, leurs dialectes et leurs
langues parlent d’eux, de leur forme d’insertion dans la société, nous disent
qui ils sont et ou ils sont. Et le linguiste, en tant que citoyen, se demande alors
si les fagons de parler qu'il décrit ne sont pas la manifestation d’'une insécurité
sociale, d'une exclusion, d’'un rejet, et donc d'un échec de la politique
d’intégration.

Bien sdr, I'’émergence de variantes diachroniques (je veux dire par la de
variantes caractéristiques d'une classe d'age) n'est pas une chose nouvelle.
De tout temps les générations ont eu leur lexique, leur syntaxe, leurs tics de
langage, qui s’effagaient ensuite lentement pour laisser la place a une forme
plus standard, nécessaire clé sociale, passeport linguistique pour entrer dans
la vie active. En gros, les adolescents, devenus adultes et parents, ne
parlaient pas a leurs enfants comme ils parlaient naguére dans leurs groupes
de pairs, méme si bien sir demeuraient quelques formes ("vachement" ou
"extra" par exemple, qui durent autant que durent les blue jeans tandis que
d’autres formes n'ont duré que ce que durent les roses...).

Or les choses semblent aujourd’hui bien différentes. D'une part, certains
"jeunes" frappés par le chdmage demeurent beaucoup plus longtemps dans
leurs groupes, dans la cité, ils n'entrent pas vraiment dans la vie active mais
vivotent entre eux de petits boulots, de petits trafics et/ou d’aides sociales; et,
d’autre part, ces variantes diachroniques deviennent de plus en plus des
variantes diastratiques, manifestations de différences sociales et non plus
seulement de classes d'age. C'est cette conversion de différences de classes
d’ages en différences de classes sociales qui me parait préoccupante, car les
formes linguistiques auxquelles je fais ici référence constituent de plus en plus
des marques de repli, des marques communautaires, en bref des marques
d’auto-exclusion, de séparation volontaire.

Cette volonté de différenciation par la langue est aujourd’hui trés répandue,
sous des formes diverses. Les exemples qui suivent pourront paraitre
désordonnés, mais ils témoignent tous de la méme utilisation de la langue
pour marquer sa différence. Ainsi les Serbes et les Croates déclarent depuis
I'éclatement de I'ex-Yougoslavie ne pas parler le serbo-croate mais le serbe
ou le croate, de la méme fagon qu’il y a cinquante ans les Indiens hindouistes
ont décidé qu'ils parlaient hindi tandis que les musulmans déclaraient parler
ourdou, faisant ainsi voler en éclat I'hindoustani cher a Gandhi, gage pour lui
de l'unité du pays. Et cette différenciation linguistique n’est pas seulement le
fait des locuteurs mais peut aussi venir du regard des autres. Ainsi, il y a
qguelques semaines, je notais dans une seule page du supplément littéraire de
Libération I'annonce de la parution d'un ouvrage traduit "du néerlandais



32 Les fractures linguistiques

(Belgique)", d’'un autre "de I'italien (Sardaigne)" et d'un troisiéme "de I'anglais
(Etats Unis)". Il y a la une pratique récente et fréquente des traducteurs qui,
bien sar, affirment de cette fagon leurs compétences spécifiques (je connais
litalien de Sardaigne, le néerlandais de Belgique...) mais du méme coup
renforcent I'idée qu'il existe un espagnol d'Argentine ou de Cuba, voire un
argentin et un cubain... J'ai parlé du "regard des autres" car, de facon
générale, I'écrivain ne déclare pas écrire dans telle ou telle langue, il se
contente d’écrire (je n'ai jamais vu de roman portant en sous-titre "écrit en
espagnol (Argentine)" ou "écrit en italien (Sardaigne)"). Mais, méme si cela
était le cas (car aprés tout I'écrivain marque son identité dans ses choix
linguistiques, méme s'ils représentent un écart minime par rapport a la
norme), la différenciation par la langue dont je parle dans ce texte n'est pas du
méme ordre: elle n’affirme pas seulement une spécificité géographique (nous
sommes argentins et non pas espagnols), religieuse (nous sommes hindous
et pas musulmans) ou ethnique (nous sommes serbes et pas croates), elle
situe ses locuteurs hors de la communauté nationale et dans un statut
d’infériorité sociale.

1. Les fractures linguistiques
J’en viens donc aux fractures qu’annonce mon titre.

Depuis qu'en 1995 Jacques Chirac a fait campagne autour de la fracture
sociale, ce qui ne mangeait pas de pain puisqu’il n'a rien fait depuis pour la
combler, le mot fracture est a la mode: on a par exemple parlé de fracture
digitale pour désigner I'accés inégal des gens a Internet, et tout récemment
'hebdomadaire Le Nouvel Observateur parlait, dans un dossier sur le
logement en France, de "fracture immobiliére". Bref le mot fracture a du
succes.

Sans m’inscrire dans une lignée sémantique chiraquienne, je parlerai
cependant volontiers ici de fractures linguistiques, mais au pluriel car elles
sont nombreuses. Je prendrai cette expression en un double sens.

e |l y a dune part la langue fracturée, travaillée par une volonté de
différenciation nationale, ethnique ou religieuse, comme dans les
exemples évoqués ci-dessus de I'hindoustani ou du serbo-croate, ou la
langue éclatée par la dispersion géographique, comme dans le cas de
'espagnol ou de I'anglais.

e Mais il y a d'autre part la manifestation linguistique d’'une fracture sociale
qui est de plus en plus visible, en particulier dans les milieux issus de
I'immigration. C’est ce second sens qui va me retenir ici. Nous pourrions
en effet dire que la langue est toujours fracturée, ou éclatée par la
variation. Mais se dessine aujourd’hui, a cété d’une lente érosion de la
variation régionale dont il ne reste guére de trace que dans l'accent, un



Louis-Jean CALVET 33

renforcement de la variation sociale. L'urbanisation, les phénoménes
migratoires, les rejets a connotations racistes, en un mot I'exclusion, tout
ceci s'entend aujourd’hui dans les formes diverses que prend la langue.

Mais si cette fracture entre la majorité des francophones de France et les
jeunes des banlieues s’entend dans la langue, elle n'est pas produite par la
langue: c’est le social qui est ici aux commandes et c’est donc de social et
d’action sur la société qu'il sera question.

Ces fractures linguistiques ne sont ni spécifiquement frangaises ni seulement
définies par le contrdle d’'un seul registre de la langue commune, et elles
peuvent se manifester de différentes fagons.

La premiére est le fait de parler ou d’entendre a la maison une langue autre
que la langue commune, une langue dévalorisée et qui, dans ce que jai
appelé le modéle gravitationnel (Calvet, 1999), se trouve a un niveau inférieur.
Ainsi un enfant vivant en France et parlant chez lui I'anglais n'est pas dans la
méme situation gu’un enfant parlant chez lui le bambara ou 'arabe marocain.
Cette différence de situation, énoncée ici en termes linguistiques, recouvre
une différence sociale et il faut s’interroger sur le fait que des migrants
anglophones ne sont en général pas dans la méme situation culturelle et
sociale que des migrants arabophones ou bambarophones. Cette fracture
linguistique peut aussi se manifester par le fait, qui s’ajoute au précédent,
d’hériter d’'une langue non écrite, ou d’étre analphabéte ou encore de vivre
dans un milieu majoritairement analphabéte. Si cette fracture linguistique
affecte particulierement les migrants, c'est donc parce qu’ils cumulent un
double désavantage, celui de parler chez eux une langue dévalorisée et d’étre
par ailleurs socioculturellement défavorisés.

A ces facteurs individuels, définissant la situation de personnes, s’ajoutent des
facteurs collectifs, définissant la situation de grands groupes:

e Le fait pour une communauté ou un peuple d’avoir ou non accés aux
langues de grandes diffusions (de niveau supérieur dans mon modéle
gravitationnel). Il y a ainsi fracture entre les paysans égyptiens qui ne
parlent que l'arabe égyptien, et les élites qui parlent en outre I'arabe
standard, I'anglais et parfois le frangais. De la méme facon il y a fracture
linguistique entre les élites mauriciennes qui ont fait des études
secondaires et parlent le francais et I'anglais et les paysans qui ne
parlent que le créole ou le bhojpuri.

e La fracture linguistique se manifeste aussi dans des politiques différentes
de la traduction. Un peuple qui n'a pas accés aux langues de grande
diffusion peut en effet avoir accés aux cultures que véhiculent ces
langues si I'on fraduit systématiquement les textes importants. Mais cet
acces a la pensee de 'Autre est tres inégalement réparti. Ainsi les pays
arabes sont parmi ceux qui traduisent le moins vers leur langue: la Gréce



34 Les fractures linguistiques

(qui compte 11 millions d'habitants) traduit vingt fois plus de livres par an
gue I'ensemble des pays arabes (qui comptent 284 millions d'habitants).

2. Derriére les langues, la société

Mais les linguistes que nous sommes savent qu’on lit 'organisation sociale a
travers les langues et les rapports entre les langues. Les exemples que jai
donnés sont éloquents: si l'inégalité sociale se lit par exemple dans le fait que
le paysan égyptien ne parle ni I'arabe standard ni I'anglais, c’est bien que ces
langues sont dans un rapport d’inégalité avec les idiomes vernaculaires et
gu’une partie de la population est privée du capital symbolique que représente
le contrble de I'arabe standard et de I'anglais. Et le revers de la médaille (fruit
de l'idéologie musulmane qui ne considére comme "langue" que celle du
Coran) est ici que la langue réellement parlée par le peuple n'est pas prise en
compte et n’a aucune reconnaissance dans les structures de I'Etat.

Quelle est I'importance de cette reconnaissance?

Le PNUD (Programme des Nations Unies pour le Développement) publie
chaque année un "rapport mondial sur le développement humain” et classe
les pays selon un IDH, indicateur de developpement humain, calculé a partir
de trois types de données, ou trois paramétres: I'espérance de vie, le niveau
d’éducation des adultes et le PIB par habitants. Ces trois paramétres ne sont
bien sOr pas les seuls possibles pour évaluer la qualité de la vie et, si I'on
prenait pas exemple le nombre de journées ensoleillées ou la production
viticole, il est probable que la Norvége, qui occupe la premiére place du
classement, rétrograderait de fagon notable...

Or, dans son rapport 2004, le PNUD s’est penché sur la prise en compte d’'un
autre parameétre, celui du respect de la diversité culturelle. En fait, le rapport
se contente essentiellement de longues déclarations de principe sur la
nécessité de prendre en compte la diversité culturelle, religieuse et
linguistique, affirmant par exemple que "la liberté culturelle est a la fois un
droit humain et une part importante du développement humain" (PNUD, 2004
6), mais il ne parvient pas vraiment a démontrer un lien entre cette prise en
compte et le développement. Il serait pourtant intéressant de voir s'il y a des
croisements significatifs possibles entre les trois paramétres jusqu’ici retenus
(santé, instruction, revenus) et les groupes ethniques, religieux ou
linguistiques, mais les données sur ce point sont rares car on ne dispose en
general que de chiffres globaux, pays par pays. Le texte ne peut donc
evoquer que deux cas, ceux de la Roumanie et de la Namibie.

La Roumanie se trouve a la 72° place mondiale, mais les Roms de Roumanie
ont un IDH trés inférieur a la moyenne nationale et, pris séparément, seraient
classés a la 128° place. La Namibie, pour sa part, est le seul pays a avoir
calculé son IDH par groupes linguistiques. Or si le pays pris comme un tout



Louis-Jean CALVET 35

est a la 126° place mondiale, les populations germanophone ou anglophone
du pays, prises isolément, seraient a la premiére place du classement, avec la
Norvege, tandis que les populations parlant le rukawango ou le san se
trouveraient en fin de tableau, a la 174° place, avec le Mali.

Mais qu’est-ce que cela prouve? Certainement pas que le fait de parler
allemand ou anglais en Namibie fasse vivre plus vieux ou rende plus riche, ni
que le fait de parler romani en Roumanie rende plus pauvre. En revanche, ces
chiffres prouvent peut-étre que la langue est, dans une situation
sociolinguistique donnée, un des indices d'appartenance a un groupe social,
favorisé ou défavorisé, et que linjustice sociale peut étre corrélée a des
facteurs de type ethnique qui, eux-mémes, renvoient a des facteurs
linguistiques: ceux qui parlent anglais, allemand ou africaans en Namibie ne
sont pas du méme c6té de la barriére sociale que ceux qui parlent san.

Et, pour revenir a une situation plus proche, ceux qui parlent ce "frangais
faché" que j'évoquais au début de mon intervention, le frangais des banlieues
ou des cités, ne sont pas du méme cdté de la barriére sociale que ceux qui
parlent le francais standard. Mon hypothése est donc que ces registres ne
sont pas la marque provisoire de I'appartenance a une classe d’age mais le
versant linguistique d'un repli communautaire, le versant linguistique de la
réeponse a l'exclusion sociale par une auto-exclusion volontaire, le versant
linguistique du refuge identitaire face a une société a laquelle on ne croit pas
appartenir, dans laquelle on pense ne pas avoir sa place.

Dés lors se pose a mes yeux une question centrale pour le linguiste: peut-on
agir sur ces situations par le biais de la langue? Si nous considérons, comme
Bentolila, que la langue "appauvrie" des cités prive ses locuteurs des clés
sociales nécessaires a l'insertion, est-il possible de faciliter cette insertion en
ameéliorant leur niveau linguistique ou en simplifiant les textes auxquels ils
sont confrontés?

On a par exemple ouvert en France, dans certaines écoles, des classes
d’insertion (CLIN) pour les enfants primo-arrivants; on s'est également
préoccupé de lutter contre le versant linguistique de I'exclusion en réécrivant
de fagon plus simple les cent formulaires administratifs les plus fréquents. Ces
interventions peuvent paraitre marginales, mais soyons optimistes et
imaginons un instant que I'on puisse, par ce type d’actions, faire reculer cette
fracture linguistique. Que l'on puisse faire parler les pauvres des banlieues,
souvent — mais pas toujours — issus de l'immigration, comme vous et moi:
seraient-ils pour autant intégrés? Cette idée est évidemment absurde car,
nous venons de le voir, la langue n'est qu'un indicateur au deuxiéme ou
troisieme degré de I'exclusion...



36 Les fractures linguistiques

3. Que peuvent faire les linguistes?

Mais la langue est aussi le garant de la cohésion sociale: un groupe, un
réseau, une société se caractérisent entre autres choses par un moyen
commun de communication et plus un sous-groupe s'écarte du groupe plus
ses pratiques langagiéres se différencient des pratiques dominantes. De ce
point de vue, ce "frangais faché" constitue donc l'un des signes de
I'éclatement de cette cohésion sociale.

Alors que faire? Que peuvent faire les linguistes?

Je n’ai bien sir pas de solution miracle, mais nous pouvons tenter d’avancer
quelques idées.

Dans les pays africains, et de fagcon générale dans les pays plurilingues, on a
constaté que le fait de commencer sa scolarisation en langue maternelle ou
dans une langue que l'on parlait déja, une langue véhiculaire locale par
exemple, était un facteur de réussite. Or les jeunes issus de l'immigration
n'‘ont en général pas une connaissance satisfaisante de la langue de leurs
parents; ils sont en insécurité linguistique du cété de leurs origines, et, pour
une langue comme l'arabe, les ELCO (Enseignement des langues et cultures
d'origine, programme d’enseignement dans le systéeme primaire francais) les
enfoncent encore plus dans cette insécurité en tentant de leur inculquer des
rudiments d’arabe classique et non pas la langue parlée chez eux. Serait-il
possible de partir de ce qu’ils savent, de ce qu'ils parlent, pour initier un
processus d'acceés a l'écrit par exemple? La chose mérite peut-étre d’étre
tentée, méme si elle risque de se heurter au lobby des professeurs d'arabe,
grands défenseurs du standard Coranique (ce heurt s'est déja produit en
France a propos de I'épreuve facultative d'arabe au baccalauréat). Et cette
démarche pourrait bien sir s’appliquer a d'autres groupes, turcophones,
bambarophones ou wolophones...

De fagon plus générale, si nous acceptons de considérer, comme je le
propose, que cette fracture linguistique est en partie le versant linguistique
d'une fracture sociale mais aussi en partie le résultat d'une action "volontaire",
constituant un travail inconscient sur la langue pour construire une marque de
différenciation et d’identité, alors il nous faut affirmer que les identités ne
sont pas des jeux a somme nulle, qu'on ne perd pas d’'un c6té ce que I'on
gagne de l'autre. Il faudrait pouvoir faire comprendre que s'intégrer a la
France, devenir Frangais, ce n'est pas devenir moins Marocain ou moins
Sénégalais. C'est aller vers le contréle de deux cultures, c'est-a-dire vers une
plus grande richesse. En bref qu’intégration n’est pas synonyme
d’assimilation, d’abandon de ses racines, voire de trahison. Dans le
domaine linguistique, cela veut dire qu’acquérir la langue du pays d’accueil ne
devrait pas signifier oublier celle du pays d'origine. Or tout se passe comme
s'il fallait choisir, comme si I'intégration devait étre synonyme d’abandon. La



Louis-Jean CALVET 37

France est, depuis un siécle, passée a cété d’'une trés grande richesse. Elle
n'a pas su profiter des vagues successives de migrations, polonaises, russes,
puis italiennes ou portugaises, ensuite chinoises, elle n’a pas su valoriser ces
bilingues, développer leurs compétences, constituer par exemple une école
francaise de slavistique ou d'études arabes.

Les Etats-Unis d’Amérique ont la méme surdité ou la méme cécité face aux
autres cultures: ils imposent aux migrants leur mode de vie et, comme les
pays arabes, ils traduisent trés peu. Mais, alors que les pays arabes s’en
trouvent scientifiquement et théoriquement prétérités, n'ayant pas accés aux
autres cultures, les Américains ont tourné le probleme en achetant des
cerveaux, en important des chercheurs. Nous avons la chance d'avoir en
Europe de futurs chercheurs potentiels qui pourraient faire le lien entre notre
culture et les leurs. Lutter contre cette fracture linguistique et cette fracture
sociale, donner a ces jeunes une double formation, constituerait alors un
double bénéfice, pour eux bien s(r mais aussi pour leur pays d’accueil, leur
nouveau pays.

Ce que je suggere ici est relativement modeste, j'en suis conscient, mais je
crois qu'il nous faut réfléchir a la fois sur ce que notre science, la linguistique,
révele de la société, et sur les limites de notre action en tant que scientifiques
sur cette société. Le diagnostic ne guérit pas, il identifie le probléme, et c'est
ensuite a la politique de prendre le relais.

Le linguiste citoyen peut-il jouer un réle dans ce relais? Sans aucun doute, a
condition qu'il sorte de son laboratoire. Il est facile de conseiller, comme je
viens de le faire, l'utilisation des langues d’origine, ou la lutte contre
I'insécurité linguistique et culturelle. Encore faudrait-il que les enseignants, les
instituteurs, qui mouillent leur chemise sur le terrain sachent ce que c'est que
I'insécurité linguistique, gu'ils aient quelques connaissances des structures
linguistiques des pays d'origine de leurs éléves, qu'ils aient les moyens
d'analyser la situation sociolinguistique de leurs éléves, qu'ils soient aidés,
conseillés, éclairés. Et, pour cela, il faudrait bien sir que I'Education Nationale
décide de bouleverser son approche du probléme. Les cours de FLE que I'on
dispense dans les classes d'accueil, lorsqu'on en dispense, tentent de
combler une carence, une incompétence, mais ils ne valorisent en rien la
biculturalité potentielle de certains éléves, ils la gomment, 'oblitérent. Il faut
faire acquérir le francgais standard a ces jeunes qui ne le dominent pas, c'est
tout. Or, encore une fois, l'intégration ne devrait pas étre considérée comme
un jeu a somme nulle. Et c'est peut-étre a nous d’expliquer que dans de
nombreuses parties du monde les pratiques langagiéres s’articulent entre des
formes véhiculaires communes et diverses formes grégaires, que des
systémes de plurilinguismes, variés, fonctionnent a la satisfaction générale,
gu’un Sénégalais malinké par exemple peut parler sa langue, parler aussi le
wolof et le frangais sans cesser d'étre Malinké et tout en étant Sénégalais.



38 Les fractures linguistiques

Tout ceci, qui peut nous paraitre évident, ne I'est pas du tout pour les gens
concernés, qu'il s'agisse des exclus, des enseignants ou des hommes
politiques.

La est peut-étre 'une de nos actions possibles, si nous ne voulons pas payer
un jour la facture sociale de ces fractures linguistiques. Et nous avons du pain
sur la planche...

Pour finir, je voudrais remonter aux années 1950 en France, et évoquer
I'affaire Dominici, un procés en assise au cours duquel un paysan de Haute-
Provence, locuteur de la variété basse dans la diglossie francais / provencal,
avait été jugé et condamné dans la variété haute. Dans ses Mythologies,
Roland Barthes rappelait que le vieil homme, accusé de meurtre, était
interrogé dans une langue qu'’il ne parlait pas vraiment:

"La syntaxe, le vocabulaire, la plupart des matériaux élémentaires, analytiques du
langage se cherchent aveuglément sans se joindre, mais nul n'en a scrupule ("Etes-vous
allé au pont? —Allée? il n'y a pas d'allée, je le sais, |’y suis été"). Naturellement tout le
monde feint de croire que c'est le langage officiel qui est de sens commun, celui de
Dominici n'étant qu’'une variété ethnologique, pittoresque par son indigence” (Barthes,
1957: 54-55).

Barthes concluait son texte par une phrase qui m’a toujours paru importante:

"Voler son langage a un homme au nom méme du langage, tous les meurtres légaux
commencent par 1a."
Dominici, qui était peut-étre innocent, a passé plusieurs années en prison,
avant d’'étre gracié par le Président de la République. Il a payé la facture de la
fracture linguistique qu’il vivait quotidiennement.

Or, tous les jours dans la France d’aujourd’hui, et je suppose dans d’autres
pays européens, devant les tribunaux ou face a I'administration, des gens se
trouvent dans une situation comparable.

De la méme facon qu'il y a des chats de salon et des chats de gouttiére, il y a
des linguistes de salon et des linguistes de gouttiére. Les fractures
linguistiques ont a I'évidence des retombées sociales, et s’ils se préoccupent
de ces retombées les linguistes doivent quitter les salons pour les gouttiéres.

BIBLIOGRAPHIE

Barthes, R. (1957): Mythologies. Paris (Seuil).
Calvet, L.-J. (1999): Pour une écologie des langues du monde. Paris (Plon).

Programme des Nations Unies pour le Développement (PNUD) (2004): Rapport mondial sur le
développement humain 2004. La liberté culturelle dans un monde diversifié. New York (PNUD),
Paris (Economica).



	Les fractures linguistiques

