Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung fur Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1999)

Heft: 69/1: Les langues minoritaires en contetxte : les langues minoritaires
entre diversité et standardisation = Minderheitensprachen im Kontext :
Minderheitensprachen zwischen Vielfalt und Standardisierung

Artikel: Ou commence, ou finit la notion de langue minoritaire? : Des familles
dialectales aux "néo-langues”

Autor: Poche, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-978203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-978203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bulletin suisse de linguistique appliquée, 69/1, 1999, 195-215

Ou commence, ou finit la notion de langue minoritaire?
Des familles dialectales aux “néo-langues”
Bernard POCHE

Abstract

Le lingue delle minoranze non si limitano a quelle che sono 'oggetto di una rivendicazione di
tipo politico-istituzionale. Costituiscono nella storia e fino ad oggi un insieme molto esteso e
diversificato, dove si possono trovare delle lingue con norme fisse benche non riconosciute
dallo Stato (o con uno statuto minore), come pure delle lingue locali-regionali stabili (ancora
dette dialetti o patois), o ancora delle forme regionali della lingua ufficiale di un Paese. Esse
non si possono isolare dalla parlata e dalle forme usate ogni giorno dalla gente, o ancora dalla
cultura popolare. Vale a dire che, all'interno di un quadro generale, ciascuna esiste in modo
polimorfo, perche corrisponde all'espressione di un senso sociale regolato “dal basso”. C'¢
allora qualche contraddizione a voler stabilire a loro proposito delle norme analoghe a quelle
usate per le forme che diffondono un codice funzionale uniforme, come le lingue degli stati.
Quando tuttavia avvengono tali iniziative normative, significa probabilmente che, accanto alla
funzionalizzazione e all'internalizzazione dei grandi sistemi di senso e di valori, le cosiddette
lingue delle minoranze vengono usate come meri giochi, o al massimo come il veicolo della
sensibilita privata, cio¢ con una riduzione maggiore del loro ruolo di linguaggio.

0. Introduction

Parler de langues minoritaires en les situant dans leur contexte (en s’interrogeant
sur leur fonctionnement social) nécessite de prendre de grandes précautions. On
ne peut pas employer le terme de langue dans une acception qui serait élaborée a
partir des grandes langues officielles que nous connaissons aujourd’hui; une
définition particuliere s’impose. Le terme de minorité est tout aussi délicat a
utiliser. De quelles minorités s’agit-il? Si ’on s’en tient au rapport entre
I’expression culturelle et linguistique (publique) d’un ensemble de personnes et
la régulation de cette situation par les pouvoirs constitués, on aboutit a des
définitions trés restrictives, en ce qui concerne tant le groupe que les pratiques
linguistiques, sauf dans les trés rares Etats officiellement multilingues; on peut
en trouver un exemple dans le projet de statut qui a été élaboré par le Conseil de
I’Europe!, et que celui-ci a les plus grandes difficultés a faire entériner par les
Etats membres. Si 1'on part d’une définition non institutionnelle, la notion de
minorité risque trés vite de se noyer dans un ensemble de déterminations qui
concernent les golts et les pratiques d’ordre privé. Dans les faits, le terme de

I Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, adoptée par le Conseil de I'Europe le
5 novembre 1992 (la France s'est abstenue lors du vote). On sait que les textes émanant du
Conseil de I'Europe n'ont au départ valeur que de recommandation. Cf. aussi pour la France le
Rapport sur les langues et cultures régionales établi par B. Poignant & la demande du Premier
Ministre L. Jospin et daté du 1er juillet 1998.

195



langue minoritaire est le plus souvent utilisé de maniére empirique pour
désigner des phénomenes sociaux trés hétérogeénes, assez souvent dans le cadre
d'opérations de politique ou de militance linguistiques, sans se confronter a la
réalité de la pratique quotidienne; et inversement des situations linguistiques ne
sont pas rapportées a cette notion, alors qu’elle pourraient parfaitement 1’étre.
Retracer 1’histoire de ce phénomeéne, ’histoire du multilinguisme, et voir
comment elle aboutit a la situation actuelle, c’est d’abord essayer de mettre un
peu d’ordre dans un panorama assez chaotique.

1. Eléments d’histoire linguistique européenne

Tout ce que ’on peut dire au départ, c’est que ce que ’on appelle langue
minoritaire n’est pas autre chose que 1’expression langagiére de groupes
humains qui n’ont pas, en tant que tels, de correspondance directe dans un Etat.
Cette expression n’est donc pas la langue officielle de 1’Etat (ou une des langues
officielles que reconnait un Etat multilingue); elle peut cependant recevoir des
formes de reconnaissance diverses, allant du rejet total ou de 1’ignorance au
statut de langue seconde ou de langue protégée, mais dans des conditions qui
restent marquées par une «faille problématiques». Cette faille ne manque pas de
rejaillir sur sa pratique par les locuteurs et sur son utilisation collective dans les
divers domaines possibles, tant oralement que par écrit. La pratique d’une
langue de ce type s’inscrit dans un contexte anthroposociologique complexe, qui
ne se réduit pas aux schématisations proposées par certains militants, culturels
comme politiques.

Dans ce qui suit, on appellera donc langue au sens de langage, ou «langue-
langage», une forme expressive articulée stable, pouvant couvrir tous les
domaines de la communication au sein d’un groupe social a statut général, c’est
a dire plurifonctionnel. Le groupe ne doit donc pas étre défini par 1’age, la
profession, le milieu social, etc. De méme, cette couverture de la
communication doit étre banalisée, c’est a dire ne pas correspondre a un
décalage entre les personnes qui communiquent, surprendre un interlocuteur ou
le dérouter; elle ne doit pas non plus renvoyer, de facon explicite ou non, a une
autre forme linguistique, sans la connaissance de laquelle elle ne pourrait &tre
comprise2.

Cette définition vise d’une part a éliminer au départ tout jugement sur la
qualité supposée du processus de communication et a positionner toute langue-

2 Le terme employé, «doit» ne correspond évidemment pas & une connotation de prescription: il
s'agit seulement de préciser les critéres que I'on propose.

196



langage qui répond a ces critéres dans une situation de parité; d’autre part a ne
pas conduire a qualifier de langue, de maniére automatique, tout code
conventionnel intervenant au sein d’un sous-groupe particulier, en particulier
ces jargons ou argots dont Paul Wald rappelle qu'ils ont été qualifiés d'«anti-
langues», pour des «anti-sociétés», par M. A. K. Halliday (WALD, 1987).

La question qui va se poser est alors celle du rapport entre les diverses
langues, comme figure du rapport entre les groupes auxquels elles
correspondent, avec ce cas particulier qu’est la pratique, courante ou
occasionnelle, de deux ou plusieurs langues par le méme groupe, dans le cadre
bien entendu de finalités spécifiques. Jusqu’au début du 198me sidcle cette
notion de langue ainsi définie s’applique & un nombre trés important de formes
langagiéres: les regrouper en grandes familles linguistiques est en réalité sans
corrélation avec leur pratique effective, et les phénomeénes d’intercompréhension
entre groupes sont pour ’essentiel une question de voisinage. Les «langues-
langage», qui ne correspondent & aucune normalisation et en général ne sont pas
écrites, n’en sont pas moins définies dans leur emploi de manicre stable et
précise; elles portent le plus souvent le nom du groupe qui les emploie.

En face de ce foisonnement il existe, certes, en nombre assez réduit, les
langues des pouvoirs politiques et de leur administration, qui coincident avec les
langues de la production écrite, littéraire ou didactique. Mais entre ces quelques
langues de pouvoir ou de culture et les milliers de langues parlées par les
sociétés locales en Europe, quelle que soit leur taille, il n’y a pas réellement
d’intermédiaire. Tout au plus peut-on dire qu’au sein-de quelques grands noyaux
de peuplement qui développent, dans la premiére moitié du 19¢me, upe
conscience de leur identité historico-culturelle, va apparaitre, chez certaines
élites, la notion de langues de groupe qui seraient normées. Soit il s’agit de
formes qui n’avaient jamais eu de rdle politico-administratif, soit elles en
avaient eu dans un passé ancien, mais avaient été supplantées dans cette
fonction. Ce projet ne correspond d’ailleurs pas, dans la majorité des cas, a une
revendication politique, mais a 1’idée d’une autonomie culturelle; c’est ainsi que
I’on va voir prendre forme et étre dotées de nouveaux outils linguistiques et de
corpus littéraires «modernes» toute une série de langues, les unes qui vont
devenir plus tard les langues officielles des Etats de 1’Europe du centre et du
sud-est, et les autres qui n’auront pas ce destin (voir par exemple GARDE, 1992).
Au dela de I’exploitation politique, par de nouvelles élites en formation, de cette
idée de culture de groupe, on peut en effet faire deux remarques:

1) Ces langues de culture, nouvelles ou reconstituées, sont élaborées comme
des langues moyennes a partir d’une «famille régionale». Pour autant, elles

197



ne jouissent pas en elles-mémes d’une spécificité quelconque par rapport aux
langues «de plein exercice» qui les entourent et dont elles sont issues;
simplement on va les normer, les mettre sous forme écrite. Mais les
différents slovenes, slovaques, piémontais, vénitiens, etc., sont tres
nombreux, et ils continuent d’étre pratiqués. La langue écrite moyenne
fonctionne comme une koiné, mais elle ne dispose pas de propriétés
magiques qui permettraient qu’on I’opposit désormais aux «dialectes» ou
«patois» que seraient devenues les autres langues; et la coexistence se
poursuit, sans que 1’on puisse parler d’un «standard» d’un c6té et, de 1’autre,
de variétés qui en seraient dérivées, avec une diminution de la qualité
formelle ou expressive.

2) Rien ne permet de diviser ces nouvelles langues moyennes régionales en
deux catégories, selon qu’elles seront par la suite le vecteur d’une
revendication politique ou qu’elles ne le seront pas. Qu’il s’agisse en fait du
(ou des) breton(s), du provencal, du piémontais, du gallois, du tcheéque, du
serbe, etc., ou plus tard du catalan que la bourgeoisie barcelonaise va
remettre en honneur et faire «normaliser» au début du 20€me sizcle, le
processus est le méme; des écrivains et des érudits constituent ces outils et ce
corpus et élaborent une langue moyenne a partir d’une famille linguistique en
intercompréhension, dans le but de constituer 1’armature culturelle d’une
société régionale en formation, qui est supposée, par voie €litaire, fédérer ou
englober des groupes locaux dont chacun dispose déja de sa langue pour
I’usage quotidien.

A la fin du 19¢me siécle, on en arrive donc a une nouvelle situation, que 1’on
pourrait qualifier de multilinguisme a échelons: le niveau de base est constitué
par un dualisme entre des langues parlées localement et une langue régionale,
écrite mais aussi parlée par les élites de la région, qui est parfois parvenue a se
faire attribuer une place administrative («le flamand» en Flandre belge, le
tcheéque, etc.), ou sinon qui est restée une langue de culture pour le groupe en
question (le catalan, le vénitien). A un niveau plus agrégé, on trouve un autre
dualisme, celui qui met face a face la langue de I’administration centrale de
I’Etat3 (le francais en France et en Belgique, ’allemand en Bohéme, 1’italien) et
la (ou les) langue(s) régionale(s), qui vont se trouver en concurrence dans les
divers appareils administratifs, éducatifs, etc., localisés. Cette concurrence va
bien entendu revétir, selon 1’histoire politique des Etats concernés, des formes
tres diverses (POCHE, 1994): si la parité de principe, avec recul progressif de la
langue de 1’Etat central, va étre la régle en Belgique et en Autriche-Hongrie, les

3 Langue unique, sauf cas trés exceptionnels, en tout cas a cette époque.

198



cas de la France et de I’Italie sont tout a fait opposés. Mais 1’'idée de cette dualité
potentielle continue i étre présente de nos jours, par exemple a propos de 1’école
(cf. les écoles privées en basque ou en breton, en France).

La période qui s’étend sur la premiére moitié du 208Me sizcle va toutefois
voir une modification lente, mais importante, affecter cette situation, et surtout
la maniére dont elle est représentée. Tout d’abord, dans les zones ou la notion
d’autonomie culturelle de la société locale a été problématique et a fortiori
lorsqu’elle s’est traduite par un conflit au niveau de I’Etat, 1’usage public de la
langue et son aspect de langue écrite vont devenir un enjeu trés fort, qui va
progressivement, avec la montée de la thématique de 1’Etat-Nation, passer du
plan sociétal au plan politique, et va, en partie du moins, occulter les éléments
qui correspondent a la langue-langage, sous la poussée de la normalisation. En
conséquence, lorsque le conflit politique a comme issue 1’'indépendance, c’est a
dire la constitution d’un nouvel Etat, on voit apparaitre cette forme d’étatisme
qu’on appelle nationalisme dont la nation, créée par les élites pour les besoins de
la cause et donnée comme mono-culturelle et unilingue, va étre le symbole, en
fusionnant arbitrairement entre eux les domaines de I’Etat (c’est a dire du
pouvoir politique et de 1’organisation administrative), de 1’organisation sociale
proprement dite et de 1’expression culturelle, idée nouvelle en Europe et qui
correspond au développement de stratégies politiques, non & une nécessité
d’ordre historique ou philosophique.

La langue va alors, par le fait de ces mémes élites, étre présentée comme le
symbole imaginaire de la nation, du «peuple», cependant qu’on va la soumettre
a une normalisation, par le moyen d’un corpus d’écrits littéraires censés
représenter la notion de qualité. C’est ainsi qu’apparait 1’idée de standard
linguistique, non plus au niveau du seul outil littéraire ou administratif mais a
celui de la langue d’usage, que 1’on va chercher & définir de fagon formelle, tout
a fait indépendamment de la question de I’intercompréhension, comme
instrument de la 1égitimité politique. Et cette représentation va s’étendre, par
diffusion du processus élitaire, aux langues moyennes régionales, y compris a
celles qui n’ont pas de correspondance avec une revendication politique précise.

Parallélement, et par contrecoup, toute langue-langage qui ne correspond pas
a ce passage au stade de code normé et garanti par un corps officialisé de
discours (que 1'on désignera dans ce qui suit par «langue-code») va apparaitre
comme un objet social de nature secondaire, sans statut théorique sauf au niveau
historique et philologique et constituant, au stade actuel, une singularité. On
arrivera parfois méme a la faire apparaitre comme une «variété mineure» du
standard, ou sa déformation, au mieux comme une étape intermédiaire dont le

199



destin est de s’abolirt. En I’occurrence ces affirmations sont linguistiquement
absurdes; nous les relevons cependant, parce qu’elles font apparaitre la notion
de langues supérieures et inférieures, qui n’a aucune pertinence dans I’ordre de
la société, c’est-a-dire dans les pratiques effectives.

Les langues locales vont donc se trouver progressivement prises entre les
préoccupations des philologues, pour lesquels leur réle en tant qu’instrument de
communication est un objet sans intérét scientifique, et les positions des
hommes de culture, qui vont les rejeter comme ne véhiculant d’autre culture que
fort grossiére, et susceptibles de nuire 2 la diffusion «dans le peuple» de la
véritable culture nationale.

Dans le méme temps d’ailleurs se développent ou se stabilisent des langues
moyennes régionales d’un autre type, apparues quant a elles par voie non €litaire
et totalement en marge des préoccupations d’autonomie: ce sont les pratiques
langagieres qui se sont établies en raison du contact permanent et direct entre la
langue officielle (de pouvoir et/ou de culture) et les langues locales,
principalement la ol une langue moyenne cultivée ne s’était pas développée;
c’est le cas, en particulier, des francais, italiens, etc., régionaux, parmi lesquels
les francgais du Canada (que certains appellent langue québécoise), de Suisse
romande et de Belgique qui s’établissent (parlant par analogie, si 1'on veut)
comme des koiné par rapport a cette lingua franca qu’est la langue
administrative. C’est aussi le cas, assez différent mais rapprochable, de ce que
I’on appelle improprement les «arabes dialectaux» et qui sont en réalité les
langues moyennes constituées a partir de I’arabe originaire, appelé arabe littéral,
langue sacrée puis langue écrite de la littérature classique, et des substrats
linguistiques propres des divers pays «arabes», ainsi que de 1’évolution
ultérieure de ces mémes langues moyennes, avec les influences qu'elles
subissent; ces «arabes régionaux», parfois assez éloignés de 1’arabe littéral, sont
en tout cas représentés comme tels par leurs locuteurs.

2. Panorama actuel et essais de catégorisation

On va donc arriver, a partir surtout des années 1920, puis apres les années 1960-
1970 avec le regain d’intérét porté aux sociétés locales, a une trés grande
hétérogénéité du domaine que 1’on rattache a la notion de langue minoritaire. La
confusion a été accrue du fait de I’utilisation qui a été faite de cette terminologie

4 L’ouvrage de Pierre PASQUINI (1994) illustre assez bien, & partir de I'exemple du provengal &
I'époque révolutionnaire, ce processus; cependant sa problématique péche par une certaine
confusion au sujet des notions de langue et langage, ce dernier étant assimilé a un simple
«parler», ce qui ouvre la voie au «patois».

200



par deux catégories distinctes de mouvements a caractere revendicatif: ceux des
populations qui se sont trouvées, aprés 1918, englobées dans des Etats se
proclamant monoculturels alors que leur langue moyenne régionale était tout
autre; ceux qui, apres la seconde guerre mondiale surtout mais déja dans 1’entre-
deux-guerres, ont utilisé, dans les pays occidentaux centralistes, ce méme type
d’écart linguistique a I’appui d’une revendication d’autonomie. On rencontre
donc diverses situations que I’on a résumées dans le tableau 1:

Tableau 1

Esquisse de classification
des langues dites «minoritaires»

Catégorie

Exemples

langues des groupes
allophones au sein
d’un Etat en principe
unilingue

langues des «minorités
linguistiques» des pays
d’Europe centrale
(Hongrois de Transylvanie
roumaine, Sloveénes de la
région de Trieste, etc.)

langues moyennes
régionales non-
officielles (ou avec
un statut reconnu,
mais non-étatique)

catalan, basque, gallois,
berbere, frison, piémontais,
etc.

langues «régionales»
considérées comme
rapprochables d’une
langue «nationale»
ou potentiellement
«unitaire».

francais régionaux, francais
du Canada, de Belgique et
de Suisse, flamands de
Belgique, bavarois, souabe,
vénitien, sicilien, arabes
«dialectaux», etc.

langues locales de
petits groupes ou
«isolats», non
agrégées en langues
moyennes.

- walser, cimbre, en Italie,

- toutes les langues locales
stables qualifiées de
«patois»,

- langues des groupes
tsiganes, etc.

I1 est clair que les limites entre ces catégories ne sont pas toujours nettes ni
tranchées. En particulier, la limite entre les catégories 2 et 3 n’est pas rigoureuse
et, dans les domaines des langues germaniques et des langues romanes de
I'Italie «politique», il n’y a pas de différence nette de représentation entre les
langues moyennes régionales que 1’on déclarerait de plein exercice et celles que

201



I’on déclarerait étre des «dialectes» de 1’allemand ou de 1’italien. Il en va sans
doute de méme, pour mémoire, en ce qui concerne la (ou les) langue(s) suisse-
alémanique(s), ou les langues du domaine rhéto-roman.

Toutes ces situations linguistiques-langagiéres peuvent-elles étre rattachés a
la notion de langue minoritaire? Comme on a déja pratiquement déclaré cette
terminologie d’un emploi pour le moins délicat, il serait difficile de répondre oui
sans nuances. Mais on notera que, du point de vue de la représentation sociale
des langues et de leur fonction d’intercommunication, il n’y a pas véritablement
de différence entre ces catégories, deés lors qu’on s’assure qu’elles répondent aux
criteres proposés au début du présent article. Elles constituent, sociologiquement
parlant, un continuum.

Paradoxalement, les moins spécifiques de tous ces cas sont ceux de la
premiere catégorie, alors que c’est a leur propos que 1’on parle le plus
fréquemment de minorités linguistiques: il n’y a, le plus souvent, rien de
«linguistique» dans les situations en cause, qui sont strictement d’ordre
politique, dans un sens nationaliste; le comble de I’absurde étant atteint lorsque
I’on prétend, par exemple, entre 1919 et 1980-1990, extirper de la
Tchécoslovaquie le slovaque, considéré commeé une variété secondaire du
tcheéque (cas non isolé). Il est clair également que, si on prend par exemple le
cas de 1'Italie, la facon dont sont, au sein d’une constitution prétendument
libérale dans ce domaine5, définies des langues minoritaires est d’ordre
strictement politique, et ne correspond a aucune logique de sociologie des
pratiques langagieres.

On pourrait donc alors reconsidérer la question posée: «les langues
minoritaires dans leur contexte», ainsi qu’il suit: quelle est la nature du
processus social qui correspond a ’utilisation constante d’une langue-langage?
Quelle représentation sociale, quelles définitions de la 1égitimité correspondent a
ce processus, en d’autres termes la langue-langage est-elle considérée au sein du
groupe (et a I’extérieur) comme une langue de plein exercice, et avec quelles
modalités et quelles conséquences? Dans quel rapport se situe la pratique de
cette langue avec la pratique d’autres langues, dont la (ou les) langue(s)
officielle(s) (qui parle quoi, quand, avec quelles finalités, etc.)? Ce dernier point
est évidemment majeur; aucune analyse ne peut plus se fonder sur le cas de
groupes dont la plupart des membres n’auraient pas d’autre mode d’expression
que leur langue-langage propre, cas qui n’a plus de réalisation effective. En fait,
ces situations sont toujours problématiques et, avant de nous situer dans le cadre

5 “La République protége, par des dispositions appropriées, les minorités linguistiques”.
Constitution de 1947, Principes fondamentaux, article 6.

202



de la contemporanéité, il est nécessaire de se demander pourquoi; c’est ce que
I’on va faire dans ce qui suit, d’abord sur le plan de 1’analyse générale, puis en
prenant quelques exemples.

En effet on ne peut, en aucun cas, traiter les langues en question comme on
traiterait de langues normées ou qui seraient «logiquement» destinées a 1’étre,
c’est-a-dire sauf absence de volonté politique, manque de crédits, etc. Leur
nature linguistique-langagiére est inséparable de leur fonction effective de mode
concret de communication qui, elle-méme, est complétement liée a leur pratique
sociale, et on ne peut donc pas leur appliquer la distinction saussurienne
langue/parole, ou toute autre équivalente, sinon avec de grandes précautions. Ce
qui correspond a leur existence est 1’attribution d’un sens spécifique au monde
et aux pratiques sociales; on pourrait presque parler a leur propos de langues
«herdériennes» (HERDER, 1977). L’opération qui consiste, lorsqu’elle est tentée,
a leur donner les apparences d’une langue-code présente donc, a premiére vue,
tous les aspects d’une contradiction interne: elle reste en tout cas toujours
ambigu®.

En revanche, il semble que 1’on puisse avancer que la pratique de ces langues
remet en cause sans équivoque un certain nombre de coupures sur lesquelles, de
fait, se fonde le discours opératoire sur les langues-code, alors méme que ces
coupures ne sont pas toujours construites comme des objets scientifiques. On se
référe ici aux coupures classiques, langue écrite/langue parlée, langue
unitaire/langue polymorphe, langue savante (ou littéraire)/langue populaire (ou
de I'usage quotidien). Non bien entendu que les catégories constitués par ces
coupures soient dénuées d’utilité; mais leur application aux langues en cause est
de fait impossible, et elle n’est réalisée, lorsqu’on la tente, qu’au prix de la
distorsion qui consiste a ranger la langue-langage, comme un tout, dans un des
segments définis par la coupure (le second), ce qui conduit inévitablement a
placer dans 1’autre segment une «langue officielle» ou un standard. On constitue
donc par exemple la coupure francgais standard/patois (ou frangais régional), ou
encore allemand littéraire (hochdeutsch)/dialecte, comme une coupure langue
écrite/langue parlée, ce qui fausse complétement le sens du probleme; notre
argumentation vise au contraire a montrer que ces coupures conceptuelles ne
sont pas applicables aux langues-langage. Toutes, quelle que soit la catégorie
dans laquelle on les rangerait, sont définies comme langues par 1’usage parlé,
par la pratique sociale spontanée en milieu, sinon populaire, du moins non-

6 || faudrait, pour le montrer, prendre un exemple flagrant, celui par exemple du catalan, et faire
apparaitre le caractére hybride de la pratique sociale qui en résulte, et le dualisme inavoué qui
subsiste avec les formes non-codées qui sont parlées en dehors de la «capitale». Mais cela
correspond a un débat plus spécifique.

203



élitaire, et par leur position en bi- ou multilinguisme par rapport a une autre
forme linguistique. La différence de statut avec la forme codée est percue
comme fondatrice de la nature méme de la forme en question: ce qui définit un
frangais régional, ou une langue comme le napolitain ou 1’arabe algérien, c’est
que, pour ses locuteurs, la différence d’avec le francais officiel, ’italien ou
I’arabe littéral est constitutive de leur existence, la notion de variété
commengant a jouer a partir des premiéres citées une fois qu’'on les a définies
comme catégories opératoires, et ceci en dehors de toute considération de
«technologie» linguistique ou de volontarisme politique.

On va donc prendre trois types d’exemple pour illustrer I’utilisation pratique
de ce qui vient d’étre dit: les langues locales-régionales de I’Europe de I’ouest et
du centre, ce qu'on appelle les francais régionaux et enfin les langues arabes
dites dialectales.

3. Les langues moyennes régionales

Les langues non officielles de I’Europe de I’ouest et du centre forment une
nébuleuse complexe, dont les éléments sont rattachés pour 1’essentiel aux
familles romane, germanique et slave. Leur inventaire serait d’autant plus
difficile a réaliser que beaucoup d’entre elles en sont a des stades de dégradation
avancés par rapport & ce que 1’on pouvait encore connaitre de leur mode de
pratique il y a quelques années (en utilisant des situations privilégiées). Un
nombre non négligeable peut cependant étre considéré comme répondant a nos
criteres, indépendamment de I’idéalisation volontariste. Certaines d’entre elles,
dans divers pays, sont d’ailleurs officiellement désignées comme langues
minoritaires protégées (ou par une terminologie similaire); curieusement, la liste
n’en recouvre pas toujours le dénombrement auquel on pourrait s’attendre,
comme en témoigne, pour I’Italie, cette carte publiée par le journal La Stampa a
I’appui d’un article consacré a un assez hypothétique projet de loi sur les
minorités linguistiques, article qui ne craint pas de se référer a «Babel».

204



i B T
[]
- Foqpio0.23%) -

FRANCOPROVENZAL

Source: La Stampa (23.05.98)

On y remarque diverses singularités: la différence établie, a propos de la
Vallée d’ Aoste, entre francophones et francoprovengalisants, avec des chiffres
surprenants; 1’absence des Walser; I’insistance mise sur les Carinthiens de la
province d’Udine et les Grecs et Albanais du Sud, ainsi que sur les Croates.
D’une maniére générale les locuteurs (supposés) dans une langue qui a une
correspondance a I’extérieur des frontiéres étatiques sont toujours notés avec
insistance (y compris les catalanophones et les Occitans), mais en revanche la
seule langue de I’aire proprement italique qui est relevée est le sarde (il y en a au
moins deux); les locuteurs en piémontais, vénitien, napolitain, sicilien, etc., sont
passés sous silence, alors qu’ils sont fort nombreux et ont évidemment
conscience de parler une langue propre, non un italien travesti.

Une analyse similaire pourrait s’appliquer a tous les pays concernés, France
comprise bien entendu. Les langues effectivement parlées se répartissent pour
I’essentiel dans deux des catégories du tableau 1: des langues strictement locales
(appelées «patois»), chacune d’elles ayant ses traits phonétiques,
morphologiques et lexicaux représentés comme propres, en intercompréhension
réciproque avec ses voisines, et des langues moyennes («dialectes», mais qui
restent le plus souvent polymorphes), qui se sont constituées, soit spontanément
soit par I’action d’écrivains ou d’auteurs de recueils de matériaux, sans que cela
fasse pour autant disparaitre les formes locales.

Si on s’attache particuliérement a celles-ci, en se donnant une définition assez
large, on en trouve un grand nombre, surtout dans les aires germaniques, et
romanes de 1I’Europe du Sud, depuis les formes différentes dont a émergé le
néerlandais officiel, et le bas allemand (niederdeutsch), jusqu’au souabe, au

205



bavarois, au saxon, aux diverses langues des péninsules ibérique et italienne.
Mais il est clair que le catalan, le basque, le gallois, le gaélique, etc., sont au
départ a ranger dans cette catégorie, comme le breton et 1’ainsi-nommé occitan,
malgré la valorisation intensive dont ils ont fait 1’objet, aucun d’entre eux
n’étant dans la position de la langue officielle d’une structure politico-
administrative, méme au sein d’une structure multilingue’. Mais leur pratique (et
surtout le fait qu’elles soient considérées comme des ensembles organiques) n’a
pas de corrélation avec un éventuel rapport plus ou moins étroit avec une soi-
disant langue-mere: ni d’un point de vue historique ni de celui des pratiques
sociales une formule du type «le napolitain est un dialecte de I’italien» n’a le
moindre sens et le terme, comme celui de patois, ne sont d’aucune utilité pour
I’analyse. La méme lecture s’appliquerait au monde slave.

Toutes ces langues ont fonctionné, depuis un temps trés reculé, en dualité
avec une ou plusieurs langues administratives. Certaines ont eu une expression
écrite, souvent de type littéraire, mais cela n’a pratiquement jamais entrainé de
normalisation: les recueils de matériaux ont présenté le plus souvent le caractére
de mise «noir sur blanc» d’une forme parmi d’autres. Les rares exemples de
codification ont toujours correspondu a une volonté politique, et il n’est pas
d’exemple qu’ils aient réussi a éliminer les autres formes; peut-&tre ne se sont-
ils d’ailleurs pas donné ce but. Les langues moyennes normées sont
essentiellement des entreprises élitaires, et la pratique, tant qu’elle se maintient,
reste sur un autre registre.

4. Les «francais régionaux»

Tout autre est le cas des francais régionaux (il existe aussi des anglais
régionaux, des italiens régionaux, trés différents des langues régionales que 1’on
vient d’évoquer). Il ne s’agit cependant pas de «variétés» au sens de la
sociolinguistique canonique (liées au milieu professionnel ou social, a la classe
d’age etc.), mais de systémes langagiers qui se sont constitués comme des
langues moyennes, ainsi qu’on 1I’a dit, soit lorsque les langues régionales ont
décliné sous I’impact du francais normé, soit au contact direct entre le francais
normé et des langues locales qui ne s’étaient pas organisées en langue moyenne.
Le premier cas correspond aux frangais régionaux du Sud de la France (par
rapport aux familles occitane et francoprovencale); le second correspond par
exemple aux francgais du Canada ou de Belgique.

7  Le catalan est une langue officielle en Catalogne, mais le castillan I'est tout autant, et dans
certains domaines il est dans une position dominante.

206



Quelle est la nature de la représentation qui s’attache & ces langues? Leur
locuteur «effectif», celui qui les pratique en permanence, les considére comme
des ensembles, et non comme le produit résultant de 1’introduction au coup par
coup, dans le standard francgais, d’écarts par rapport a la norme, ce que les
dictionnaires appellent des «régionalismes»: on peut donc leur associer une
phonétique, une morpho-syntaxe et un lexique (bien que le plus souvent les
dictionnaires de frangais locaux rejettent, parfois violemment, cette approche3).
Ces langues ne sont pratiquement jamais €crites; on sait (par I’exemple du
francais du Canada) que les essais faits pour les utiliser dans 1I’écrit entrainent de
vives polémiques, les faisant accuser d’étre des véhicules de I’incorrection et du
barbarisme (TRUDEAU, 1982; LAMONDE, 1998). Cela revient a leur refuser un
statut de langue, car les «incorrections» en cause se ramenent pratiquement
toutes, soit a une transcription de la phonétique de la langue parlée?, soit au
maintien de formes anciennes ou a I’assimilation de termes venant d’autres
langues (locales ou étrangéres), c’est-a-dire 2 des phénomeénes que connait
n’importe quel idiome. Le véritable probleme ne réside pas, semble-t-il, dans
cette question sans cesse rebattue de la qualité de 1’expression ou du rapport a la
«grande» culture (qui n’est pas en cause), mais dans la coexistence sur un méme
territoire politique de deux types d’expression linguistiques-langagiéres qui sont
déclarées proches alors que, non seulement elles sont éloignées dans la
représentation des locuteurs, mais que de plus elles mobilisent des pratiques et
des représentations d’une nature distincte, ce que leurs détracteurs se refusent,
non seulement & admettre, mais méme a concevoir. L’argument sans cesse
répété de la vulgarité (en quoi ’archaisme «j’y ferai» du francais régional du
Lyonnais et du Dauphiné est-il plus malsonnant que le «j’y veillerai» du
francais «orthodoxe»?) ne sert en fait qu’a justifier I’idée d’une atteinte au
caractére «un et indivisible» de la langue normée une fois établie.

5. Les arabes «dialectaux»

L’arabe littéral présente le cas, inverse de celui qui précéde, d’une langue
écrite qui n’a jamais été parlée, en dehors des usages religieux et des cercles
littéraires et juridiques: le dualisme avec les formes parlées qui sont employées
dans la totalité des pays concernés, du Maroc a 1’ Arabie Saoudite, est donc
complet, et ces arabes se sont structurés selon les aires de la communication

8 Voir a ce sujet, comme un exemple caractéristique, les précautions spectaculaires que prend le
Dictionnaire suisse-romand (dir. P. KNECHT & THIBAULT, A. 1997) pour affirmer que ce dont il
traite ne constitue pas une langue.

9  Comme les "glissements” du frangais canadien ("on y va-t-il” — “on y va-ti" — “on y va-tu”) ou la
prise en compte de la prononciation spécifique (“toute” pour “tout”; “pis” pour “puis”).

207



courante, devenues a I’époque moderne des Etats. On sait les débats violents que
suscite en Algérie la volonté des dirigeants actuels d’éliminer tout usage de
I’arabe algérien pour le remplacer dans la vie quotidienne par 1’arabe littéral,
que la trés grande majorité de la population ignore et en tout cas n’utilise jamais
(BENRABAH, 1999); mais les intellectuels européens qui se sont intéressés a
cette cause ont surtout mis 1’accent sur la volonté d’éliminer le berbére (et
subsidiairement 1’usage du frangais), comme si cela les compromettait moins
dans leur place d’élites culturelles alors que, indépendamment de 1’écart
linguistique, I’écart de représentation est a peu prés du méme ordre entre I’arabe
littéral d’une part, le berbere et 1’arabe algérien de I’autre. L’argument le plus
souvent avancé pour justifier cette mesure est le refus de constituer les arabes
comme des langues, ce qui reviendrait a dissocier la culture algérienne (ou
syrienne, ou égyptienne) de la langue religieuse et aussi de la «grande» culture
littéraire arabe, supposée constituer la culture unique et universelle de tous les
peuples concernés. Il est clair que tout ce qui pourrait, dans la langue, étre
considéré comme tributaire (et véhicule) des représentations et de 1’histoire
propres des groupes est du méme coup banni. On peut craindre que, a terme, les
arabes dits dialectaux ne soient considérés comme des arabes «mauvais»,
impurs et dégradés, au mépris de toute spécificité des groupes locuteurs,
introduisant ainsi une vision philosophiquement (sinon théologiquement)
absolue de la langue.

Ces deux derniers exemples nous montrent comment des pratiques
langagieéres qui ne sont pas considérées d’habitude comme des langues
minoritaires (on rangerait volontiers parmi celles-ci le berbére, beaucoup moins
facilement I’arabe algérien) relévent en fait de la méme analyse, celle des
langues-langage. Pour nous résumer, donc, celles-ci sont liées a leur groupe
locuteur, et présentent des caractéristiques de la relation entre langue et groupe
schématiquement regroupées dans le tableau suivant.

208



TABLEAU 2

Eléments de base de la langue-langage

- langue d’abord parlée;
- langue parlée existant sous plusieurs formes proches en
intercompréhension totale (variantes mineures);

- «évolution» des formes vers une forme moyenne sans processus net
d’élimination (koiné).

Corrélats sociétaux

- langue constitutive d’un groupe social, avec ses divers sous-groupes;

- langue de plein exercice susceptible d’étre utilisée dans la totalité des
procédures internes au groupe et qui 1’est effectivement;

- bi-ou multilinguisme correspondant pour I’essentiel a la relation a
I’extérieur ou a certaines procédures codées comme telles
(usages administratifs, littéraires, religieux, etc.).
Le groupe pratique alors une forme spécifique de bilinguisme.

On peut affirmer que ces éléments correspondent & la représentation que se
construit et qu’adopte en permanence le groupe correspondant, associée a une
parité compléte de valeur et de pertinence par rapport a une autre langue mise en
place dans la position de forme codée; les approches de sociologie des pratiques
«dialectales» le montrent sans contredit. La langue-langage est représentée
comme une langue de plein exercice, non comme une variété mineure ou
particuliere dérivée d’une autre langue et dont 1’usage serait réservé a des
situations particuliéres, ou encore a des sous-groupes spécifiques s’étant
élaborés un discours particulier a des fins d’ésotérisme ou de clandestinité.

C’est dans cette acception que 1’on peut dire que la langue-langage est le lieu
de la production par le groupe de I'intelligibilité qu’il confére au monde, de la
maniére dont il attribue, globalement et d’une maniére autonome, un sens a son
positionnement en face du monde matériel, ainsi que du monde social plus vaste
dans lequel il est englobé, ce que I’on peut qualifier de socialité ou de lien
social. Elle n'est donc pas la traduction locale d’un sens déja construit, effectuée
par un sous-groupe dont le fonctionnement serait d’ordre second, par exemple
en ce qui concerne I’ensemble des procédures de la vie quotidienne et des
relations interpersonnelles entre ses membres (c’est-a-dire ce que 1’on appelle
ordinairement la sociabilité).

209



6. L’offensive actuelle de la langue-code

Or, indépendamment, en principe, de ces questions, on peut dire que la notion
de langue-code, d’une part s’est considérablement affirmée et amplifiée par
rapport a I’époque ol elle apparait dans 1’'usage moderne, d’autre part a été
étendue a des applications et a2 des domaines nouveaux. Elle a en conséquence
acquis une représentation sociale plus complexe, et le rapport entre langue-
langage et langue-code est peut-étre en train d’étre reconstruit, non plus comme
auparavant selon la coexistence de registres distincts dans une dualité non
nécessairement conflictuelle, mais dans un antagonisme entre deux positions
structurelles opposées, qui va avoir un effet en retour sur la notion méme de
langue non officielle, de langue-langage.

Cela ne s’est pas produit cependant de maniére «naturelle» ou spontanée.
L’idéologie de la modernité a été systématiquement répandue a 1’occasion des
bouleversements de 1’ordre social qu’a connus la planete depuis ces dernieres
décennies (sans méme parler de 1’dge des NTIC!0); elle a provoqué un
développement considérable de la notion de langue-code, qui n’est pas toutefois
sans comporter quelques paradoxes. Par exemple, on peut parler, malgré
I’omniprésence de 1’audiovisuel, d’une véritable prédominance de la forme
écrite, avec l’inflation du texte, non plus principalement littéraire mais
didactique, prescriptif, journalistique, etc., et celle des codes publics, beaucoup
plus «écrits» que ne le croyaient certains sémiologues a la suite de Barthes, qui
constituent en permanence 1’accompagnement médiatisé de notre monde:
manifestes politiques et analyses des sondages, slogans publicitaires, consignes
données a tout propos depuis la prolifération des «instructions» liées a I’usage
de I’informatique jusqu’au ressassement des prescriptions de la sécurité routiére,
et surtout le commentaire «officiel» incessant de 1'événement qui, pour étre
verbalisé dans les media, ne représente pas moins une langue-code, laquelle
canalise de maniere permanente I’intersubjectivité par la double trame des
réseaux et des références. Tout ceci ameéne a la notion de langue uniforme pour
étre transparente, c’est a dire de langue orientée vers une finalité de
compréhension la plus universelle possible, dont bien entendu le role de I’anglo-
américain est la meilleure illustration. Le tableau 3 résume ce jeu en

antagonisme.

10 Nouvelles technologies de I'information et de la communication.

210



TABLEAU 3

Structure en opposition
langue-langage / langue-code

Langue-langage

Langue-code

prédominance de I’oral

prédominance de 1’écrit

role majeur de la
communication directe

role majeur de la
communication médiatisée

formes voisines en
coexistence

norme unique excluant les
variantes

régulation «par le bas»
(procédures
d’intercompréhension,
«procédés interprétatifs»)

régulation «par le haut»
(encadrement par des
«é€lites culturelles»,
production de matériel de
normalisation)

modele général de la forme

modele général de la

norme

Il faut maintenant en mesurer les conséquences sur les langues-langage. Le
champ de celles-ci est en effet soumis, en apparence, a un double mouvement:
d’une part la tendance a la revalorisation pour certaines des anciennes «langues
locales»; d’autre part ce qui semble €tre I’apparition, dans des contextes
distincts et qui touchent le milieu urbain et la population jeune, en particulier
celle qui est issue des immigrations a finalité économique, de formes
langagieres nouvelles, faisant appel a la fois aux éléments des langues parlées
avant le transfert, aux transformations des mots ou de la syntaxe de la langue
trouvée sur place et a I'introduction des termes et des références relatifs aux
phénomeénes de mode destinés a ce public (musique et spectacle, sport,
vétement, etc.). Il est peut-Etre possible de rapprocher ces deux aspects et le fait
que, dans des démarches différentes, 1’un et I’autre aient été parfois qualifiés de
«néo-langues» est assez significatif.

7. Les «néo-langues locales»

Ce qui caractérise le processus de revalorisation de certaines langues non-
officielles «anciennes» peut, semble-t-il, se ramener a trois éléments essentiels.

1) 11 est opéré parmi elles un choix trés sélectif. Tout ce qui est langue
purement locale ou langue considérée, sans véritable justification, comme
variété dérivant d’une langue officielle (les «dialectes») est le plus souvent

211



2)

3)

éliminé; est retenu ce qui semble correspondre a 1’autonomie formelle (et
souvent politico-administrative) d’un groupe, et avec le prétexte d’y voir une
future langue de plein exercice que 1’on va soumettre a élaboration, selon un
processus classique de normalisation.

Les langues retenues sont 1’objet d’un travail de codage qui tend a les faire
passer du stade de formes stables et organiques, mais polymorphes et
«régulées par le bas», a celui de standards cohérents et unifi€s correspondant
a une écriture si possible normalisée, et qui vont par la suite réduire les
autres formes concomitantes au statut de variétés mineures ou d’archaismes
(alors que bien entendu elles étaient indissociables de 1’usage parlé et ne
nuisaient pas a 1’intercompréhension)!!.

Enfin, ces langues semblent bien étre considérées définitivement comme des
formes langagieres complémentaires, des «secondes langues» a usage
marginal. Elles sont passées du statut de véhicules du sens social,
représentés comme nécessaires dans cette fonction et marquant la différence
qui existait entre plusieurs formes d’intelligibilit¢é du monde, plusieurs
cultures, a celui de modes d’expression d’une charge symbolique
d’appartenance a un sous-groupe qui, pour 1’essentiel, applique dans sa vie
pratique des procédures de sens qui sont définies ailleurs, avec quelques
légeéres adaptations. D’une part on les situe, en conséquence, comme des
objets linguistiques porteurs d’un aspect affectif, mais qui ne sont pas
insérés organiquement dans une nécessité touchant la structure sociale (qui
fonctionne en fait grace a des codes uniformisés). D’autre part, elles passent
ainsi dans le registre du seul usage privé, de la privacy, dont le domaine
varie au gré des locuteurs. Et, méme dans ce champ, elles sont en
cohabitation avec une langue officielle, publique, qui reste toujours, en
arriere-plan, la garante du sens comme en étant le véhicule le plus
transparent et, finalement, le plus légitime.

Ces trois aspects, sélectivité, normalisation, attribution d’une fonction précise

(1a seule communication privée), sont en réalité une véritable transposition de la
représentation actuelle des langues sous la forme de langues-code. On y retrouve
bien la prédominance de 1’écrit, la fixation d’une forme unitaire, I’intervention
de ce médiateur que constitue le gestionnaire de la langue, le «définisseur»
autorisé et donc, corrélativement, une certaine forme de régulation par le haut. Il
y a quelque chose de profondément déroutant a voir appliquer, a des langues

11

Par parenthése, ces deux premiers aspects semblent avoir un effet dévastateur sur les frangais
régionaux: c'est tout a fait le cas du frangais du Canada, qui est rejeté avec véhémence par toute
une partie, sinon la totalité, des élites de la population concernée.

212



dont la seule fonction était de véhiculer I’intercommunication entre les membres
de groupes constitués par I’enracinement de leurs procédures de sens dans leur
contexte, les modalités de définition des langues construites comme des modes
de circulation des codes fonctionnels, entre un systéme politique et la masse de
ceux qui constituent I’objet de la régulation que celui-ci exerce.

Mais cette étrangeté n’est peut-&tre qu’apparente. Ce dont il s’agit est peut-
étre simplement d’éliminer, en tout cas de toute place majeure dans le corps
social, les véhicules de communication qui sont marqués par la circulation du
sens sous forme «auto-régulée» par la structure sociale, ce qui correspond a peu
pres parfaitement a la coupure culture populaire /culture officialisée. Et c’est 1a
ou I’on va retrouver, a un stade encore plus élaboré, la coupure entre les
langues: elle va séparer celles auxquelles on attribue une fonction nécessaire de
premier ordre de celles auxquelles on reconnait en apparence une certaine
«gratuité», tout en faisant en sorte que cette gratuité méme soit insérée, a la
marge, dans 1’ordre fonctionnaliste, ce qui est illustré par les néo-langues de
l'autre type, les fameux «parlers des banlieues». Elles aussi sont des formes
moyennes entre divers usages, par exemple en banlieue parisienne entre la
phonétique de la prononciation du frangais par les Maghrébins et par les
Africains; elles ont, de la méme maniére, un réle d’exutoire ou de véhicule de la
sociabilité privée dans un monde régi par le fonctionnalisme technique et
économique!2. L’intérét dont elles sont 1’objet, en particulier dans le domaine du
spectacle avec ses corollaires financiers, semblerait méme préfigurer une
régulation par le haut. Tous ces traits les rapprochent des formes linguistiques
normées a statut périphérique issues du revival des langues locales; les unes et
les autres ne seraient-elles pas des sous-produits d’un phénomeéne général de
fonctionnalisation et de mondialisation de la production du sens?13

8. L’unitaire et le ludique

On a vu, en fait, le panorama linguistique (constitué initialement par quelques
grandes langues d'administration conjuguées avec celles de la «grande culture»
écrite et par une multiplicité infinie de langues véhiculant des cultures locales
autonomes dans leur production de sens) évoluer vers une configuration que
d’aucuns, esprits épris de dialectique, ne manqueraient pas de déclarer tres

12 Lorsque les «beurs» et les «blacks» s'initient & l'informatique, rédigent une lettre de motivation ou
un dossier de demande d’assistance, ils ne le font évidemment pas en utilisant «la langue des
banlieues».

13 Ce phénomeéne dailleurs ne se limite nullement au domaine économique ou aux autres champs
que I'économie a envahis, comme le spectacle et le sport. Il s'étend aussi trés rapidement au
domaine des valeurs, voire a celui du fait religieux.

213



voisine, apres la période noire de la rationalisation étatique. Aurions-nous donc
affaire a un «nouveau mutilinguisme»?

Avant d'en faire I'hypothese, il faut préter une grande attention a la difficile
question de I’un et du multiple dans le domaine du sens. Tout ce qui, de prés ou
de loin, a trait aux phénomenes communicationnels (I’Internet, le portable,
I’ordinateur personnel et ses produits annexes — jeux, cédéroms, etc. —) est
manifestement en train d’imposer un systéme unique et global de sens premier
du monde, avec un corrélat linguistique de plus en plus évident. Cette
thématique générale de la transparence, et du rapport toujours établissable a un
code standard, a un systeéme unique de références majeures, a plus ou moins
absorbé le phénomene linguistique dans son ensemble; ce n’est plus un Etat
jacobin, c’est le monde qui est potentiellement «d’idéologie unilingue».

A coté de cette unité du sens, on a vu apparaitre une relative pluralité de
I’usage. Cette pluralité est a divers degrés, qui intéressent plus ou moins notre
propos ici. On a vu s’établir certaines normes linguistiques a propos de langues
qui pouvaient paraitre vouées a 1’extinction ou du moins a la réduction a
minima: le catalan, le basque, le gaélique, etc., ont été mis sous forme codée
apreés avoir été unifiés, en principe, comme le slovéne, 1’ukrainien... ou le
breton. Sont-elles utilisées dans la pratique formelle? Cela dépend de
I’opportunisme des élites localement au pouvoir, dans le cadre des grandes
négociations interétatiques (et demain, internes a 1’Europe «fédérale»). Sont-
elles parlées? Dans certains cas limités, oui; ailleurs, par certaines élites peut-
&tre, les autres locuteurs restant fideles a leur forme spécifique. Mais elles ne
peuvent 1’étre que comme des singularités, voire des coutumes, dont la fonction
de véhicule du sens est totalement marginalisée, quand elle n’est pas
sournoisement réprimée. Des enquétes, hélas trop faciles, montrent a 1’évidence
que la coexistence entre une langue officielle et un «dialecte régional» est moins
définissable que jamais, dans la plus élémentaire et la plus «compréhensive» des
sociologies du langage. Et, dés que 1’on arrive au stade communicationnel de
plein exercice, 1’anglais international impose sa présence obsédante, que 1’on se
trouve en Allemagne, en Russie, en Italie ou dans les Balkans, pour en rester a
I’Europe.

On se retrouve donc devant un probléme & deux faces. D’un coté, on a les
langues minoritaires, au moins celles que nous avons essayé de définir.
Pratiquement, elles sont toutes (2 une ou deux exceptions pres, ceci pour ne pas
nous faire opposer le «cas incontournable») arrivées au stade du jeu de langage
mineur et personnel, ou de la muséographie érudite. Peut-on réellement avancer
qu’il y a encore une différence de nature, dans la pratique sociale, entre le

214



francais québécois le plus «joualisant», le frioulan et le «dialecte des Marolles»
a Bruxelles? Le défi n’est pas relevable.

En face, on a le «nouveau multilinguisme» déja évoqué: a Paris, New York,
Bale, Londres, on peut (en cherchant un peu) entendre parler italien, arménien,
ouolof, portugais. Mais s’agit-il 1a de «langues minoritaires»? Certainement pas
dans I’emploi constant qui a été fait de cette terminologie, De plus, lorsqu’il y a
une manifestation (de type politique), les banderoles qui se tendent devant les
caméras du monde entier sont en anglais (comme a Jérusalem ou a Gaza); a la
rigueur en francais... Ot et comment se produit le sens?

Tant que 1’on ne s’est pas attaqué a ce probléme, tant que 1’on n’a pas essayé
de rétablir la non-intercompréhension comme un fait positif!4, le non-
universalisme des valeurs comme un héritage majeur de nos civilisations, il est
vain et un peu naif de parler du devenir des langues minoritaires, de gloser sur le
contexte dans lequel elles se situent; sauf, bien entendu, comme un des éléments
du vaste systtme ludique qui donne, aux citoyens de la globalisation,
I’impression qu’ils maitrisent encore quelque chose.

Références bibliographiques

BENRABAH, M. (1999): Langue et pouvoir en Algérie. Histoire d'un traumatisme linguistique,
Paris, Séguier.

BRUCKNER, P. (1995): Le vertige de Babel, Paris, Arléa.

GARDE, P. (1992): Vie et mort de la Yougoslavie, Paris, Fayard.

HERDER, J. G. (1977): Traité sur l'origine de la langue, Paris, Aubier-Montaigne [1770].
KNECHT, P. & THIBAULT, A. (1997): Dictionnaire suisse-romand, Genéve, Zoé.

LAMONDE, D. (1998): Le maquignon et son joual. L'aménagement du francais québécois,
Montréal, Liber.

PASQUINI, P. (1994): Les Pays des parlers perdus, Montpellier, Presses du Languedoc.

POCHE, B. (1994): “Eléments pour une phénoménologie des systémes linguistiques”,
Langage et Société, 67, 9-35.

TRUDEAU, D. (1982): Léandre et son péché, Montréal, Hurtubise HMH.

WALD, P. (1987): “La langue matérielle, produit de catégorisation linguistique”, in: VERMES,
G. & BOUTET, J. (dir.), France, pays multilingue, tome 1, Les langues en France, un enjeu
historique et social, Paris, L'Harmattan, 106-123.

14 e qu'avait essayé de faire, de maniére polémique, Pascal BRUCKNER (1995).

215






	Où commence, où finit la notion de langue minoritaire? : Des familles dialectales aux "néo-langues"

