
Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung für Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1999)

Heft: 69/1: Les langues minoritaires en contetxte : les langues minoritaires
entre diversité et standardisation = Minderheitensprachen im Kontext :
Minderheitensprachen zwischen Vielfalt und Standardisierung

Artikel: Où commence, où finit la notion de langue minoritaire? : Des familles
dialectales aux "néo-langues"

Autor: Poche, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-978203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-978203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bulletin suisse de linguistique appliquée, 69/1, 1999, 195-215

Où commence, où finit la notion de langue minoritaire?
Des familles dialectales aux "néo-langues"

Bernard POCHE

Abstract

Le lingue delle minoranze non si limitano a quelle che sono l'oggetto di una rivendicazione di
tipo politico-istituzionale. Costituiscono nella storia e fino ad oggi un insieme molto esteso e
diversificato, dove si possono trovare delle lingue con nonne fisse benchè non riconosciute
dallo Stato (o con uno statuto minore), come pure delle lingue locali-regionali stabili (ancora
dette dialetti o patois), o ancora delle forme regionali délia lingua ufficiale di un Paese. Esse
non si possono isolare dalla parlata e dalle forme usate ogni giorno dalla gente, o ancora dalla
cultura popolare. Vale a dire che, all'interno di un quadro generale, ciascuna esiste in modo
polimorfo, perché corrisponde all'espressione di un senso sociale regolato "dal basso". C'è
allora qualche contraddizione a voler stabilire a loro proposito delle norme analoghe a quelle
usate per le forme che diffondono un codice funzionale uniforme, corne le lingue degli stati.
Quando tuttavia avvengono tali iniziative normative, significa probabilmente che, accanto alla
funzionalizzazione e all'internalizzazione dei grandi sistemi di senso e di valori, le cosiddette
lingue delle minoranze vengono usate come meri giochi, o al massimo corne il veicolo délia
sensibilità privata, cioè con una riduzione maggiore del loro ruolo di linguaggio.

0. Introduction

Parler de langues minoritaires en les situant dans leur contexte (en s'interrogeant
sur leur fonctionnement social) nécessite de prendre de grandes précautions. On

ne peut pas employer le terme de langue dans une acception qui serait élaborée à

partir des grandes langues officielles que nous connaissons aujourd'hui; une
définition particulière s'impose. Le terme de minorité est tout aussi délicat à

utiliser. De quelles minorités s'agit-il? Si l'on s'en tient au rapport entre

l'expression culturelle et linguistique (publique) d'un ensemble de personnes et
la régulation de cette situation par les pouvoirs constitués, on aboutit à des

définitions très restrictives, en ce qui concerne tant le groupe que les pratiques
linguistiques, sauf dans les très rares États officiellement multilingues; on peut
en trouver un exemple dans le projet de statut qui a été élaboré par le Conseil de

l'Europe1, et que celui-ci a les plus grandes difficultés à faire entériner par les
États membres. Si l'on part d'une définition non institutionnelle, la notion de

minorité risque très vite de se noyer dans un ensemble de déterminations qui
concernent les goûts et les pratiques d'ordre privé. Dans les faits, le terme de

Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, adoptée par le Conseil de l'Europe le
5 novembre 1992 (la France s'est abstenue lors du vote). On sait que les textes émanant du
Conseil de l'Europe n'ont au départ valeur que de recommandation. Cf. aussi pour la France le
Rapport sur les langues et cultures régionales établi par B. Poignant à la demande du Premier
Ministre L. Jospin et daté du 1er juillet 1998.

195



langue minoritaire est le plus souvent utilisé de manière empirique pour
désigner des phénomènes sociaux très hétérogènes, assez souvent dans le cadre

d'opérations de politique ou de militance linguistiques, sans se confronter à la
réalité de la pratique quotidienne; et inversement des situations linguistiques ne
sont pas rapportées à cette notion, alors qu'elle pourraient parfaitement l'être.
Retracer l'histoire de ce phénomène, l'histoire du multilinguisme, et voir
comment elle aboutit à la situation actuelle, c'est d'abord essayer de mettre un

peu d'ordre dans un panorama assez chaotique.

1. Eléments d'histoire linguistique européenne

Tout ce que l'on peut dire au départ, c'est que ce que l'on appelle langue
minoritaire n'est pas autre chose que l'expression langagière de groupes
humains qui n'ont pas, en tant que tels, de correspondance directe dans un État.

Cette expression n'est donc pas la langue officielle de l'État (ou une des langues
officielles que reconnaît un État multilingue); elle peut cependant recevoir des

formes de reconnaissance diverses, allant du rejet total ou de l'ignorance au

statut de langue seconde ou de langue protégée, mais dans des conditions qui
restent marquées par une «faille problématique». Cette faille ne manque pas de

rejaillir sur sa pratique par les locuteurs et sur son utilisation collective dans les

divers domaines possibles, tant oralement que par écrit. La pratique d'une
langue de ce type s'inscrit dans un contexte anthroposociologique complexe, qui
ne se réduit pas aux schématisations proposées par certains militants, culturels

comme politiques.

Dans ce qui suit, on appellera donc langue au sens de langage, ou «langue-
langage», une forme expressive articulée stable, pouvant couvrir tous les

domaines de la communication au sein d'un groupe social à statut général, c'est
à dire plurifonctionnel. Le groupe ne doit donc pas être défini par l'âge, la

profession, le milieu social, etc. De même, cette couverture de la
communication doit être banalisée, c'est à dire ne pas correspondre à un
décalage entre les personnes qui communiquent, surprendre un interlocuteur ou
le dérouter; elle ne doit pas non plus renvoyer, de façon explicite ou non, à une
autre forme linguistique, sans la connaissance de laquelle elle ne pourrait être

comprise2.

Cette définition vise d'une part à éliminer au départ tout jugement sur la
qualité supposée du processus de communication et à positionner toute langue-

2 Le terme employé, «doit» ne correspond évidemment pas à une connotation de prescription: il

s'agit seulement de préciser les critères que l'on propose.

196



langage qui répond à ces critères dans une situation de parité; d'autre part à ne

pas conduire à qualifier de langue, de manière automatique, tout code
conventionnel intervenant au sein d'un sous-groupe particulier, en particulier
ces jargons ou argots dont Paul Wald rappelle qu'ils ont été qualifiés d'«anti-

langues», pour des «anti-sociétés», par M. A. K. Halliday (WALD, 1987).

La question qui va se poser est alors celle du rapport entre les diverses

langues, comme figure du rapport entre les groupes auxquels elles

correspondent, avec ce cas particulier qu'est la pratique, courante ou
occasionnelle, de deux ou plusieurs langues par le même groupe, dans le cadre

bien entendu de finalités spécifiques. Jusqu'au début du 19ème siècle cette

notion de langue ainsi définie s'applique à un nombre très important de formes

langagières: les regrouper en grandes familles linguistiques est en réalité sans

corrélation avec leur pratique effective, et les phénomènes d'intercompréhension
entre groupes sont pour l'essentiel une question de voisinage. Les «langues-
langage», qui ne correspondent à aucune normalisation et en général ne sont pas
écrites, n'en sont pas moins définies dans leur emploi de manière stable et

précise; elles portent le plus souvent le nom du groupe qui les emploie.

En face de ce foisonnement il existe, certes, en nombre assez réduit, les

langues des pouvoirs politiques et de leur administration, qui coïncident avec les

langues de la production écrite, littéraire ou didactique. Mais entre ces quelques

langues de pouvoir ou de culture et les milliers de langues parlées par les

sociétés locales en Europe, quelle que soit leur taille, il n'y a pas réellement
d'intermédiaire. Tout au plus peut-on dire qu'au sein de quelques grands noyaux
de peuplement qui développent, dans la première moitié du 19&me> une
conscience de leur identité historico-culturelle, va apparaître, chez certaines

élites, la notion de langues de groupe qui seraient normées. Soit il s'agit de

formes qui n'avaient jamais eu de rôle politico-administratif, soit elles en
avaient eu dans un passé ancien, mais avaient été supplantées dans cette
fonction. Ce projet ne correspond d'ailleurs pas, dans la majorité des cas, à une
revendication politique, mais à l'idée d'une autonomie culturelle; c'est ainsi que
l'on va voir prendre forme et être dotées de nouveaux outils linguistiques et de

corpus littéraires «modernes» toute une série de langues, les unes qui vont
devenir plus tard les langues officielles des États de l'Europe du centre et du

sud-est, et les autres qui n'auront pas ce destin (voir par exemple GARDE, 1992).

Au delà de l'exploitation politique, par de nouvelles élites en formation, de cette
idée de culture de groupe, on peut en effet faire deux remarques:

1) Ces langues de culture, nouvelles ou reconstituées, sont élaborées comme
des langues moyennes à partir d'une «famille régionale». Pour autant, elles

197



ne jouissent pas en elles-mêmes d'une spécificité quelconque par rapport aux

langues «de plein exercice» qui les entourent et dont elles sont issues;

simplement on va les normer, les mettre sous forme écrite. Mais les

différents Slovènes, slovaques, piémontais, vénitiens, etc., sont très

nombreux, et ils continuent d'être pratiqués. La langue écrite moyenne
fonctionne comme une koiné, mais elle ne dispose pas de propriétés
magiques qui permettraient qu'on l'opposât désormais aux «dialectes» ou

«patois» que seraient devenues les autres langues; et la coexistence se

poursuit, sans que l'on puisse parler d'un «standard» d'un côté et, de l'autre,
de variétés qui en seraient dérivées, avec une diminution de la qualité
formelle ou expressive.

2) Rien ne permet de diviser ces nouvelles langues moyennes régionales en
deux catégories, selon qu'elles seront par la suite le vecteur d'une
revendication politique ou qu'elles ne le seront pas. Qu'il s'agisse en fait du

(ou des) breton(s), du provençal, du piémontais, du gallois, du tchèque, du

serbe, etc., ou plus tard du catalan que la bourgeoisie barcelonaise va
remettre en honneur et faire «normaliser» au début du 20ème siècle, le

processus est le même; des écrivains et des érudits constituent ces outils et ce

corpus et élaborent une langue moyenne à partir d'une famille linguistique en

intercompréhension, dans le but de constituer l'armature culturelle d'une
société régionale en formation, qui est supposée, par voie élitaire, fédérer ou

englober des groupes locaux dont chacun dispose déjà de sa langue pour
l'usage quotidien.

A la fin du 19ème siècle, on en arrive donc à une nouvelle situation, que l'on
pourrait qualifier de multilinguisme à échelons: le niveau de base est constitué

par un dualisme entre des langues parlées localement et une langue régionale,
écrite mais aussi parlée par les élites de la région, qui est parfois parvenue à se

faire attribuer une place administrative («le flamand» en Flandre belge, le

tchèque, etc.), ou sinon qui est restée une langue de culture pour le groupe en

question (le catalan, le vénitien). A un niveau plus agrégé, on trouve un autre

dualisme, celui qui met face à face la langue de l'administration centrale de

l'État3 (le français en France et en Belgique, l'allemand en Bohême, l'italien) et

la (ou les) langue(s) régionale(s), qui vont se trouver en concurrence dans les

divers appareils administratifs, éducatifs, etc., localisés. Cette concurrence va
bien entendu revêtir, selon l'histoire politique des États concernés, des formes
très diverses (POCHE, 1994): si la parité de principe, avec recul progressif de la

langue de l'État central, va être la règle en Belgique et en Autriche-Hongrie, les

3 Langue unique, sauf cas très exceptionnels, en tout cas à cette époque.

198



cas de la France et de l'Italie sont tout à fait opposés. Mais l'idée de cette dualité

potentielle continue à être présente de nos jours, par exemple à propos de l'école
(cf. les écoles privées en basque ou en breton, en France).

La période qui s'étend sur la première moitié du 20®me siècle va toutefois
voir une modification lente, mais importante, affecter cette situation, et surtout
la manière dont elle est représentée. Tout d'abord, dans les zones où la notion
d'autonomie culturelle de la société locale a été problématique et a fortiori
lorsqu'elle s'est traduite par un conflit au niveau de l'État, l'usage public de la

langue et son aspect de langue écrite vont devenir un enjeu très fort, qui va
progressivement, avec la montée de la thématique de l'État-Nation, passer du

plan sociétal au plan politique, et va, en partie du moins, occulter les éléments

qui correspondent à la langue-langage, sous la poussée de la normalisation. En

conséquence, lorsque le conflit politique a comme issue l'indépendance, c'est à

dire la constitution d'un nouvel État, on voit apparaître cette forme d'étatisme

qu'on appelle nationalisme dont la nation, créée par les élites pour les besoins de

la cause et donnée comme mono-culturelle et unilingue, va être le symbole, en
fusionnant arbitrairement entre eux les domaines de l'État (c'est à dire du

pouvoir politique et de l'organisation administrative), de l'organisation sociale

proprement dite et de l'expression culturelle, idée nouvelle en Europe et qui
correspond au développement de stratégies politiques, non à une nécessité
d'ordre historique ou philosophique.

La langue va alors, par le fait de ces mêmes élites, être présentée comme le

symbole imaginaire de la nation, du «peuple», cependant qu'on va la soumettre
à une normalisation, par le moyen d'un corpus d'écrits littéraires censés

représenter la notion de qualité. C'est ainsi qu'apparaît l'idée de standard

linguistique, non plus au niveau du seul outil littéraire ou administratif mais à

celui de la langue d'usage, que l'on va chercher à définir de façon formelle, tout
à fait indépendamment de la question de l'intercompréhension, comme
instrument de la légitimité politique. Et cette représentation va s'étendre, par
diffusion du processus élitaire, aux langues moyennes régionales, y compris à

celles qui n'ont pas de correspondance avec une revendication politique précise.

Parallèlement, et par contrecoup, toute langue-langage qui ne correspond pas
à ce passage au stade de code normé et garanti par un corps officialisé de

discours (que l'on désignera dans ce qui suit par «langue-code») va apparaître

comme un objet social de nature secondaire, sans statut théorique sauf au niveau

historique et philologique et constituant, au stade actuel, une singularité. On

arrivera parfois même à la faire apparaître comme une «variété mineure» du

standard, ou sa déformation, au mieux comme une étape intermédiaire dont le

199



destin est de s'abolir4. En l'occurrence ces affirmations sont linguistiquement
absurdes; nous les relevons cependant, parce qu'elles font apparaître la notion
de langues supérieures et inférieures, qui n'a aucune pertinence dans l'ordre de

la société, c'est-à-dire dans les pratiques effectives.

Les langues locales vont donc se trouver progressivement prises entre les

préoccupations des philologues, pour lesquels leur rôle en tant qu'instrument de

communication est un objet sans intérêt scientifique, et les positions des

hommes de culture, qui vont les rejeter comme ne véhiculant d'autre culture que
fort grossière, et susceptibles de nuire à la diffusion «dans le peuple» de la
véritable culture nationale.

Dans le même temps d'ailleurs se développent ou se stabilisent des langues

moyennes régionales d'un autre type, apparues quant à elles par voie non élitaire
et totalement en marge des préoccupations d'autonomie: ce sont les pratiques
langagières qui se sont établies en raison du contact permanent et direct entre la

langue officielle (de pouvoir et/ou de culture) et les langues locales,
principalement là où une langue moyenne cultivée ne s'était pas développée;
c'est le cas, en particulier, des français, italiens, etc., régionaux, parmi lesquels
les français du Canada (que certains appellent langue québécoise), de Suisse

romande et de Belgique qui s'établissent (parlant par analogie, si l'on veut)
comme des koiné par rapport à cette lingua franca qu'est la langue
administrative. C'est aussi le cas, assez différent mais rapprochable, de ce que
l'on appelle improprement les «arabes dialectaux» et qui sont en réalité les

langues moyennes constituées à partir de l'arabe originaire, appelé arabe littéral,
langue sacrée puis langue écrite de la littérature classique, et des substrats

linguistiques propres des divers pays «arabes», ainsi que de l'évolution
ultérieure de ces mêmes langues moyennes, avec les influences qu'elles
subissent; ces «arabes régionaux», parfois assez éloignés de l'arabe littéral, sont

en tout cas représentés comme tels par leurs locuteurs.

2. Panorama actuel et essais de catégorisation

On va donc arriver, à partir surtout des années 1920, puis après les années 1960-

1970 avec le regain d'intérêt porté aux sociétés locales, à une très grande
hétérogénéité du domaine que l'on rattache à la notion de langue minoritaire. La
confusion a été accrue du fait de l'utilisation qui a été faite de cette terminologie

4 L'ouvrage de Pierre PASQUINI (1994) illustre assez bien, à partir de l'exemple du provençal à
l'époque révolutionnaire, ce processus; cependant sa problématique pèche par une certaine
confusion au sujet des notions de langue et langage, ce dernier étant assimilé à un simple
«parler», ce qui ouvre la voie au «patois».

200



par deux catégories distinctes de mouvements à caractère revendicatif: ceux des

populations qui se sont trouvées, après 1918, englobées dans des États se

proclamant monoculturels alors que leur langue moyenne régionale était tout
autre; ceux qui, après la seconde guerre mondiale surtout mais déjà dans l'entre-
deux-guerres, ont utilisé, dans les pays occidentaux centralistes, ce même type
d'écart linguistique à l'appui d'une revendication d'autonomie. On rencontre
donc diverses situations que l'on a résumées dans le tableau 1:

Tableau 1

Esquisse de classification
des langues dites «minoritaires»

Catégorie Exemples

langues des groupes
allophones au sein
d'un État en principe
unilingue

langues des «minorités
linguistiques» des pays
d'Europe centrale
(Hongrois de Transylvanie
roumaine, Slovènes de la
région de Trieste, etc.)

langues moyennes
régionales non-
officielles (ou avec
un statut reconnu,
mais non-étatique)

catalan, basque, gallois,
berbère, frison, piémontais,
etc.

langues «régionales»
considérées comme
rapprochables d'une
langue «nationale»
ou potentiellement
«unitaire».

français régionaux, français
du Canada, de Belgique et
de Suisse, flamands de

Belgique, bavarois, souabe,
vénitien, sicilien, arabes
«dialectaux», etc.

langues locales de
petits groupes ou
«isolats», non
agrégées en langues
moyennes.

- walser, cimbre, en Italie,

- toutes les langues locales
stables qualifiées de
«patois»,

- langues des groupes
tsiganes, etc.

Il est clair que les limites entre ces catégories ne sont pas toujours nettes ni
tranchées. En particulier, la limite entre les catégories 2 et 3 n'est pas rigoureuse

et, dans les domaines des langues germaniques et des langues romanes de

l'Italie «politique», il n'y a pas de différence nette de représentation entre les

langues moyennes régionales que l'on déclarerait de plein exercice et celles que

201



l'on déclarerait être des «dialectes» de l'allemand ou de l'italien. Il en va sans

doute de même, pour mémoire, en ce qui concerne la (ou les) langue(s) suisse-

alémanique(s), ou les langues du domaine rhéto-roman.

Toutes ces situations linguistiques-langagières peuvent-elles être rattachés à

la notion de langue minoritaire? Comme on a déjà pratiquement déclaré cette

terminologie d'un emploi pour le moins délicat, il serait difficile de répondre oui
sans nuances. Mais on notera que, du point de vue de la représentation sociale
des langues et de leur fonction d'intercommunication, il n'y a pas véritablement
de différence entre ces catégories, dès lors qu'on s'assure qu'elles répondent aux
critères proposés au début du présent article. Elles constituent, sociologiquement
parlant, un continuum.

Paradoxalement, les moins spécifiques de tous ces cas sont ceux de la

première catégorie, alors que c'est à leur propos que l'on parle le plus
fréquemment de minorités linguistiques: il n'y a, le plus souvent, rien de

«linguistique» dans les situations en cause, qui sont strictement d'ordre
politique, dans un sens nationaliste; le comble de l'absurde étant atteint lorsque
l'on prétend, par exemple, entre 1919 et 1980-1990, extirper de la
Tchécoslovaquie le slovaque, considéré commé une variété secondaire du

tchèque (cas non isolé). Il est clair également que, si on prend par exemple le

cas de l'Italie, la façon dont sont, au sein d'une constitution prétendument
libérale dans ce domaine5, définies des langues minoritaires est d'ordre
strictement politique, et ne correspond à aucune logique de sociologie des

pratiques langagières.

On pourrait donc alors reconsidérer la question posée: «les langues
minoritaires dans leur contexte», ainsi qu'il suit: quelle est la nature du

processus social qui correspond à l'utilisation constante d'une langue-langage?
Quelle représentation sociale, quelles définitions de la légitimité correspondent à

ce processus, en d'autres termes la langue-langage est-elle considérée au sein du

groupe (et à l'extérieur) comme une langue de plein exercice, et avec quelles
modalités et quelles conséquences? Dans quel rapport se situe la pratique de

cette langue avec la pratique d'autres langues, dont la (ou les) langue(s)
officielle(s) (qui parle quoi, quand, avec quelles finalités, etc.)? Ce dernier point
est évidemment majeur; aucune analyse ne peut plus se fonder sur le cas de

groupes dont la plupart des membres n'auraient pas d'autre mode d'expression

que leur langue-langage propre, cas qui n'a plus de réalisation effective. En fait,
ces situations sont toujours problématiques et, avant de nous situer dans le cadre

5 "La République protège, par des dispositions appropriées, les minorités linguistiques".
Constitution de 1947, Principes fondamentaux, article 6.

202



de la contemporanéité, il est nécessaire de se demander pourquoi; c'est ce que
l'on va faire dans ce qui suit, d'abord sur le plan de l'analyse générale, puis en

prenant quelques exemples.

En effet on ne peut, en aucun cas, traiter les langues en question comme on
traiterait de langues normées ou qui seraient «logiquement» destinées à l'être,
c'est-à-dire sauf absence de volonté politique, manque de crédits, etc. Leur
nature linguistique-langagière est inséparable de leur fonction effective de mode

concret de communication qui, elle-même, est complètement liée à leur pratique
sociale, et on ne peut donc pas leur appliquer la distinction saussurienne

langue/parole, ou toute autre équivalente, sinon avec de grandes précautions. Ce

qui correspond à leur existence est l'attribution d'un sens spécifique au monde

et aux pratiques sociales; on pourrait presque parler à leur propos de langues
«herdériennes» (HERDER, 1977). L'opération qui consiste, lorsqu'elle est tentée,
à leur donner les apparences d'une langue-code présente donc, à première vue,
tous les aspects d'une contradiction interne: elle reste en tout cas toujours
ambigu6.

En revanche, il semble que l'on puisse avancer que la pratique de ces langues
remet en cause sans équivoque un certain nombre de coupures sur lesquelles, de

fait, se fonde le discours opératoire sur les langues-code, alors même que ces

coupures ne sont pas toujours construites comme des objets scientifiques. On se

réfère ici aux coupures classiques, langue écrite/langue parlée, langue
unitaire/langue polymorphe, langue savante (ou littéraire)/langue populaire (ou
de l'usage quotidien). Non bien entendu que les catégories constitués par ces

coupures soient dénuées d'utilité; mais leur application aux langues en cause est
de fait impossible, et elle n'est réalisée, lorsqu'on la tente, qu'au prix de la
distorsion qui consiste à ranger la langue-langage, comme un tout, dans un des

segments définis par la coupure (le second), ce qui conduit inévitablement à

placer dans l'autre segment une «langue officielle» ou un standard. On constitue
donc par exemple la coupure français standard/patois (ou français régional), ou
encore allemand littéraire (hochdeutsch)/dialecte, comme une coupure langue
écrite/langue parlée, ce qui fausse complètement le sens du problème; notre
argumentation vise au contraire à montrer que ces coupures conceptuelles ne
sont pas applicables aux langues-langage. Toutes, quelle que soit la catégorie
dans laquelle on les rangerait, sont définies comme langues par l'usage parlé,

par la pratique sociale spontanée en milieu, sinon populaire, du moins non-

6 II faudrait, pour le montrer, prendre un exemple flagrant, celui par exemple du catalan, et faire
apparaître le caractère hybride de la pratique sociale qui en résulte, et le dualisme inavoué qui
subsiste avec les formes non-codées qui sont parlées en dehors de la «capitale». Mais cela
correspond à un débat plus spécifique.

203



élitaire, et par leur position en bi- ou multilinguisme par rapport à une autre
forme linguistique. La différence de statut avec la forme codée est perçue
comme fondatrice de la nature même de la forme en question: ce qui définit un
français régional, ou une langue comme le napolitain ou l'arabe algérien, c'est

que, pour ses locuteurs, la différence d'avec le français officiel, l'italien ou
l'arabe littéral est constitutive de leur existence, la notion de variété

commençant à jouer à partir des premières citées une fois qu'on les a définies

comme catégories opératoires, et ceci en dehors de toute considération de

«technologie» linguistique ou de volontarisme politique.

On va donc prendre trois types d'exemple pour illustrer l'utilisation pratique
de ce qui vient d'être dit: les langues locales-régionales de l'Europe de l'ouest et

du centre, ce qu'on appelle les français régionaux et enfin les langues arabes

dites dialectales.

3. Les langues moyennes régionales

Les langues non officielles de l'Europe de l'ouest et du centre forment une
nébuleuse complexe, dont les éléments sont rattachés pour l'essentiel aux
familles romane, germanique et slave. Leur inventaire serait d'autant plus
difficile à réaliser que beaucoup d'entre elles en sont à des stades de dégradation
avancés par rapport à ce que l'on pouvait encore connaître de leur mode de

pratique il y a quelques années (en utilisant des situations privilégiées). Un
nombre non négligeable peut cependant être considéré comme répondant à nos

critères, indépendamment de l'idéalisation volontariste. Certaines d'entre elles,
dans divers pays, sont d'ailleurs officiellement désignées comme langues
minoritaires protégées (ou par une terminologie similaire); curieusement, la liste
n'en recouvre pas toujours le dénombrement auquel on pourrait s'attendre,
comme en témoigne, pour l'Italie, cette carte publiée par le journal La Stampa à

l'appui d'un article consacré à un assez hypothétique projet de loi sur les

minorités linguistiques, article qui ne craint pas de se référer à «Babel».

204



SLOVEN!CARINZfôNI

CARN1C!

• AlïOATESINI
DI LINGUATEDESCA

FRAHCOFONf

OCCITAN!

FRANCOPROVINZAH

S1DÛO (Bob« 4.19%,

fofoWtt.UfaiMlOK) Zj000{W»M(UdkM0I38%)| àa70X00ftrieU9,4%,
m : -Lfl 6oridaB%,Ujifl»3%)

524.000 (frîuli 54,32%)1.400 (B«iluoo 0^6%}

' 290.000 fxnon»
(ABohaaol<5y<3%)

20X00 (Volk tfAœîa 17,33%) [ME2ÄH
I 18JOO(Alsh«o«Sooori) 2.600 (JWl» 0,79%)

area 130.000

I (nonlegotiolterrilono} |

17MM (area 50.000 parkfla
CoodtoM pure, sono mII« volli it
Cww, a Torino, Ossum • Imperia).

1149.000 intuttolo Sor&gtn
91000, MIS d Süd {Cokbrio,

Pufllio, Sidîio, ttolise e

prtswm tadw in Atmina).
drea 90.000

(/bria 60%, Torino Q,B9%,

Foggio 0^3%)

Source: La Stampa (23.05.98)

On y remarque diverses singularités: la différence établie, à propos de la
Vallée d'Aoste, entre francophones et francoprovençalisants, avec des chiffres

surprenants; l'absence des Walser; l'insistance mise sur les Carinthiens de la

province d'Udine et les Grecs et Albanais du Sud, ainsi que sur les Croates.

D'une manière générale les locuteurs (supposés) dans une langue qui a une

correspondance à l'extérieur des frontières étatiques sont toujours notés avec

insistance (y compris les catalanophones et les Occitans), mais en revanche la
seule langue de l'aire proprement italique qui est relevée est le sarde (il y en a au

moins deux); les locuteurs en piémontais, vénitien, napolitain, sicilien, etc., sont

passés sous silence, alors qu'ils sont fort nombreux et ont évidemment
conscience de parler une langue propre, non un italien travesti.

Une analyse similaire pourrait s'appliquer à tous les pays concernés, France

comprise bien entendu. Les langues effectivement parlées se répartissent pour
l'essentiel dans deux des catégories du tableau 1: des langues strictement locales

(appelées «patois»), chacune d'elles ayant ses traits phonétiques,
morphologiques et lexicaux représentés comme propres, en intercompréhension

réciproque avec ses voisines, et des langues moyennes («dialectes», mais qui
restent le plus souvent polymorphes), qui se sont constituées, soit spontanément
soit par l'action d'écrivains ou d'auteurs de recueils de matériaux, sans que cela

fasse pour autant disparaître les formes locales.

Si on s'attache particulièrement à celles-ci, en se donnant une définition assez

large, on en trouve un grand nombre, surtout dans les aires germaniques, et

romanes de l'Europe du Sud, depuis les formes différentes dont a émergé le
néerlandais officiel, et le bas allemand (niederdeutsch), jusqu'au souabe, au

205



bavarois, au saxon, aux diverses langues des péninsules ibérique et italienne.
Mais il est clair que le catalan, le basque, le gallois, le gaélique, etc., sont au

départ à ranger dans cette catégorie, comme le breton et l'ainsi-nommé occitan,
malgré la valorisation intensive dont ils ont fait l'objet, aucun d'entre eux
n'étant dans la position de la langue officielle d'une structure politico-
administrative, même au sein d'une structure multilingue7. Mais leur pratique (et
surtout le fait qu'elles soient considérées comme des ensembles organiques) n'a
pas de corrélation avec un éventuel rapport plus ou moins étroit avec une soi-
disant langue-mère: ni d'un point de vue historique ni de celui des pratiques
sociales une formule du type «le napolitain est un dialecte de l'italien» n'a le
moindre sens et le terme, comme celui de patois, ne sont d'aucune utilité pour
l'analyse. La même lecture s'appliquerait au monde slave.

Toutes ces langues ont fonctionné, depuis un temps très reculé, en dualité
avec une ou plusieurs langues administratives. Certaines ont eu une expression
écrite, souvent de type littéraire, mais cela n'a pratiquement jamais entraîné de

normalisation: les recueils de matériaux ont présenté le plus souvent le caractère

de mise «noir sur blanc» d'une forme parmi d'autres. Les rares exemples de

codification ont toujours correspondu à une volonté politique, et il n'est pas
d'exemple qu'ils aient réussi à éliminer les autres formes; peut-être ne se sont-

ils d'ailleurs pas donné ce but. Les langues moyennes normées sont
essentiellement des entreprises élitaires, et la pratique, tant qu'elle se maintient,
reste sur un autre registre.

4. Les «français régionaux»

Tout autre est le cas des français régionaux (il existe aussi des anglais
régionaux, des italiens régionaux, très différents des langues régionales que l'on
vient d'évoquer). Il ne s'agit cependant pas de «variétés» au sens de la

sociolinguistique canonique (liées au milieu professionnel ou social, à la classe

d'âge etc.), mais de systèmes langagiers qui se sont constitués comme des

langues moyennes, ainsi qu'on l'a dit, soit lorsque les langues régionales ont
décliné sous l'impact du français normé, soit au contact direct entre le français
normé et des langues locales qui ne s'étaient pas organisées en langue moyenne.
Le premier cas correspond aux français régionaux du Sud de la France (par

rapport aux familles occitane et francoprovençale); le second correspond par
exemple aux français du Canada ou de Belgique.

7 Le catalan est une langue officielle en Catalogne, mais le castillan l'est tout autant, et dans
certains domaines il est dans une position dominante.

206



Quelle est la nature de la représentation qui s'attache à ces langues? Leur
locuteur «effectif», celui qui les pratique en permanence, les considère comme
des ensembles, et non comme le produit résultant de l'introduction au coup par
coup, dans le standard français, d'écarts par rapport à la norme, ce que les

dictionnaires appellent des «régionalismes»: on peut donc leur associer une

phonétique, une morpho-syntaxe et un lexique (bien que le plus souvent les

dictionnaires de français locaux rejettent, parfois violemment, cette approche8).
Ces langues ne sont pratiquement jamais écrites; on sait (par l'exemple du

français du Canada) que les essais faits pour les utiliser dans l'écrit entraînent de

vives polémiques, les faisant accuser d'être des véhicules de l'incorrection et du

barbarisme (TRUDEAU, 1982; LAMONDE, 1998). Cela revient à leur refuser un
statut de langue, car les «incorrections» en cause se ramènent pratiquement
toutes, soit à une transcription de la phonétique de la langue parlée9, soit au

maintien de formes anciennes ou à l'assimilation de termes venant d'autres

langues (locales ou étrangères), c'est-à-dire à des phénomènes que connaît

n'importe quel idiome. Le véritable problème ne réside pas, semble-t-il, dans

cette question sans cesse rebattue de la qualité de l'expression ou du rapport à la
«grande» culture (qui n'est pas en cause), mais dans la coexistence sur un même

territoire politique de deux types d'expression linguistiques-langagières qui sont
déclarées proches alors que, non seulement elles sont éloignées dans la
représentation des locuteurs, mais que de plus elles mobilisent des pratiques et
des représentations d'une nature distincte, ce que leurs détracteurs se refusent,

non seulement à admettre, mais même à concevoir. L'argument sans cesse

répété de la vulgarité (en quoi l'archaïsme «j'y ferai» du français régional du

Lyonnais et du Dauphiné est-il plus malsonnant que le «j'y veillerai» du

français «orthodoxe»?) ne sert en fait qu'à justifier l'idée d'une atteinte au
caractère «un et indivisible» de la langue normée une fois établie.

5. Les arabes «dialectaux»

L'arabe littéral présente le cas, inverse de celui qui précède, d'une langue
écrite qui n'a jamais été parlée, en dehors des usages religieux et des cercles
littéraires et juridiques: le dualisme avec les formes parlées qui sont employées
dans la totalité des pays concernés, du Maroc à l'Arabie Saoudite, est donc

complet, et ces arabes se sont structurés selon les aires de la communication

8 Voir à ce sujet, comme un exemple caractéristique, les précautions spectaculaires que prend le
Dictionnaire suisse-romand (dir. P. KNECHT & THIBAULT, A. 1997) pour affirmer que ce dont il
traite ne constitue pas une langue.

9 Comme les "glissements" du français canadien ("on y va-t-il" -» "on y va-ti" -> "on y va-tu") ou la
prise en compte de la prononciation spécifique ("toute" pour "tout"; "pis" pour "puis").

207



courante, devenues à l'époque moderne des États. On sait les débats violents que
suscite en Algérie la volonté des dirigeants actuels d'éliminer tout usage de

l'arabe algérien pour le remplacer dans la vie quotidienne par l'arabe littéral,
que la très grande majorité de la population ignore et en tout cas n'utilise jamais
(BENRABAH, 1999); mais les intellectuels européens qui se sont intéressés à

cette cause ont surtout mis l'accent sur la volonté d'éliminer le berbère (et
subsidiairement l'usage du français), comme si cela les compromettait moins
dans leur place d'élites culturelles alors que, indépendamment de l'écart
linguistique, l'écart de représentation est à peu près du même ordre entre l'arabe
littéral d'une part, le berbère et l'arabe algérien de l'autre. L'argument le plus
souvent avancé pour justifier cette mesure est le refus de constituer les arabes

comme des langues, ce qui reviendrait à dissocier la culture algérienne (ou
syrienne, ou égyptienne) de la langue religieuse et aussi de la «grande» culture
littéraire arabe, supposée constituer la culture unique et universelle de tous les

peuples concernés. Il est clair que tout ce qui pourrait, dans la langue, être
considéré comme tributaire (et véhicule) des représentations et de l'histoire
propres des groupes est du même coup banni. On peut craindre que, à terme, les

arabes dits dialectaux ne soient considérés comme des arabes «mauvais»,
impurs et dégradés, au mépris de toute spécificité des groupes locuteurs,
introduisant ainsi une vision philosophiquement (sinon théologiquement)
absolue de la langue.

Ces deux derniers exemples nous montrent comment des pratiques
langagières qui ne sont pas considérées d'habitude comme des langues
minoritaires (on rangerait volontiers parmi celles-ci le berbère, beaucoup moins
facilement l'arabe algérien) relèvent en fait de la même analyse, celle des

langues-langage. Pour nous résumer, donc, celles-ci sont liées à leur groupe
locuteur, et présentent des caractéristiques de la relation entre langue et groupe
schématiquement regroupées dans le tableau suivant.

208



TABLEAU 2

Eléments de base de la langue-langage

- langue d'abord parlée-,

- langue parlée existant sous plusieurs formes proches en
intercompréhension totale (variantes mineures);

- «évolution» des formes vers une forme moyenne sans processus net
d'élimination (koiné).

Corrélats sociétaux

- langue constitutive d'un groupe social, avec ses divers sous-groupes;
- langue de plein exercice susceptible d'être utilisée dans la totalité des

procédures internes au groupe et qui l'est effectivement;

- bi-ou multilinguisme correspondant pour l'essentiel à la relation à
l'extérieur ou à certaines procédures codées comme telles
(usages administratifs, littéraires, religieux, etc.).
Le groupe pratique alors une forme spécifique de bilinguisme.

On peut affirmer que ces éléments correspondent à la représentation que se

construit et qu'adopte en permanence le groupe correspondant, associée à une

parité complète de valeur et de pertinence par rapport à une autre langue mise en

place dans la position de forme codée; les approches de sociologie des pratiques
«dialectales» le montrent sans contredit. La langue-langage est représentée

comme une langue de plein exercice, non comme une variété mineure ou

particulière dérivée d'une autre langue et dont l'usage serait réservé à des

situations particulières, ou encore à des sous-groupes spécifiques s'étant
élaborés un discours particulier à des fins d'ésotérisme ou de clandestinité.

C'est dans cette acception que l'on peut dire que la langue-langage est le lieu
de la production par le groupe de l'intelligibilité qu'il confère au monde, de la
manière dont il attribue, globalement et d'une manière autonome, un sens à son

positionnement en face du monde matériel, ainsi que du monde social plus vaste
dans lequel il est englobé, ce que l'on peut qualifier de socialité ou de lien
social. Elle n'est donc pas la traduction locale d'un sens déjà construit, effectuée

par un sous-groupe dont le fonctionnement serait d'ordre second, par exemple
en ce qui concerne l'ensemble des procédures de la vie quotidienne et des

relations interpersonnelles entre ses membres (c'est-à-dire ce que l'on appelle
ordinairement la sociabilité).

209



6. L'offensive actuelle de la langue-code

Or, indépendamment, en principe, de ces questions, on peut dire que la notion
de langue-code, d'une part s'est considérablement affirmée et amplifiée par
rapport à l'époque où elle apparaît dans l'usage moderne, d'autre part a été

étendue à des applications et à des domaines nouveaux. Elle a en conséquence

acquis une représentation sociale plus complexe, et le rapport entre langue-
langage et langue-code est peut-être en train d'être reconstruit, non plus comme

auparavant selon la coexistence de registres distincts dans une dualité non
nécessairement conflictuelle, mais dans un antagonisme entre deux positions
structurelles opposées, qui va avoir un effet en retour sur la notion même de

langue non officielle, de langue-langage.

Cela ne s'est pas produit cependant de manière «naturelle» ou spontanée.

L'idéologie de la modernité a été systématiquement répandue à l'occasion des

bouleversements de l'ordre social qu'a connus la planète depuis ces dernières

décennies (sans même parler de l'âge des NTIC10); elle a provoqué un

développement considérable de la notion de langue-code, qui n'est pas toutefois

sans comporter quelques paradoxes. Par exemple, on peut parler, malgré
l'omniprésence de l'audiovisuel, d'une véritable prédominance de la forme
écrite, avec l'inflation du texte, non plus principalement littéraire mais

didactique, prescriptif, journalistique, etc., et celle des codes publics, beaucoup
plus «écrits» que ne le croyaient certains sémiologues à la suite de Barthes, qui
constituent en permanence l'accompagnement médiatisé de notre monde:
manifestes politiques et analyses des sondages, slogans publicitaires, consignes
données à tout propos depuis la prolifération des «instructions» liées à l'usage
de l'informatique jusqu'au ressassement des prescriptions de la sécurité routière,
et surtout le commentaire «officiel» incessant de l'événement qui, pour être
verbalisé dans les media, ne représente pas moins une langue-code, laquelle
canalise de manière permanente l'intersubjectivité par la double trame des

réseaux et des références. Tout ceci amène à la notion de langue uniforme pour
être transparente, c'est à dire de langue orientée vers une finalité de

compréhension la plus universelle possible, dont bien entendu le rôle de l'anglo-
américain est la meilleure illustration. Le tableau 3 résume ce jeu en

antagonisme.

10 Nouvelles technologies de l'information et de la communication.

210



TABLEAU 3

Structure en opposition
langue-langage / langue-code

Langue-langage Langue-code

prédominance de l'oral prédominance de l'écrit

rôle majeur de la
communication directe

rôle majeur de la
communication médiatisée

formes voisines en
coexistence

norme unique excluant les
variantes

régulation «par le bas»
(procédures
d'intercompréhension,
«procédés interprétatifs»)

régulation «par le haut»
(encadrement par des
«élites culturelles»,
production de matériel de

normalisation)

modèle général de la forme modèle général de la
norme

Il faut maintenant en mesurer les conséquences sur les langues-langage. Le
champ de celles-ci est en effet soumis, en apparence, à un double mouvement:
d'une part la tendance à la revalorisation pour certaines des anciennes «langues

locales»; d'autre part ce qui semble être l'apparition, dans des contextes
distincts et qui touchent le milieu urbain et la population jeune, en particulier
celle qui est issue des immigrations à finalité économique, de formes

langagières nouvelles, faisant appel à la fois aux éléments des langues parlées
avant le transfert, aux transformations des mots ou de la syntaxe de la langue
trouvée sur place et à l'introduction des termes et des références relatifs aux

phénomènes de mode destinés à ce public (musique et spectacle, sport,
vêtement, etc.). Il est peut-être possible de rapprocher ces deux aspects et le fait
que, dans des démarches différentes, l'un et l'autre aient été parfois qualifiés de

«néo-langues» est assez significatif.

7. Les «néo-langues locales»

Ce qui caractérise le processus de revalorisation de certaines langues non-
officielles «anciennes» peut, semble-t-il, se ramener à trois éléments essentiels.

1) Il est opéré parmi elles un choix très sélectif. Tout ce qui est langue

purement locale ou langue considérée, sans véritable justification, comme
variété dérivant d'une langue officielle (les «dialectes») est le plus souvent

211



éliminé; est retenu ce qui semble correspondre à l'autonomie formelle (et
souvent politico-administrative) d'un groupe, et avec le prétexte d'y voir une
future langue de plein exercice que l'on va soumettre à élaboration, selon un

processus classique de normalisation.

2) Les langues retenues sont l'objet d'un travail de codage qui tend à les faire

passer du stade de formes stables et organiques, mais polymorphes et
«régulées par le bas», à celui de standards cohérents et unifiés correspondant
à une écriture si possible normalisée, et qui vont par la suite réduire les

autres formes concomitantes au statut de variétés mineures ou d'archaïsmes

(alors que bien entendu elles étaient indissociables de l'usage parlé et ne
nuisaient pas à l'intercompréhension)11.

3) Enfin, ces langues semblent bien être considérées définitivement comme des

formes langagières complémentaires, des «secondes langues» à usage
marginal. Elles sont passées du statut de véhicules du sens social,
représentés comme nécessaires dans cette fonction et marquant la différence

qui existait entre plusieurs formes d'intelligibilité du monde, plusieurs
cultures, à celui de modes d'expression d'une charge symbolique
d'appartenance à un sous-groupe qui, pour l'essentiel, applique dans sa vie

pratique des procédures de sens qui sont définies ailleurs, avec quelques
légères adaptations. D'une part on les situe, en conséquence, comme des

objets linguistiques porteurs d'un aspect affectif, mais qui ne sont pas
insérés organiquement dans une nécessité touchant la structure sociale (qui
fonctionne en fait grâce à des codes uniformisés). D'autre part, elles passent
ainsi dans le registre du seul usage privé, de la privacy, dont le domaine
varie au gré des locuteurs. Et, même dans ce champ, elles sont en
cohabitation avec une langue officielle, publique, qui reste toujours, en

arrière-plan, la garante du sens comme en étant le véhicule le plus
transparent et, finalement, le plus légitime.

Ces trois aspects, sélectivité, normalisation, attribution d'une fonction précise

(la seule communication privée), sont en réalité une véritable transposition de la

représentation actuelle des langues sous la forme de langues-code. On y retrouve
bien la prédominance de l'écrit, la fixation d'une forme unitaire, l'intervention
de ce médiateur que constitue le gestionnaire de la langue, le «définisseur»
autorisé et donc, corrélativement, une certaine forme de régulation par le haut. Il
y a quelque chose de profondément déroutant à voir appliquer, à des langues

11 Par parenthèse, ces deux premiers aspects semblent avoir un effet dévastateur sur les français
régionaux: c'est tout à fait le cas du français du Canada, qui est rejeté avec véhémence par toute
une partie, sinon la totalité, des élites de la population concernée.

212



dont la seule fonction était de véhiculer l'intercommunication entre les membres
de groupes constitués par l'enracinement de leurs procédures de sens dans leur
contexte, les modalités de définition des langues construites comme des modes
de circulation des codes fonctionnels, entre un système politique et la masse de

ceux qui constituent l'objet de la régulation que celui-ci exerce.

Mais cette étrangeté n'est peut-être qu'apparente. Ce dont il s'agit est peut-
être simplement d'éliminer, en tout cas de toute place majeure dans le corps
social, les véhicules de communication qui sont marqués par la circulation du

sens sous forme «auto-régulée» par la structure sociale, ce qui correspond à peu
près parfaitement à la coupure culture populaire /culture officialisée. Et c'est là
où l'on va retrouver, à un stade encore plus élaboré, la coupure entre les

langues: elle va séparer celles auxquelles on attribue une fonction nécessaire de

premier ordre de celles auxquelles on reconnaît en apparence une certaine

«gratuité», tout en faisant en sorte que cette gratuité même soit insérée, à la

marge, dans l'ordre fonctionnaliste, ce qui est illustré par les néo-langues de

l'autre type, les fameux «parlers des banlieues». Elles aussi sont des formes

moyennes entre divers usages, par exemple en banlieue parisienne entre la
phonétique de la prononciation du français par les Maghrébins et par les

Africains; elles ont, de la même manière, un rôle d'exutoire ou de véhicule de la
sociabilité privée dans un monde régi par le fonctionnalisme technique et
économique12. L'intérêt dont elles sont l'objet, en particulier dans le domaine du

spectacle avec ses corollaires financiers, semblerait même préfigurer une

régulation par le haut. Tous ces traits les rapprochent des formes linguistiques
normées à statut périphérique issues du revival des langues locales; les unes et

les autres ne seraient-elles pas des sous-produits d'un phénomène général de

fonctionnalisation et de mondialisation de la production du sens?13

8. L'unitaire et le ludique

On a vu, en fait, le panorama linguistique (constitué initialement par quelques
grandes langues d'administration conjuguées avec celles de la «grande culture»
écrite et par une multiplicité infinie de langues véhiculant des cultures locales

autonomes dans leur production de sens) évoluer vers une configuration que
d'aucuns, esprits épris de dialectique, ne manqueraient pas de déclarer très

12 Lorsque les «beurs» et les «blacks» s'initient à l'informatique, rédigent une lettre de motivation ou
un dossier de demande d'assistance, ils ne le font évidemment pas en utilisant «la langue des
banlieues».

13 Ce phénomène d'ailleurs ne se limite nullement au domaine économique ou aux autres champs
que l'économie a envahis, comme le spectacle et le sport. Il s'étend aussi très rapidement au
domaine des valeurs, voire à celui du fait religieux.

213



voisine, après la période noire de la rationalisation étatique. Aurions-nous donc
affaire à un «nouveau mutilinguisme»?

Avant d'en faire l'hypothèse, il faut prêter une grande attention à la difficile
question de l'un et du multiple dans le domaine du sens. Tout ce qui, de près ou
de loin, a trait aux phénomènes communicationnels (l'Internet, le portable,
l'ordinateur personnel et ses produits annexes - jeux, cédéroms, etc. -) est
manifestement en train d'imposer un système unique et global de sens premier
du monde, avec un corrélat linguistique de plus en plus évident. Cette

thématique générale de la transparence, et du rapport toujours établissable à un
code standard, à un système unique de références majeures, a plus ou moins
absorbé le phénomène linguistique dans son ensemble; ce n'est plus un État

jacobin, c'est le monde qui est potentiellement «d'idéologie unilingue».

A côté de cette unité du sens, on a vu apparaître une relative pluralité de

l'usage. Cette pluralité est à divers degrés, qui intéressent plus ou moins notre

propos ici. On a vu s'établir certaines normes linguistiques à propos de langues

qui pouvaient paraître vouées à l'extinction ou du moins à la réduction a
minima: le catalan, le basque, le gaélique, etc., ont été mis sous forme codée

après avoir été unifiés, en principe, comme le Slovène, l'ukrainien... ou le
breton. Sont-elles utilisées dans la pratique formelle? Cela dépend de

l'opportunisme des élites localement au pouvoir, dans le cadre des grandes

négociations interétatiques (et demain, internes à l'Europe «fédérale»). Sont-
elles parlées? Dans certains cas limités, oui; ailleurs, par certaines élites peut-
être, les autres locuteurs restant fidèles à leur forme spécifique. Mais elles ne

peuvent l'être que comme des singularités, voire des coutumes, dont la fonction
de véhicule du sens est totalement marginalisée, quand elle n'est pas
sournoisement réprimée. Des enquêtes, hélas trop faciles, montrent à l'évidence

que la coexistence entre une langue officielle et un «dialecte régional» est moins

définissable que jamais, dans la plus élémentaire et la plus «compréhensive» des

sociologies du langage. Et, dès que Ton arrive au stade communicationnel de

plein exercice, l'anglais international impose sa présence obsédante, que l'on se

trouve en Allemagne, en Russie, en Italie ou dans les Balkans, pour en rester à

l'Europe.

On se retrouve donc devant un problème à deux faces. D'un côté, on a les

langues minoritaires, au moins celles que nous avons essayé de définir.
Pratiquement, elles sont toutes (à une ou deux exceptions près, ceci pour ne pas

nous faire opposer le «cas incontournable») arrivées au stade du jeu de langage
mineur et personnel, ou de la muséographie érudite. Peut-on réellement avancer

qu'il y a encore une différence de nature, dans la pratique sociale, entre le

214



français québécois le plus «joualisant», le frioulan et le «dialecte des Marolies»
à Bruxelles? Le défi n'est pas relevable.

En face, on a le «nouveau multilinguisme» déjà évoqué: à Paris, New York,
Bâle, Londres, on peut (en cherchant un peu) entendre parler italien, arménien,
ouolof, portugais. Mais s'agit-il là de «langues minoritaires»? Certainement pas
dans l'emploi constant qui a été fait de cette terminologie, De plus, lorsqu'il y a

une manifestation (de type politique), les banderoles qui se tendent devant les

caméras du monde entier sont en anglais (comme à Jérusalem ou à Gaza); à la
rigueur en français... Où et comment se produit le sens?

Tant que l'on ne s'est pas attaqué à ce problème, tant que l'on n'a pas essayé
de rétablir la non-intercompréhension comme un fait positif14, le non-
universalisme des valeurs comme un héritage majeur de nos civilisations, il est

vain et un peu naïf de parler du devenir des langues minoritaires, de gloser sur le

contexte dans lequel elles se situent; sauf, bien entendu, comme un des éléments

du vaste système ludique qui donne, aux citoyens de la globalisation,
l'impression qu'ils maîtrisent encore quelque chose.

Références bibliographiques
BENRABAH, M. (1999): Langue et pouvoir en Algérie. Histoire d'un traumatisme linguistique,

Paris, Séguier.

BRUCKNER, p. (1995): Le vertige de Babel, Paris, Arléa.

GARDE, P. (1992): Vie et mort de la Yougoslavie, Paris, Fayard.

HERDER, J. G. (1977): Traité sur l'origine de la langue, Paris, Aubier-Montaigne [1770].

KNECHT, P. & THIBAULT, A. (1997): Dictionnaire suisse-romand, Genève, Zoé.

LAMONDE, D. (1998): Le maquignon et son jouai. L'aménagement du français québécois,
Montréal, Liber.

PASQUINI, P. (1994): Les Pays des parlers perdus, Montpellier, Presses du Languedoc.

POCHE, B. (1994): "Eléments pour une phénoménologie des systèmes linguistiques",
Langage et Société, 67, 9-35.

TRUDEAU, D. (1982): Léandre et son péché, Montréal, Hurtubise HMH.

WALD, P. (1987): "La langue matérielle, produit de catégorisation linguistique", in: VERMES,
G. & BOUTET, J. (dir.), France, pays multilingue, tome I, Les langues en France, un enjeu
historique et social, Paris, L'Harmattan, 106-123.

14 Ce qu'avait essayé de faire, de manière polémique, Pascal BRUCKNER (1995).

215




	Où commence, où finit la notion de langue minoritaire? : Des familles dialectales aux "néo-langues"

