
Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung für Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1999)

Heft: 69/1: Les langues minoritaires en contetxte : les langues minoritaires
entre diversité et standardisation = Minderheitensprachen im Kontext :
Minderheitensprachen zwischen Vielfalt und Standardisierung

Artikel: Sprachstandardisierung aus Minderheits- und Mehrheitsperspektive :
japanische Beispiele

Autor: Coulmas, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-978198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-978198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bulletin suisse de linguistique appliquée, 69/1, 1999, 119-133

Sprachstandardisierung aus Minderheits- und Mehrheitsperspektive:
Japanische Beispiele

Florian COULMAS

Zusammenfassung
In diesem Beitrag geht es um den Zusammenhang zwischen der Standardisierung von
Sprachen und ihrem soziodemographichen Status in einer politisch definierten Gemeinschaft,
speziell um ihren Status als Sprache einer Minderheit oder einer Mehrheit. Es wird
argumentiert, dass ein solcher Zusammenhang besteht und zwar dergestalt, dass der
Mehrheitsstatus dem Prozess der Sprachstandardisierung tendenziell förderlich ist, während
der Minderheitsstatus sich eher hemmend darauf auswirkt. Es zeigt sich, dass Status und
Funktion der Sprachen Variablen sind, die miteinander interagieren.

Einleitung

Sprachstandardisierung ist ein höchst komplexes Problem, das sich in
verschiedenen kulturellen, gesellschaftlichen und sprachlichen Milieus auf sehr

unterschiedliche Weise darstellt. Nur durch das Studium vieler Einzelfälle
können wir hoffen zu allgemeinen Einsichten darüber zu gelangen, was

Sprachstandardisierung an sich eigentlich ist, wie sich Standardsprachen von
Sprachen unterscheiden, die keinen Standard haben. Bisher sind die
Zusammenhänge der sprachlichen Standardisierung vor allem an den grossen
europäischen Gemeinsprachen untersucht worden. Diese Konzentration auf
einen geolinguistischen Bereich und eine Gruppe eng miteinander verwandter

Sprachen birgt die Gefahr einer zu stark eurozentrischen Perspektive (vgl.
COULMAS 1994: 175).

Nun ist es vielleicht nicht schwer, bei einem Gegenstand wie dem, der hier zu
behandeln ist, ein grosses Mass an Eurozentrismus zu rechtfertigen. Als
wesentliches Merkmal moderner Industriegesellschaften hat die
Standardsprache ihre hervorragende Bedeutung zuerst in Europa erlangt.
Sprachakademien, die die Grundlagen für die Standardisierung der Sprachen

gelegt haben, traten zuerst in Europa in Erscheinung. Freilich sollte man darüber
nicht vergessen, dass sich ein normatives Verhältnis zur Sprache in vielen
Teilen der Welt viel früher entwickelt hat, insbesondere in Asien. Zwar ist eine

normative Einstellung zur Sprache nicht mit einem Standard selbst zu
verwechseln, aber sie ist eine notwendige Bedingung für die Etablierung eines

solchen. Die schriftliche Fixierung der Sprache leistet der Entstehung und

Pflege normativer Spracheinstellungen Vorschub. Ostasien ist eine der

Regionen, wo die normative Priorität der Schriftsprache am frühesten und

119



nachhaltigsten entwickelt worden ist. Im Interesse eines allgemeinen
Verständnisses der Sprachstandardisierung lohnt es sich deshalb, den Blick auf
eine spezielle Situation innerhalb dieser grossen Region zu werfen, diejenige
Japans. Dabei geht es um zweierlei. Erstens sollen Parallelen zwischen der

Standardisierung des Japanischen und der europäischer Sprachen aufgezeigt
werden. Zweitens wird innerhalb der japanischen Situation die Frage diskutiert,
wie sich der Status einer Sprache als Mehrheits- bzw. Minderheitssprache auf
die Sprachstandardisierung auswirkt. In diesem Zusammenhang wird die

Sprachensituation Okinawas in Augenschein genommen.

1. Standardisierung des Japanischen

Japanisch oder kokugo, "Landessprache", wie es in Japan gewöhnlich genannt
wird, ist heute eine hochstandardisierte und stark reglementierte Sprache, die
allen Ansprüchen moderner Kommunikation gerecht wird (COULMAS 1990).
Obwohl Japan eine mehr als eineinhalb Jahrtausende zurückreichende
Schrifttradition hat, ist das noch nicht lange der Fall. Die Anfänge der

Sprachstandardisierung sind eng mit dem Ausdruck kokugo, "Landessprache",
verbunden, und der kam erst vor etwas mehr als hundert Jahren in Gebrauch

(SATO \911)(Kindai no goi)). Ja, er wurde als Mittel der sprachlichen
Vereinheitlichung des Landes lanciert. 1895 veröffentlichte der Linguist Ueda

Kazutoshi, der in Frankreich und Deutschland studiert und dort den Geist des

Sprachnationalismus eingeatmet hatte, den ersten Band seines einflussreichen
Werks "Für eine Landessprache". Zu dem Zeitpunkt war die Idee einer
Landessprache noch immer neu in Japan, denn in der Feudalzeit, die bis in die

sechziger Jahre des 19. Jahrhunderts angedauert hatte, zeichnete sich der

Sprachgebrauch durch die Koexistenz funktionsspezifischer, zum Teil sehr
unterschiedlicher Varianten aus. Insgesamt war die Sprachsituation höchst

komplex. Sie lässt sich vereinfachend folgendermassen kennzeichnen.

1.1. Schriftsprache und gesprochene Sprache waren grundsätzlich
verschieden

Da die Japaner die Kunst des Schreibens von den Chinesen erlernt und mit
deren Schrift zunächst auch deren Schriftsprache übernommen hatten, war es

immer selbstverständlich, dass dem medialen Unterschied zwischen Rede und

Schrift ein solcher zwischen dem mündlichen und dem schriftlichen Ausdruck
entsprach (SEELEY 1991). Die chinesische Schriftsprache blieb bis ins späte 19.

Jahrhundert, in einigen Funktionsdomänen wie der des Rechts bis ins 20.

Jahrhundert in Gebrauch. Dabei war die chinesische Schriftsprache, kanbun

120



genannt, kein monolithischer Kode, sondern wies grosse interne Vielfalt auf.
Das Spektrum reichte von einer dem genuinen klassischen Chinesisch sehr

nahen Variante bis zu einer stark japanisierten Variante. Kanbun war eine reine

Schriftsprache, die von niemandem gesprochen wurde. Viele, die sie benutzten,

waren des gesprochenen Chinesisch nicht mächtig. Aus dieser Notlage
entwickelte sich eine besondere Methode, mit chinesischen Dokumenten

umzugehen, die darin bestand, sie im Zuge des Lesens zu übersetzen. Der
daraus entstandene Stil heisst kundoku kanbun oder "übersetztes Chinesisch". Er
wird noch heute in der Oberschule unterrichtet. Eine Besonderheit dieses Stils

ist, dass die japanische Sprache, die er reflektiert, klassisches Japanisch ist, also

die Sprache der Kyotoer Aristokratie des 9. Jahrhunderts. Das ist ungefähr so,
als schriebe man einen Text auf Lateinisch, um ihn dann mittelhochdeutsch zu

lesen, wobei die Wortstellungsunterschiede zwischen Lateinisch und
Mittelhochdeutsch durch hierarchisch angeordnete Diakritika angezeigt werden.

Neben kanbun wurde schon früh auch genuin Japanisch geschrieben. Als
Medium der schönen Literatur kam die japanische Schriftsprache bereits im 10.

Jahrhundert zu ihrer ersten Blüte. In späteren Jahrhunderten entwickelten sich

zum Teil vermittelt durch das Kabukitheater der Umgangssprache angenäherte
Schreibstile. Insgesamt jedoch waren die verschiedenen Schreibstile bzw.
Schriftsprachen, die im 19. Jahrhundert in Gebrauch waren, von jeder Form der

gesprochenen Sprache weit entfernt.

1.2. Die gesprochene Sprache war stark lokal geprägt

Solange sie belegt ist, weist die japanische Sprache eine ausgeprägte
Dialektvielfalt auf (KATO 1997). Moderne Dialektologen unterscheiden

gewöhnlich drei Hauptdialektgruppen, ostjapanische, westjapanische und die
auf der südlichsten Hauptinsel Kyüshü gesprochenen (SHIBATA 1958). Kyoto
war lange das Zentrum der westjapanischen Dialekte wie auch, als Sitz des

kaiserlichen Hofes, der Ort der eleganten und als ästhetisch ansprechend
geltenden Sprachform. Zum Zentrum der ostjapanischen Dialekte entwickelte
sich Edo, das heutigen Tokyo, wo seit Beginn des 17. Jahrhunderts der Shogun
residierte, Japans Militärherrscher. Weniger elegant zwar als die Sprache
Kyotos, gewann diese Variante im Laufe der Zeit als unmittelbarer Reflex der
Machtverhältnisse doch immer mehr Prestige.

Gleichzeitig mit der Errichtung des Shogunats in Edo schloss sich Japan fast

vollständig von der Aussenwelt ab. Der einzige Kontakt mit der westlichen Welt
lief über eine niederländische Handelsfaktorei in Nagasaki. Niederländisch war

121



die einzige europäische Sprache, die bis Mitte des 19. Jahrhunderts in Japan
bekannt war und in sehr geringem Umfang gelernt wurde.

Zusammenfassend stellte sich die Sprachensituation um die Mitte des 19.

Jahrhunderts folgendermassen dar. Es gab zwei rivalisierende Prestigevarianten
der gesprochenen Sprache und daneben ein breites Spektrum lokaler Dialekte.
Die vorherrschende Schriftsprache, insbesondere die, die für administrative
Zwecke in Gebrauch war, beherrschten grosse Teile der Bevölkerung nicht. Eine
leichte Umsetzbarkeit von Rede in Schrift und umgekehrt galt weder als normal
noch unbedingt als erstrebenswert. Ein Ausdruck der feudalistischen Schichtung
der Gesellschaft, war die chinesische Schriftsprache das Privileg der gebildeten
Oberschicht. Es sollte daraus nicht geschlossen werden, dass die breitere
Bevölkerung ungebildet war. Im Gegenteil, das Niveau der Volksbildung war
dem Westeuropas durchaus vergleichbar. Für die erfolgreiche Sprachanpassung
und Standardisierung, die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts geleistet
wurde, war das eine entscheidende Voraussetzung (TAKADA 1989: 114).

1.3. Öffnung zum Westen, Modernisierung, Sprachkrise

Dann kam Japans Öffnung zum Westen, erzwungen durch amerikanische
Kanonenboote und die ihnen im Kielwasser folgenden anderen imperialen
Mächte. Japan geriet in eine grosse Krise, das Shogunat brach zusammen, der

intellektuelle Kontakt mit dem Westen nach über zweihundertjähriger Isolation
offenbarte den grossen technologischen und wissenschaftlichen Rückstand des

Landes. Ein Aspekt der durch den plötzlichen Kulturkontakt bewirkten
Erschütterung war eine Sprachkrise. Die Intellektuellen stellten fest, dass

Übersetzungen aus westlichen Sprachen wegen der terminologischen
Unterentwickeltheit des Japanischen grosse Schwierigkeiten bereitete (YANABU
1991) und dass ausserdem der grosse Abstand zwischen geschriebener und

gesprochener Sprache bzw. ihre starke soziale Stratifizierung der schnellen

Verbreitung neu erworbenen Wissens im Wege stand. Auf diesen als solchen
stark empfundenen Missstand reagierte die japanische Sprachgemeinschaft mit
einer Sprachreform, die sowohl spontane als auch sprachpolitische Seiten hatte.

Hervorhebenswert erscheint mir an dieser Stelle auch im Hinblick auf

Sprachstandardisierungsprozesse in anderen Teilen der nicht-westlichen Welt,
dass der Auslöser der in Japan vollzogenen Entwicklung der Kontakt mit dem

Westen war. Das will nicht unbedingt sagen, dass ohne diesen Kontakt eine

Standardisierung der japanischen Sprache nicht stattgefunden hätte, aber dass

sie zu dem Zeitpunkt stattgefunden hätte, erscheint unwahrscheinlich. Die
mindeste Lehre, die man daraus ziehen kann, ist, dass Sprachstandardisierung in

122



einem weltgeschichtlichen Zusammenhang steht. Für Japan war die Reform und

Standardisierung der Sprache ein Teil der aktiv betriebenen Modernisierung, die

zu jener Zeit gleichbedeutend mit Verwestlichung war.

1.4. Die Sprache Tokios als Basis

Der Zusammenbruch des Shogunats führte zu einem revolutionsartigen
Umbruch, der die Form der Restauration der Macht des Tenno annahm und
deshalb als Meiji-Restauration bekannt ist. Als äusserliches Zeichen dafür
wurde der kaiserliche Flof 1868 von Kyoto nach Edo verlegt. Edo wurde in
Tokei, dann Tokio, "Hauptstadt des Ostens", umbenannt. Es begann die Meiji-
Ära (1868-1911), eine Zeit tiefgreifender Reformen. Auf der sprachlichen
Ebene wurde durch die Verlegung der Hauptstadt die Voraussetzung dafür

geschaffen, die Sprache Tokios zur Grundlage einer einheitlichen
Landessprache zu machen, was 1868 offiziell beschlossen wurde. Nun zeichnete
sich diese Sprache, wie schon erwähnt das Japanische insgesamt, durch starke

soziale Stratifizierung aus. Es war also nicht der Tokioter Dialekt, sondern die

Sprache der gebildeten Elite Tokios, die als Referenzvariante dienen sollte.
Durch Systematisierung und Inkorporation einiger Ausdrücke des Kyotoer
Adels, der mit dem Meiji-Tenno nach Tokio gekommen war, wurde sie in die
Variante überführt, die heute Standardjapanisch ist. Auch das heutige
Varietätenspektrum Tokios beinhaltet natürlich substandardsprachliche Formen.
Die Kyotoer Prestigevarietät wurde als Ergebnis dieser Entwicklung auf den

Status eines Dialekts reduziert, wenn auch eines geachteten Dialekts, dem

nostalgische Gefühle anhängen.

1.5. Genbun itchi

Die zunächst spontane und letztlich auch normative Entscheidung für die
Sprache der Bildungselite Tokios als Basis war ein wichtiger Schritt, der aber

nur einen Aspekt der Etablierung einer Standardsprache darstellte. Es blieb die
weite Kluft zwischen geschriebener und gesprochener Sprache, die diglotischen
Charakter hatte. Um sie zu überwinden, entstand in den achtziger Jahren des 19.

Jahrhunderts eine Sprachbewegung mit der Parole genbun 'itchi, "Vereinigung
von gesprochener und geschriebener Sprache" (YAMAMOTO 1971, 1981). Sie

war spontan in dem Sinne, dass ihr keine staatliche Initiative zugrunde lag.
Vorangetrieben wurde sie von Übersetzern und anderen Intellektuellen, die dem

Beispiel des Westens wie in so vielen anderen Dingen auch hier folgen wollten.
Manche plädierten dafür, die chinesische Schrift abzuschaffen und eine

Alphabetschrift an ihre Stelle zu setzen. Zu einem solchen manifesten
Traditionsbruch kam es nicht, aber dem Ziel der stilistischen Annäherung der

123



geschriebenen an die gesprochene Sprache kam man trotzdem gegen den
Widerstand sinophiler Traditionalisten näher. Das war eine grosse Leistung,
sind doch eingeschliffene Spracheinstellungen sehr schwer abzuändern. Bis in
die frühe Meiji-Zeit konnte man sich seriöses Schrifttum speziell für Zwecke
der Bildung, Wissenschaft und Staatsverwaltung nicht anders als im Gewand
der chinesischen Schriftsprache vorstellen. Zudem standen die Literati, die
Beherrscher dieser Schriftsprache, in hohem Ansehen. Es ist deshalb

bemerkenswert, dass diese Schicht nicht in der Verteidigung ihres

Bildungsprivilegs befangen blieb, sondern an der Aufwertung der Volkssprache
mitwirkte, ein Prozess, der im europäischen Kontext Jahrhunderte gedauert
hatte, in Japan aber im Laufe einer Generation vollzogen wurde.

1.6. Nationalismus

Hilfreich war dabei der Geist des Volkes, von dessen Existenz die japanischen
Reformer in Europa bzw. von ihren westlichen Lehrern gehört hatten. Der
Gedanke, dass eine ordentliche Nation eine Nationalsprache brauche, fasste in
Japan Fuss. Die Bedingungen dafür waren günstig, denn ein hoher Grad

ethnolinguistischer Homogenität war tatsächlich gegeben. Das Konzept des

Nationalstaats mit einer Nationalsprache, das im Europa des 19. Jahrhunderts

immer mehr die Konturen der politischen Landschaft gestaltete, liess sich
mühelos auf Japan übertragen. Die Bevölkerung davon zu überzeugen, dass die

Sprache der herrschenden Elite ihre Sprache war, fiel unter diesen Umständen
nicht besonders schwer. Der eingangs erwähnte Begriff kokugo, der als

"Landes-" oder "Nationalsprache" wiedergegeben werden kann, wurde als

Bezeichnung dieser Sprache akzeptiert, ebenso wie kokumin als Bezeichnung
für das (japanische) Volk und kokudo, "Land". Erleichternd kam die bereits
durchaus verbreitete normative Einstellung zur Sprache hinzu, nämlich die

Vorstellung die richtige Sprache lernen zu müssen. Sie wurzelte in der Tradition
der chinesischen Schriftsprache, deren Beherrschung immer systematisches
Lernen zur Bedingung hatte.

1.7. Moderner Staat und Schulpflicht

Die Nationalsprache, das sahen die Meiji-Reformer deutlich, war ein Attribut
des modernen Staats. Zu seinem Wesen gehörten ausserdem ein Steuersystem,
das den einzelnen Bürger haftbar macht, ein allgemeines Postwesen, eine

Armee, ein System zur Registrierung der Bevölkerung und die allgemeine
Schulpflicht. All diese Institutionen wurden in der Meiji-Zeit geschaffen, was

zum Teil die Reform bestehender Praktiken beinhaltete, zum Teil ihre
Neuschöpfung. Alle gemeinsam trugen zur Standardisierung der Gesellschaft

124



und dadurch zu ihrer Modernisierung bei. Über die Standardisierung der
Sprache wurde ausführlich in der Öffentlichkeit diskutiert. Der Ausdruck
"Standardsprache" (hyojungo) wurde zuerst 1890 von Okakura Yoshizaburö
verwendet, der hervorhob, dass nicht linguistische sondern gesellschaftliche und

politische Faktoren der Festsetzung eines Standards zugrundeliegen (SANADA
1987: 89). Für die Durchsetzung der National- bzw. Standardsprache von
besonderer Bedeutung war die allgemeine Schulpflicht. Anfangs war dieses

Projekt durchaus mit grossen Schwierigkeiten verbunden, da es an Lehrern
fehlte, die die Tokioter Bildungssprache gut genug beherrschten um sie bzw. in
ihr zu unterrichten. Trotzdem wurde dieses Problem weitgehend gemeistert,
noch bevor die landesweite Verbreitung der Standardsprache durch die

Einführung des Radios in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts einen
weiteren entscheidenden Impuls bekam. Als die Meiji-Zeit 1911 zu Ende ging,
hatte die Verständlichkeit der Standardsprache im ganzen Land grosse
Fortschritte gemacht, wenn sie auch noch nicht jeder fehlerlos sprechen konnte
und viele Menschen im Alltag weiterhin hauptsächlich ihren lokalen Dialekt
sprachen. Festzuhalten ist, dass durch die allgemeine Schulpflicht die kokugo als

Standardsprache die institutionelle und ideologische Unterstützung erhielt, derer

es zu Durchsetzung einer solchen bedarf. Heute ist was vor noch wenig mehr als

einem Jahrhundert eine Elitesprache war eine echte Landessprache, die bis in
die äussersten Winkel Japans durchgedrungen ist, auch bis nach Okinawa.

1.8. Fernsehen

Für die Weiterentwicklung der Standardsprache immer wichtiger geworden ist
seit den fünfziger Jahren das Fernsehen. Die halbstaatliche Rundfunk- und
Fernsehanstalt NHK hat nicht nur dafür gesorgt, dass jedermann die
Standardsprache ständig im Ohr hat; sie ist selbst zu einem wichtigen Agenten
der Sprachkodifizierung geworden. Die für Ansager kompilierten Aussprache-
Wörterbücher und Leitfäden dienen vielfach der genauen Abgrenzung der

Standardsprache als Bezugsrahmen. Darüber hinaus ist das Japanische heute in
Wort und Schrift durch Wörterbücher, Grammatiken und Schulbücher in hohem
Grade normiert. Wachsende Bedeutung bekommt ihre Umsetzung in
elektronische Medien wie auch und insbesondere das genuin elektronische
Medium der Textverarbeitung. Japanisch gehört in den engeren Kreis der
elektronisch völlig und auf modernstem Niveau erschlossenen Sprachen.

1.9. Varietätenvielfalt

Trotz der gelungenen Homogenisierung der japanischen Sprachgemeinschaft
durch die Durchsetzung eines allgemein akzeptierten Standards ist die

125



Sprachensituation Japans heute keineswegs monoton. Einmal abgesehen von der
zunehmenden Zahl von Immigrantensprachen zeichnet sich das Japanische
selber noch immer durch eine beträchtliche Varietätenvielfalt im mündlichen
und schriftlichen Ausdruck aus. Gerade im Laufe des letzten Jahrzehnts ist eine

gewisse Dialektrenaissance zu beobachten, die einem allgemeinen Gefühl der

Nostalgie und lauterwerdenden Forderungen nach Dezentralisierung entspricht.

Gleichzeitig finden Umgangs- und slangartige Sprachformen vermehrt Eingang
in allerlei Printmedien. Die elektronischen Medien lassen ganz neue Formen des

Ausdrucks entstehen. Alles nivelliert hat die Standardsprache also nicht, aber

ihre Durchsetzung erfolgte auch nicht ohne Druck. Ähnlich wie etwa im
Frankreich des 19. Jahrhunderts verloren durch die Favorisierung der
Standardvariante sowohl mit ihr unmittelbar verwandte Varietäten als auch nicht
direkt verwandte Minderheitensprachen an Boden. Vor allem genetisch
verwandte Sprachformen gerieten in den soziopolitisch fundierten Sog der

Standardisierung, während nicht mit der Mehrheitssprache verwandte Sprachen
"Bretonisch in Frankreich, Ainu in Japan" eher durch demographische
Ausdünnung und Sprachwechsel geschwächt werden. Ein deutliches Beispiel
für diesen Zusammenhang bietet die Entwicklung der Sprachensituation
Okinawas seit der Inkorporation des Archipels in den japanischen
Staatsverband.

2. Okinawa

Okinawa war lange ein selbständiges Königreich, das China kulturell und

politisch ebenso nahestand wie Japan (MURAKAMI 1997). Seit Beginn des 17.

Jahrhunderts kam der kleine Archipel politisch zunehmend unter den Einfluss
feudaler Lehnsherren im westjapanischen Kyüshü, aber bis in die 1870er Jahre

konnte es formell seine Unabhängigkeit bewahren. Nachdem aber der König
von Okinawa sich erst zu einem japanischen Fürsten machen liess und 1879 das

feudale Lehnssystem von der Meiji-Regierung offiziell abgeschafft wurde, trat
an die Stelle des Königreichs die Präfektur Okinawa. Okinawa wurde zum
integralen Bestandteil des japanischen Staates. Zeitlich fiel diese politische
Entwicklung mit den Anfängen der Genbun 'üc/zz-Bewegung und der staatlichen

Förderung der Landessprache zusammen. Mit den enger werdenden

Verbindungen zum japanischen Kaiserreichwuchs die Bedeutung des

Japanischen in Okinawa.

Die dortige ryükyüanische Sprache ist seit dem 16. Jahrhundert schriftlich
belegt, als Teile der sakralen Literatur in dem Shuri-Dialekt der Hauptinsel

126



mittels der japanischen Kanaschrift aufgezeichnet wurden. Vereinzelte wurden
auch Texte in der koreanischen Schrift aufgezeichnet. Offizielle Dokumente
wurden jedoch auf Chinesisch verfasst. Daran, statt dessen Ryükyüanisch zu

verwenden, dachte damals wohl kaum jemand. Die näherliegende Alternative

war es, das sich rasch modernisierende Japanisch zu übernehmen.

Ryükyüanisch, das wurde zuerst von dem britischen Gelehrten Basil Hall
CHAMBERLAIN (1895) nachgewiesen, ist eng mit dem Japanischen verwandt,

eng genug, dass die Sprache häufig als Dialekt bezeichnet wurde. Die Situation
erinnert etwas an die Verwendung des Begriffs patois für die in Frankreich

gesprochenen Sprachen und Mundarten. Sie ist bezeichnend für die mit der

Problematik der Sprachstandardisierung verbundene Frage der
Sprachabgrenzung. Die innerjapanischen Dialekte im äussersten Westen und

äussersten Osten des Landes waren zu der Zeit nicht interkommunikabel. Noch
heute ist die Interkommunikabilität sehr gering. Volle oder weitgehende
Interkommunikabilität war dementsprechend keine konzeptuelle Bedingung
dafür, eine Varietät als zu einem Dialektbündel bzw. -kontinuum gehörig zu
betrachten. Ryükyüanisch als japanischen Dialekt anzusehen, entsprach einer

keineswegs abwegigen Denkmöglichkeit. Andererseits wäre es damals
theoretisch möglich gewesen, Ryükyüanisch zu einer Standardsprache eigenen
Rechts auszubauen, etwa in dem Sinne wie für das Norwegische im 19.

Jahrhundert zwei vom Dänischen verschiedene Standards entwickelt wurden.

Praktisch war diese Option freilich nicht gegeben, denn durch die
fortschreitende Invasion des Japanischen wurde Ryükyüanisch minorisiert. "Der
Beginn der Minorisierung fällt mit der Epoche der Herausbildung und

Konsolidierung des «modernen» Staats zusammen" (EUROMOSAIC 1995: 1).

Was von der europäischen Sprachenlandschaft gesagt worden ist, trifft in
gleicher Weise auf die japanische zu.

Die Assimilationspolitik der japanischen Regierung folgte europäischen
Vorbildern. Sie stiess freilich in Okinawa auf keinen bedeutenden Widerstand.

Ryükyüanisch in der Schule zu unterrichten, wurde von niemandem ernsthaft

erwogen, was nicht zuletzt darin begründet war, dass Ryükyüanisch keine
einheitliche Form hatte, obwohl der Shuri-Dialekt als Sprache des Hofs Prestige

genoss. Vielmehr sind die auf den verschiedenen Inseln des Archipels
gesprochenen Dialekte sehr distinkt, zum Teil bis zur gegenseitigen
Inkommunikabilität. Es muss bezweifelt werden, dass das Bewusstsein einer

ryükyüanischen Gemeinsprache sehr ausgeprägt war. Man verstand die Japaner

nicht, aber man verstand auch Leute von anderen Inseln Okinawas nicht
immer. Dem Japanischen mit seiner langen Schrifttradition ein eigenständiges

127



Ryukyuanisch entgegenzusetzen, ist ein Gedanke, der allenfalls retrospektiv
eine gewisse Plausibilität hat.

Maximen der Spracherhaltung, wie sie heute gängig sind, gehörten nicht zum
ideologischen Spektrum der Zeit. Das Tempo der sozialen Entwicklung war
enorm. Viele Attribute, denen der Geruch der Rückständigkeit anhaftete,
wurden bedenkenlos aufgegeben bzw. beseitigt. Lokale, "hinterwäldlerische"
Sprachformen gehörten dazu. Das heisst nicht, dass sich das Japanische in
Okinawa quasi naturwüchsig durchgesetzt hätte. Der anschwellende japanische
Nationalismus spielte zweifellos eine wichtige Rolle (MATSUMORI 1995: 31),

wie auch der wirtschaftliche Gebrauchswert des Japanischen und die

Notwendigkeit für die Bewohner Okinawas, mit den Japanern zu
kommunizieren.

"Das Erlernen der Sprache Tokios beinhaltete für die Sprecher des Ryükyüanischen einen
Aufwand der dem des Studiums einer Fremdsprache nahekam. Insofern gab es dagegen
schon starke Widerstände. Da jedoch der Gebrauch der Sprache Tokios ein Mittel des
sozialen Fortkommens war, bemühten man sich letztlich doch sehr um ihre Aneignung.
Selbst heute noch beherrschen die Menschen in Okinawa die «Standardsprache» besser als
bspw. die Menschen in Kansai (Westjapan)" (SANADA 1987: 98).

Welche Folgen das für den Verfall des Ryükyüanischen haben würde, war der

ersten Generation derer, die ihr Sprachverhalten auf die soziopolitischen
Verhältnisse im Meiji-Staat ausrichteten, nicht klar. Wieder drängt sich eine

europäische Parallele unmittelbar auf. SOLÈR (1999: 290) bemerkt zur Situation
in den romanischsprachigen Gebieten der Schweiz im ausgehenden neunzehnten
Jahrhundert: "Die national geforderte und geförderte Einsprachigkeit und die
damit verbundenen hohen Anforderungen an eine «korrekte» Sprache haben in
den gemischtsprachigen Grenzgebieten zum Sprachwechsel geführt, denn eine
funktionale Mehrsprachigkeit mit dem damit verbundenen kontaktbedingten
Sprachwandel galt damals als unmöglich." Ähnlich kam es spätestens seit den

neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts in Okinawa zu einem spontanen,
schnell progredierenden Sprachwechsel vom Ryükyüanisch zum Japanischen,
der durch gezielte Massnahmen der Regierung unterstützt wurde.

Dieser die Sprachgemeinschaft betreffende Prozess, der auch als

Sprachverdrängung beschrieben werden kann, koinzidierte mit Veränderungen
auf der Ebene des sprachlichen Substrats, nämlich zunehmender Konvergenz
bzw. einseitiger Angleichung des Ryükyüanischen an das Japanische. Das

wurde vor allen dadurch gefördert, das nicht dem Shuri-Dialekt der Hauptinsel
Okinawa, sondern der in der Schule unterrichteten japanischen Standardsprache
die Funktion der interinsularen Lingua franca zuwuchs. Staatsverwaltung,
Schulpflicht und später Radio und Fernsehen verstärkten die Lingua franca-

128



Funktion des Japanischen stetig. Die Funktionen der lokalen Dialekte im
täglichen Leben wurden immer mehr reduziert, während sie sich selber vor
allem im Wortschatz dem Japanischen annäherten. Von den (japanischen)
Dialekten Okinawas zu sprechen, hat heute mehr Berechtigung als vor hundert
Jahren, wobei nicht vergessen werden soll, dass Namen und Bezeichnungen von
Sprachen nicht nur Tatsachen wiederspiegeln, sondern auch solche schaffen

(TABOURET-KELLER 1997).

Heute gibt es keine einsprachig-ryükyüanischen Gemeinschaften mehr.

Japanisch ist die unangefochtene Standardsprache Okinawas. Die junge
Generation beherrscht Ryükyüanisch weder aktiv noch passiv, und die Sprache
der älteren Generationen ist durch rapide Registerreduktion gekennzeichnet.
Wie das Japanische wies Ryükyüanisch früher ausgeprägte soziative
Unterschiede zwischen formellen und informellen Stilebenen auf. Diese

Differenzierung ist in dem Masse aus der Sprache verschwunden, als das

Japanische die formellen Stilebenen übernahm. Das stilistische Spektrum des

Ryükyüanischen wird immer enger, in immer mehr Funktionsdomänen dringt
das Japanische ein, zum Teil in lokaler Färbung. Das erlaubt es den Sprechern,
sich weiterhin als Okinawaner von den Japanern zu unterscheiden. Aus einer
veritablen Sprache ist im Laufe von weniger als hundert Jahren ein
folkloristisches Ornament geworden. Kulturell spielt es noch eine Rolle, aber

seine kommunikativen Funktionen verliert es zusehends.

3. Schlussfolgerungen und Moralische Aspekte der Sprachstandisierung

Für alle, die sich mit Problemen des Sprachwechsels bzw. der
Sprachverdrängung beschäftigt haben, bietet diese knappe Schilderung der

Endphase des Ryükyüanischen wenig Unerwartetes. Den Absichten der Meiji-
Regierung und ihrer Nachfolger entsprechend ist Okinawa durch die
Durchsetzung der japanischen Standardsprache als Hauptkommunikationsmedium

näher an Japan herangerückt. Im Rückblick haftet der Verdrängung des

Ryükyüanischen etwas Unvermeidliches an. Der Gedanke, dass eine Sprache
oder eine Varietät etwas an sich Wertvolles und Erhaltenswertes ist, war der

fortschrittshungringen Meiji-Zeit ebenso fremd wie das Bildungsziel eines
stabilen additiven Bilingualismus (SANADA 1987: 102).

Das gilt auch für Okinawa selber: "Während der ersten Hälfte dieses
Jahrhunderts wurde die Notwendigkeit einer Standardsprache zum Zwecke der

Modernisierung so stark empfunden, dass sie offenkundig die Sorge über den

Verfall der einheimischen Sprache und Kultur in den Hintergrund schob"

129



(MATSUMORI 1995: 32). Die Präfekturregierung von Okinawa übernahm
ebenso wie die anderer Präfekturen die Politik der Sprachstandardisierung,
zunächst unter dem Schlagwort futsü-go, «Gemeinsprache», und seit den

dreissiger Jahren dieses Jahrhunderts unter dem hyöjun-go, «Standardsprache».
"Die regionalen Dialekte standen der Verbreitung der Standardsprache im Weg
und wurden deshalb als unnütz, ja gesellschaftsschädigend betrachtet"
(SANADA 1987: 103). Die Ausmerzung der Dialekte war ein erklärtes

politisches Ziel, das zeitweise mittels der sogenannten högen fuda, verfolgt
wurde, «Dialektmarken», die Schülern an den Rücken geheftet wurden, die in
der Pause Dialekt sprachen. Die so Gezeichneten konnten die Marke wieder
loswerden, indem sie einen Mitschüler auf frischer Tat ertappten, dem die
Marke dann angeheftet wurde (UEMURA 1969). Dieses System wurde von den

Betroffenen nicht unbedingt als der Terror empfunden, den manche aus heutiger
Sicht daraus machen wollen. Es gibt Berichte, nach denen es zuerst aus eigener
Initiative von Mittelschülern eingeführt wurde (MATSUMORI 1995: 32).
Gleichwohl verkörpert es den moralischen Aspekt, der der Standardisierung
kulturell signifikanten Verhaltens unvermeidlich anhaftet. Ein guter Kenner der

Entwicklung Okinawas beurteilt die Wirkung der Dialektmarken und der

Standardisierungspolitik so: "Die Bemühungen der Pädagogen, die
Standardisierung durch Ausrottung des Gebrauchs der Mundarten zu fördern,
schuf in den Köpfen der Kinder gewiss die Vorstellung, dass die Mundart eine

nutzlose, ja, beschämende Sprache war und dass sie zudem im Vergleich zu
Standardjapanisch minderwertig war" (MATSUMORI ibid.).

Die Etablierung eines sprachlichen Standards hat vieles gemein mit der eines

moralischen. Moralisches Verhalten hat Alternativen zur Bedingung. Es ist
motiviert, aber nicht naturgegeben. Seine Elemente stehen auf systematische
Weise miteinander in Beziehung, sind aber nicht unveränderbar. Deshalb

verlangt seine Einhaltung Sanktionierung. Wie die Sprache erlernt das Kind
moralisches Verhaltens nicht unbedingt nach explizit formulierten Regeln.
Vieles von den verhaltenssteuernden Erwartungen der Gesellschaft, in die es

hineinwächst, teilt sich ihm mehr durch die Praxis seiner Umgebung als durch
Instruktionen mit. Moralische wie sprachliche Regeln wurzeln in
Verhaltenstraditionen. Moralisches wie sprachliches Verhalten beinhaltet die

Möglichkeit der Wahl, obwohl die bei weitem meisten sprachlichen und
moralischen Handlungen nicht dezidierten Entscheidungen folgen. Gewöhnlich
macht erst eine Abweichung deutlich, dass auch eine andere Möglichkeit hätte

gewählt werden können. Da die Motivation sprachlichen und moralischen
Verhaltens jedoch nicht naturgesetzlich bedingt ist, können solche

130



Verhaltenstraditionen kodifiziert werden, was den Spielraum für Exzentriker
reduziert und Abweichungen deutlicher als solche sichtbar werden lässt.

Typischerweise hat ein moralischer Standard nicht allein eine

normpositivistische Grundlage - ein Standard ist besser als kein Standard -

sondern legt Werturteile zugrunde: Das Moralische ist gut, das Unmoralische
schlecht. Das ist ein wirkungsvolles Mittel der Aufrechterhaltung der
habituellen Moral aber gleichzeitig eine Gefahr. Denn jedes moralische Ideal

wird dadurch potentiell zu einer Obsession. Die Verfolgung eines moralischen
Ideals wird zum Götzendienst, dem sein Objekt heilig ist. Die bewusste
Reflexion der prinzipiellen Gleichwertigkeit alternativer Ideale kann solche

Exzesse verhindern, aber daran gebricht es gewöhnlich, wofür die
religionskriegsartigen Debatten um die neue deutsche Rechtschreibung als ein

jüngstes Beispiel zitiert werden mögen (z. B. EROMS & MUNSKE 1997). "Der
der exzessiven Verfolgung eines moralischen Ideals zugrundeliegende Eifer
führt deshalb oft zu der Ausschliessung anderer, vielleicht aller anderer"

(OAKESHOTT 1991: 476).

Was Michael Oakeshott, ein liberaler Politologe und Philosoph um die Mitte
dieses Jahrhunderts über moralische Ideale sagte, lässt sich mit einiger
Berechtigung auf die gezielte Beeinflussung sprachlichen Verhaltens mittels

erziehungs- und sprachpolitischer Mittel übertragen. Allzu oft werden
utilitaristische mit wertenden Argumenten unterstützt, wenn es um die

Durchsetzung sprachpolitischer Ziele geht. Die japanische Standardsprache in
allen Teilen des Landes zu etablieren, ist nicht nur opportun sondern auch gut,
moralisch richtig. - So jedenfalls war die Stossrichtung der Argumentation
derer, die sich dieser Sache verschrieben hatten. Bilingualismus wird unter
solchen Voraussetzungen suspekt und rückt unversehens in die Nähe einer

doppelten Moral. Sprachstandardisierung als eine solche Sache wird deshalb
allzu oft als eine bessere Alternative und Korrektur bestehender Verhältnisse

ausgegeben statt als eine Massnahme, die nicht auf Kosten habitueller
Varietäten sondern zusätzlich gefördert wird.

Es stellt sich freilich die Frage, ob ein Standard überhaupt ohne Bestrafung
oder Belohnung, also ohne eine diskriminierende Wertung durchsetzbar ist.

Sprache ist Anpassungsverhalten. Dieses Verhalten betrifft ein Kollektiv und ist
insofern politisches Verhalten, das Aspekte des Zwangs und der Kooperation
beinhaltet. Ob in einer grösseren Gemeinschaft ein Standard ohne

Sanktionierung implementiert werden kann, ob also eine ideologische
Motivation nicht unverzichtbar ist, daran scheinen Zweifel wohlbegründet. Ist
ein Standard einmal akzeptiert, schwindet die Notwendigkeit, ihn explizit

131



ideologisch zu stützen. Die an seine Befolgung gebundenen Vorteile reichen

gewöhnlich aus, das Verhalten des Individuums so zu beeinflussen, dass es sein

Verhalten danach ausrichtet. Exzentriker bzw. Minderheiten geraten dadurch

zunehmend unter Druck.

Bibliographie
CHAMBERLAIN, B. H. (1895): "Essays in aid of a grammar and dictionary of the Luchuan

language", Transactions of the Asiatic Society ofJapan, vol. 23 supplement.

COULMAS, F. (1990): "Language adaptation in Meiji Japan", in: WEINSTEIN, B. (Hrg.),
Language Policy and Political Development, Norwood, NJ: Ablex, 69-86.

COULMAS, F. (199): "«Protestant Ethics» and profane language. Economic aspects of
language standardisation", in: Liidi, G. (Hrg.), Sprachstandardisierung, Freiburg, Schweiz:
Universitätsverlag, 161-178.

EROMS, H.-W. & MUNSKE, H. H. (Hgg.)(1997): Die Rechtschreibreform. Pro und Kontra.
Berlin, Erich Schmidt Verlag.

EUROMOSAIC (1995): The production and reproduction of the minority language groups in
the European Union, Luxemburg, Amtliche Veröffentlichungen der Europäischen
Gemeinschaften.

KATÖ M. (1997): "Gendai nihongo lögen" [Dialekte des heutigen Japanisch], in: TAKASHI,
Kamei et al. (Hgg.) Nihon retb no gengo [Die Sprachen des japanischen Archipels],
Tokio, Sanseido, 276-291.

MATSUMORI, A. (1995): "Ryükyüan: past, present, and future", Journal ofMultilingual and
Multicultural Development, 16, 1/2: 19-44.

MILLER, R. A. (1993): Die japanische Sprache: Geschichte und Struktur, München, iudicium
Verlag.

MURAKAMI, T. (1997): "Ryükyü rettö no gengo: sösetsu" [Die Sprachen der Ryukyuinseln:
Übersicht], in: TAKASHI, Kamei et al. (Hgg.), Nihon retto no gengo [Die Sprachen des
japanischen Archipels], Tokio, Sanseido, 311-354.

Oakeshott, M. (1991)[1948]: "The tower of Babel", in: OAKESHOTT, M., Rationalism in
Politics and other Essays, Inianapolis, Liberty Press, 465-487.

SANADA S. (1987): Hyöjungo no seirtsu jijö [Bedingungen der Sprachstandardisierung (des
Japanischen)], Tokio, PHP Kenkyusho.

SATÖ K. (1977): Kokugogaku kenkyü jiten [Reallexikon der Landessprachkunde], Tokio,
Meiji shoin.

SEELEY, C. (1991): A History of Writing in Japan, Leiden, E. J. Brill.
SHIBATA T. (1958): Nihon no högen [Japans Dialekte], Tokio, Iwanami shinsho.

SHIBATA T. (1987): Shakaigengogaku no kadai [Themen der Soziolinguistik], Tokio,
Sanseido.

SOLÈR, C. (1998): "Überwindung der Sprachgrenzen - zurück zur Realität" in: Reiter, N.
(Hrg.), Eurolinguistik. Ein Schritt in die Zukunft, Wiesbaden, Harrassowitz, 289-302.

TABOURET-KELLER, A. (ed.)(1997): Le nom des langues I. Les enjeux de la nomination des
langues, Louvain-La-Neuve, Peeters.

TAKADA M. (1989): "The development of Japanese society and the modernization of
Japanese during the Meiji Restoration", in: COULMAS, F. (Hrg.), Language Adaptation,
Cambridge, Cambridge University Press, 104-115.

132



UEDA K. (1895)(1903): Kokugo no tame [Für eine Landessprache], 2 Bände, Tokio,
Fuzambo.

UEMURA Y. (1969): "Okinawa no kokugo kyoiku" [Der Landessprachunterricht in Okinawa],
Kyoiku Kokugo, 18: 10-16.

YAMAMOTO M. (1971): Genbun'itçhi no rekishi ronko [Studien zur Geschichte der
Genbun 'ifc/ii-Bewegung], Tokio, Ofusha.

YAMAMOTO M. (1981): Genbun'itçhi no rekishi ronko: Zokuhen [Studien zur Geschichte der
Genbun'itçhi-Bewegung, Fortsetzung], Tokio, Ofusha.

YANABU A. (1991: Modernisierung der Sprache, Übersetzt und kommentiert von Florian
COULMAS, München, iudicium Verlag.

133




	Sprachstandardisierung aus Minderheits- und Mehrheitsperspektive : japanische Beispiele

