
Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung für Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1997)

Heft: 65: Communication et pragmatique interculturelles

Artikel: Das Paradigma der Kommunikationskultur : ein Beitrag zur
ethnographischen Erforschung von intra- und interkultureller
Kommunikation

Autor: Werlen, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-978348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-978348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bulletin suisse de linguistique appliquée, 65/1997, 119-142

Das Paradigma der Kommunikationskultur.
Ein Beitrag zur ethnographischen Erforschung von intra- und

interkultureller Kommunikation

Erika WERLEN

Abstract
A central problem in intercultural research is the fact that language contact involves a
potential for conflict. If contact-linguistic, sociolinguistic and pragmalinguistic studies want
to solve this problem and at the same time make ideologically acceptable and realistic
statements about conditions of integration and segregation, more attention must be paid to the
notion of communication culture as well as to its structure ad function.
This paper begins by presenting characteristic features of research into intra- and intercultural
communication in the communication culture paradigm. At the same time it illustrates the
problem of integration by briefly describing a case of intercultural contact in which a specific
type of language and cultural contact ist presented, namely, the intralinguistic international
contact between two German varieties: those of German Switzerland and Germany. In a
further case, The History of a Communication Conflict, it demonstrates the important role
communication culture plays in intra- and intercultural communication.

1. Einleitende Bemerkungen

Interkulturelle Kommunikation und Pragmatik - das Thema unserer Tagung -

nennt zum einen unseren Forschungsgegenstand: Interkulturelle
Kommunikation und zum andern eine Möglichkeit, diesen Gegenstand
theoretisch-methodisch zu erfassen: Pragmatik.

Ich möchte in meinem Beitrag Ihr Augenmerk darauf richten, wie unser
Gegenstand sich darstellt, wenn wir ihn im Paradigma der Kommunikationskultur

betrachten. Dabei vertrete ich einen ethnographischen Zugang zum
Gegenstand und zu "seiner Theorie".1

Meine Ausführungen konzentrieren sich darauf, das Phänomen der
Kommunikationskultur bei der Erforschung interkultureller Kommunikation
anschaulich zu machen.

Ich gehe in drei Schritten vor: Zuerst erläutere ich kurz die Themen- und

Problemstellung.

1 Gegenstandsbezogene Theorie als eine Grundstrategie qualitativer Sozialforschung (vgl. z.B.
GLASER/STRAUSS 1993; STRAUSS 1994) ist im Kontext der Auseinandersetzung quantitative und
qualitative Sozialforschung ausführlich diskutiert worden. Gegenstandsbezogene Theoriebildung
erfolgt aus der konkreten empirischen Arbeit heraus. Dieses Vorgehen steht in Einklang mit
ethnographischen Vorgehensweisen in Ethnologie, anthropologischer Kulturforschung und
verschiedenen qualitativ orientierten sozialwissenschaftlichen Disziplinen (vgl. z.B. ERICKSON
1987; ERICKSON/SHULTZ 1982; BAUMAN/SHERZER 1989; SAVILLE-TROIKE 1989; FETTERMAN
1989).

119



Der zweite Schritt wird sein, an Beispielen und systematisierend auszuführen,
was unter Kommunikationskultur zu verstehen ist.

Der dritte Teil führt ein Fallbeispiel, die Chronologie eines Kommunikationskonfliktes,

vor, um die Fruchtbarkeit des kommunikationskulturellen Ansatzes

argumentierend zu illustrieren.

Da der Schwerpunkt meiner Ausführungen auf der Veranschaulichung der
kommunikationskulturellen Betrachtung liegt, werde ich von der Erörterung
methodologischer Fragen absehen und nur kurz hier, vor den eigentlichen
Ausführungen, ein Wort zu der im Titel genannten "ethnographischen"
Erforschung sagen. Ethnographische Erforschung zeichnet sich durch folgende
Punkte aus:

- Sie arbeitet im qualitativen Paradigma und geht von
Kommunikationsereignissen in "natürlicher Umgebung" aus; Alltagshandeln
ist ihr Ausgangs- und Zielpunkt.

- Das Streben nach Authentizität dominiert das nach Objektivität, und die
Überprüfung durch ständiges Vergleichen und Benutzen vielfältiger
Informationsquellen und Informationsarten dient der Gewinnung
gegenstandsbezogener Theorien und der Validierung. Um der Komplexität der

Untersuchungsgegenstände gerecht zu werden und um Methodenartefakte zu
vermeiden, werden Daten und Verfahren "trianguliert", kombiniert, wenn
man so will.

- Innen- und Außenperspektiven sind expliziter Forschungsgegenstand, und
zentral sind die Fragen: was gilt für die Beteiligten, was für die
Beobachtenden, was für die Forschenden.

- Anstelle fixer Begriffssysteme werden sensibilisierende Konzepte verwendet,
und häufig werden Fallstudien durchgeführt, bei deren Validierung auch die

Interpretationen der "Betroffenen" berücksichtigt werden.

Diese Basisstrukturen empirischer Arbeit führen zu einer Präsentation der

Ergebnisse, die in einer dichten Beschreibung die Vorgänge und ihre
Bedingungsgefüge darstellt und zu erklären sucht (s. 2.).2

Meine Ausführungen basieren auf der Feldarbeit aus mehreren

Forschungsprojekten, vor allem auf einem vom Schweizerischen Nationalfonds

geförderten Projekt, das innersprachliche intranationale und internationale

Sprachkontakte untersuchte, (vgl. WERLEN, E. 1991; 1995b)

2 Dichte Beschreibung als konstituierender Teil ethnographischer Forschung ist den Arbeiten der
anthropologischen Linguistik und besonders der kulturanthropologischen Forschung von Clifford
GEERTZ zu verdanken; vgl. WERLEN, E. (1996) und WERLEN, E. (i.Vorber.)

120



2. Themen- und Problemstellung

Ich verwende den Terminus Paradigma im Sinne Kuhns, da es darum geht,

alltägliche Fälle von Kommunikation als Fälle von intra- und interkultureller
Kommunikation einer Analyse zu unterziehen, die auf einem System von
Grundüberzeugungen beruht und die verschiedene Konzeptionen zu einem

Beschreibungs- und Erklärungsmodell integriert.

Die Konzeptualisierung der Kommunikationskultur als einem Paradigma

impliziert den Ansatz der Kulturalität von Kommunikation.

Dieser Ansatz bezeichnet die Perspektive und die Interpretation des

Forschungsgegenstandes Kommunikation: Kommunikation kann als kulturelles
Phänomen aufgefaßt werden, ebenso aber als historisches, ökonomisches,
soziales, psychisches oder "rein" sprachliches Phänomen. Je nachdem, welche
kulturtheoretische Position eingenommen wird, kann Kulturalität dann
historische, ökonomische, soziale, psychische und dergl. mehr Aspekte ein- oder
ausschließen.

Daß hier die Ansicht vertreten wird, Kommunikation sei als kulturelles
Phänomen aufzufassen, ist kein Urteil über die Tauglichkeit anderer

Betrachtungsweisen von Kommunikation. Allerdings impliziert die
Etikettierung, man befasse sich mit "interkultureller Kommunikation", daß die
untersuchte Kommunikation primär als kulturelles Phänomen betrachtet wird
und daß die Kulturalität von Kommunikation (und Sprache) thematisiert wird.
Jede Erforschung von intra- und interkultureller Kommunikation setzt ein solch

übergeordnetes rahmengebendes Konzept voraus; kein empirisches Vorgehen in
diesem Forschungsbereich kann ohne die Klärung von Kulturalität zu validen
Ergebnissen kommen.3

3 Eine Legitimierung dieses Ansatzes kann sich sicherlich nicht in einem Bekenntnis der Art, daß
Sprache ja das Kulturphänomen schlechthin sei, erschöpfen. Ein solches Bekenntnis ist schon
allein deshalb nicht zureichend, weil Sprach-Phänomene etwas anderes sind als Kommunikations-
Phänomene. Kommunikation ist Sprache in Anwendung; untersuche ich Kommunikation, so
untersuche ich ein Sprachhandlungs-System, untersuche ich Sprache, so untersuche ich ein
Sprach(strukturen)System. Ob und wie eine Zugriffsmöglichkeit die andere fordert, ist eine Frage
des Erkenntnisinteresses und der Untersuchungsziele. Geht es darum, Kommunikationen zu
beschreiben und darum, Sprachsysteme oder Teile und Strukturen von Sprachsystemen in Aktion
oder als Auswirkung von Aktion zu beschreiben, dann müßten die Interdependenzen und die
jeweiligen Relationen der beiden Phänomenbereiche reflektiert werden.
Interessanterweise ist "kulturelle Kommunikation" keine einleuchtende Formulierung, "intra- oder
interkulturelle Kommunikation" dagegen schon. Könnte das daran liegen, daß "kulturelle
Kommunikation" redundant ist?

121



Das liegt in erster Linie an der Spezifik des Forschungsgegenstandes und der
der Verwertungszusammenhänge, die (zumindest) drei Problembereiche
aufwirft:

Der erste und zentrale Problembereich ist der der Gegenstandsdefinition: Was
ist interkulturelle Kommunikation? Was unterscheidet intrakulturelle von
interkultureller Kommunikation? Und was "macht" aus einer interkulturellen
Kommunikation eine intrakulturelle? Wo ist der qualitative Sprung in der

Entwicklung von Kommunikationen zwischen "Fremden" und
"Einheimischen"?

Zu fragen ist, auf welche Entscheidungsgrundlagen sich die Auswahl
"gewisser Arten" von Kommunikation, von sprachlich-kommunikativen
Ereignissen, Prozessen und Phänomenen im Zusammenleben von Menschen, als

"interkulturelle Komunikation" abstützt. Welche Strukturen und Funktionen des

Forschungsgegenstandes "interkulturelle Kommunikation" sind entscheidend?

Intra- und Interkulturalität der Kommunikation sind bewegliche Konzepte,
sowohl im Forschungs- als auch im Alltagskontext. Im Alltagskontext sind sie

interaktiv "ausgehandelte" bzw. zugeschriebene Qualitäten kommunikativer
Handlungen, wobei die Beschaffenheit der Interaktivität eine Funktion der

Figuration ist (s.u.).

Der zweite Problembereich ist die Frage der Subjektivität: Kann
Interkulturalität ein "objektives" Phänomen sein? Ein Phänomen, das wir
unabhängig von den Standpunkten der Beteiligten untersuchen können?

Wie kommt es zur interaktiven Bedeutung, d.h. der Bedeutung für die

Beteiligten? In welchen Kontexten erhalten die sprachlich-kommunikativen
Handlungen ihre Bedeutung? Was ist der Kontextualisierungsrahmen für Intra-
oder Interkulturalität der Kommunikation? Wie kommt es, daß
übereinstimmendes kommunikatives Verhalten verschiedener Personen verschieden

ausgelegt wird, etwa in der Art: Wenn zwei dasselbe tun, ist es noch lange nicht
dasselbe? Welche "unbewußten" Strategien sind handlungs- und

interpretationsleitend?
Diese Subjektivität und Standpunktabhängigkeit erklären auch das

Instrumentalisierunspotential von kommunikativen Handlungen. Wir kommen

gleich darauf zu sprechen.

Der dritte Problembereich fragt nach den Ebenen der Differenzierungen in
intra- oder interkulturelle Phänomene: Ist interkulturelle Kommunikation ein

Problem der Mikro- oder eines der Makroebene? Es ist auffällig, daß

"Bedeutungen" der konkreten Kommunikation parallell bzw. in Konkordanz mit
Bedeutungen der "Umgebungsstrukturen" bestehen, daß individuelles Handeln

122



parallel zu kollektivem Handeln vollzogen und rezipiert wird und daß eine

Parallelität von Mikro- mit Makrostrukturen besteht.

Die Konzeption der Kommunikationskultur ermöglicht den Zugriff auf dieses

synchrone und diachrone Oszillieren kommunikativer Ereignisse zwischen
Intra- und Interkulturalität.

Ich möchte aufbauend auf der semiotischen Kultur-Konzeption von Clifford
GEERTZ Kulturalität von Kommunikation als die Qualität sprachlich-kommunikativer

Phänomene auffassen, die auf ihrer Symbolhaftigkeit beruht.

Unter Kommunikationskultur ist dann das sprachlich-kommunikative
Bedeutungssystem einer Gruppe bzw. einer Gesellschaft, die jeweilige sozio-

kulturelle "Semiotik", zu verstehen. Gemeint sind nicht die konkreten
Verhaltensmuster, Sitten, Gewohnheiten, Traditionen, sondern das

Metakonstrukt von Plänen und Regeln, das "Gefüge von Kontrollmechanismen"

(GEERTZ 1973: 44).
Kommunikationskultur ist also weder metaphorisch noch kognitivistisch zu

verstehen: Die Konzeption Kommunikationskultur verhält sich zur Konzeption
Kultur wie Teil einer Gestalt zum Ganzen der Gestalt; sie ist ein kulturelles
Phänomen, und sie umfaßt primär "kulturelle" Tatsachen.4

In diesem Zugriff auf Phänomene des Zusammenlebens ist Kultur kein
abgeschlossenes System von Symbolen, das in individuellen oder kollektiven
Gedächtnissen fixiert ist, sondern eine kontinuierliche Bedeutungsverleihung im
Bedingungsgefüge unterschiedlicher oder übereinstimmender Interpretationen
der Beteiligten und im Entwicklungsprozeß von interkultureller zu
intrakultureller Kommunikation.

Ein kurzer Blick auf zwei exemplarische Fälle kann die Problemstellung des

Oszillierens von Intra- und Interkulturalität veranschaulichen.

Der erste Fall betrifft die Migration von Deutschschweizerinnen und
Deutschschweizern nach Baden-Württemberg und die von Bundesdeutschen in
die Deutschschweiz:

Für immigrierte Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer im
bundesdeutschen Südwesten ist der Kommunikationskontakt mit den einheimischen
Bundesdeutschen ein interkultureller Kontakt; sie wollen keine neue regionale

4 GEERTZ spricht vom "kognitivistischen Irrtum" und betont, Kultur sei kein mentales Phänomen in
dem Sinne, daß es "ein Merkmal einer individuellen geistigen Verfassung, einer kognitiven Struktur
oder was auch immer ist" (GEERTZ 1987:19): "Wenn man sagt, Kultur bestehe aus sozial
festgelegten Bedeutungsstrukturen, in deren Rahmen Menschen etwa ein Komplott signalisieren
und eingehen oder sich beleidigt fühlen und darauf reagieren, so folgt daraus noch keineswegs,
daß Kultur ein psychologisches Phänomen, ein Merkmal einer individuellen geistigen Verfassung,
einer kognitiven Struktur oder was auch immer ist...." (GEERTZ 1987:19)

123



(und schon gar nicht eine neue "ethnische") Identität entwickeln. Deutsche in
der Deutschschweiz hingegen wollen das sehr wohl; sie betrachten den Kontakt
als intrakulturell.

Erleben und Gestalten sprachlich-kommunikativer Kontakte ist für
Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer im Südwesten Deutschlands ein
interkultureller Kontakt; Deutsche in der Deutschschweiz erleben und gestalten
ihre Kommunikation als intrakulturelle.

Offenbar hängen die eingeschlagenen Wege der Gestaltung der
Kontaktkommunikation von den Auffassungen darüber ab, ob die
Gastgesellschaft mit der Herkunftsgesellschaft kulturell übereinstimmt oder
nicht: Die Verteilung der Auffassung, Intra- und Interkulturalität liege vor,
korrespondiert mit dem Erleben von Sprachbrüchen und Sprachübergängen.

Die spiegelbildliche Verteilung ist auch bei der Wahrnehmung der
Immigrierten durch die Eingesessenen zu beobachten:

Einheimische Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer betrachten die

immigrierten Deutschen als "Ausländer", als "echte Fremde", als "fremde
Fremde", und sie richten ihr Kontakt- und Konfliktmanagement danach ein.
Einheimische Süddeutsche dagegen betrachten immigrierte Deutschschweizerinnen

und Deutschschweizer als "Einheimische".5

Das Bild von sich und das Bild, das andere von Deutschschweizerinnen und
Deutschschweizern haben, ist diametral entgegengesetzt:

Die Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer wollen schweizerisch
bleiben und keinesfalls deutsch sein oder für Deutsche gehalten werden. Sie

betrachten sich im Süden Deutschlands als fremde Fremde, Deutsche in der
Deutschschweiz hingegen sehen sich als eigene Fremde.

Ein weiteres Beispiel ist der sog. Röstigraben.
In einem mit Cultivons notre différence in der Tribune de Genève vom

26.2.1996 erschienenen Artikel wird zu einer Plakat-Werbeaktion der Firma
Imholz Stellung genommen. Bei der Werbeaktion wurden Plakate mit der
Aufschrift Le soleil grec ne brille pas que pour les Suisses allemands oder

Bronzez plus vite que les Suisses allemands in verschiedenen Orten der
Westschweiz aufgeklebt, um: "signaler aux Romands tous les départs directs de

Genève pour les Baléares, l'Europe, les Caraïbes, etc. Car, apparament, nous ne

nous mélangeons pas volontiers avec nos compatriotes sur les plages ou dans les

5 Die Antwort einer Zürcherin, die verheiratet mit einem Deutschen in Biberach lebt, auf die Frage im
Fragebogen Wie steht es mit Ihrer Gruppenzugehörigkeit: Wohin gehört man, wenn man von der
Schweiz nach Deutschland zieht? lautet: "Man gehört eigentlich zu den Deutschen und wird nicht
etwa als Ausländer betrachtet. Die Schweizer haben in Deutschland Probleme, als «Ausländer
anerkannt zu werden»." vgl. WERLEN, E. (i.Dr.): Sprache, Kommunikationskultur und Mentalität.

124



circuits de découverte. Ou alors il faut qu'ils aient l'accent de Payerne. Pas celui
de Berne."

Ein Artikel der Tageszeitung Luzerner Neueste Nachrichten vom 24.3.1994

(sie) berichtet von Maßnahmen der Firma Kuoni und der Migros-Reisefirma
Hotelplan, die auf die Romandie abgestimmte Angebote bereithalten, weil "rein
französischsprachige Reisegruppen dem Bedürfnis vieler Westschweizerinnen
und Westschweizer entsprechen".

Die Kommunikation zwischen der deutschsprachigen und der französischsprachigen

Schweiz scheint inter- und nicht intrakulturell zu sein. In anderen

Kontexten aber ist derselbe Röstigraben "nur" ein intrakulturelles Phänomen. Es

scheint, die durch das Röstigraben-Bild veranschaulichte Differenz ist je nach

Standpunkt und je nach Zweck instrumentalisierbar. Nützt der einen Seite die

Betonung der Differenz, um zum Beispiel mehr Subventionen zu erhalten (z.B.
im Hinblick auf den Erhalt und Ausbau von Flughäfen) oder um den eigenen
politischen Willen durchzusetzen, dann trennt der Röstigraben "Kulturen"; steht

ein gemeinsamer Feind vor der Tür, dann wird der Röstigraben zugeschüttet.6

Zweifellos gibt es auch prototypische Fälle7 von intra- und interkultureller
Kommunikation, aber ganz offensichtlich sind die Grenzen zwischen intra- und
interkultureller Kommunikation und die Entwicklungen oder auch das

Ineinanderübergehen aufgrund verschiedener Faktorenbündel dynamisch.
Grenzziehungen zwischen Intra- und Interkulturalität sind für die Forschung

nur in einem komplexen Kontext möglich, und in der Regel sind nicht Größe
oder Anzahl diskrepanter Merkmale entscheidende Kriterien, die erfaßt werden

müssen, sondern Qualitäten der Diskrepanz sind entscheidend. Das gilt sowohl
für synchrone Zuweisungen von Kontakt- und Kommunikationsereignissen zu
Intra- oder Interkulturalität als auch für diachrone Entwicklungen: Wie ist der

qualitative Sprung, an dem Inter- in Intrakulturalität übergeht, beschaffen? Wo
und wie und warum findet er statt?

Die Entscheidung darüber, ob wir es in konkreten Fällen mit intra- oder mit
interkultureller Kommunikation zu tun haben, und die Beschreibung dessen,

6 Artikel zur Mehrsprachigkeit sind zusammengestellt in den Pressedokumentationen des
Universitären Forschungszentrums für Mehrsprachigkeit der Universität Bern (UFM).

7 Gemeint sind mit dieser Formulierung sowohl konkrete Einzelfälle, wie z.B. Integrations- oder
Segregationsprozesse von Individuen, als auch abstrakte Typen, wie z.B.
Integrationsentwicklungstypen von Immigrierten: Ab welcher Konstellation sind Immigrierte keine
fremden Fremden mehr, sondern akzeptiert als eigene Fremde oder akzeptiert als
"(Fast-)Einheimische"? Auch die Problematik unterschiedlichen Sprach- und
Kommunikationsverhaltens von Frauen und Männern illustriert die Schwierigkeit einer
Charakterisierung: Es gibt gute Gründe bei der Kommunikation zwischen Frauen und Männern von
interkultureller Kommunikation zu sprechen, aber ebenso gibt es Gründe, die in bestimmten Fällen
die Attribuierung intrakulturell legitimieren würden.

125



was jeweils das Spezifische ist, erfordert eine Betrachtung, die das

Faktorengeflecht und den Mechanismus der Attribuierung von Intra- oder
Interkulturalität durchschaubar macht.

Die Attribuierung, die die Beteiligten vornehmen, ist nicht unbedingt
nominell mit der der Forschenden identisch, aber faktisch: Was Forschende

intra-kulturell nennen, ist in der Regel eine Kommunikation, die ohne (von
Forschenden erschließbares oder erfragbares) Fremdheitserleben stattfindet und
deren Konfliktpotential nicht zur Segregierung führt. Interkulturelle
Kommunikation ist in der Regel eine zwischen Menschen verschiedener

Sprachen, verschiedener Herkunft, verschiedener Werthaltungen, bei der
Fremdheit nicht nur auf persönliche Fremdheit begrenzt ist, sondern eben auch

die "Kultur" der Individuen mit einschließt.

Intra-kulturelle Kommunikation ist eine inter-personale Kommunikation, die

intragruppal ist: Prinzipiell bestehen bei allen Beteiligten die gleichen
Rechtsansprüche, als Angehörige ihrer Gesellschaft aufgefaßt zu werden.
Weder die persönliche Fremdheit noch die Andersartigkeit des Kommunizierens

ist ein Ausweisungs- oder Separierungsgrund.
Inter-kulturelle Kommunikation ist Kommunikation zwischen sich persönlich

Fremden, wenn prinzipiell ungleiche Rechtsansprüche bestehen und wenn das

Inter-gruppale dominierend bleibt: Auch bei Aufhebung der persönlichen
Fremdheit bleibt Fremdheit ein entscheidendes Charakteristikum der

Kommunikation, weil die Kommunizierenden fortfahren, sich als Mitglieder
verschiedener Gruppen und als Personen mit unterschiedlichen
Rechtsansprüchen zu erleben.

Hebt sich der inter-gruppale Unterschied auf und werden aus fremden
Fremden eigene Fremde, dann entwickelt sich u.U. aus inter-kultureller
Kommunikation eine intra-kulturelle.

Nun werden solche Entwicklungen nicht immer von allen Beteiligten gleichzeitig

und gleichermaßen vollzogen: In Kontaktkommunikationen können die

Beteiligten eine übereinstimmende Position einnehmen, es kann aber durchaus -

bewußt oder unbewußt - gegensätzliche Ansichten geben - unsere Fallbeispiele
werden dies demonstrieren.

Wir haben es hier mit der durchgängig zentralen Frage der Erforschung
interkultureller Kommunikation zu tun, nämlich der, was diese Entwicklung fördert,

hemmt oder verhindert. Unsere Auffassung ist die, daß es kommunikationskulturelle

Bedingungen zwischenmenschlicher Begegnungen sind, die das intra-

126



oder interkulturelle Potential enthalten und die es verantworten, welche
Richtung die Entwicklung nimmt.

Um die Entwicklungen und das Konfliktpotential konkreter intra- oder
interkultureller Kommunikationen angemessen beschreiben und erklären zu können,
bedarf es eines Konzeptes, das den Rahmen, in dem die Handelnden die

Bedeutungen der Handlungen interpretieren, erfaßt und das diesen Rahmen
kontextualisiert. Im Anschluß an ELIAS nenne ich den Kontext
kommunikationskultureller Interpretationen Figuration.

Systematisiert kann das so dargestellt werden:

Die konkreten, alltäglichen intra- oder interkulturellen Kommunikationen
haben als unmittelbares Bedingungsgefüge die Kommunikationskultur. Sie
selbst erhält ihre Realisierungsbedingungen durch die jeweilige Figuration.

SPRACHLICH-KOMMUNIKATIVES HANDELN als

INTRA- ODER INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

KOMMUNIKATIONSKULTUR
verleiht sprachlich-kommunikativen Handlungen sozio-kulturelle

Bedeutung (Bedeutsamkeit)

FIGURATION
- z.B. unverbindlicher Besuchskontakt vs Immigration -

kontextualisiert sozio-kulturelle Bedeutungen bzw. aktualisiert bestimmte
Dimensionen der Bedeutung bzw. bestimmte Wertungen

(z.B. ± ungefährlich, ± akzeptabel)

3. Konzeptionalisierung von Kommunikationskultur

Der kommunikationskulturelle Ansatz geht über das hinaus, was situative
Bedingtheit genannt wird, und auch über das, was soziale Prägung des

Sprachverhaltens meint, denn zugrunde liegt ein Verständnis vom beobachtbaren

Kommunizieren als Teil soziokultureller Dynamik.

Wir gehen davon aus, daß das konkrete Kommunikations- und

Sprachverhalten von der Kommunikationskultur abhängig ist, zu der das

beobachtete Individuum "gehört", und daß Strukturen intra- und interkultureller
Kommunikation im Paradigma der Kommunikationskultur angemessen
beschrieben und erklärt werden können.

127



Das Konzept Kommunikationskultur dient der Beschreibung von
Phänomenen, die an sich weder 'gut' noch 'schlecht' sind:
Kommunikationskultur bezeichnet - wie der wissenschaftliche Gebrauch des

Begriffs Kultur auch - keine Kultur im Sinne von "Kultur einer Elite" oder

"Kultur-Beilage" einer Zeitung oder "Kultur-Beutel" oder "Kultur-Center" oder

"Kultur-Förderung": Von Kommunikationskultur sprechen wir, weil es sich um
kommunikative Phänomene handelt, die als kulturelle Phänomene aufgefaßt
werden.

Kulturell sind diese interaktiven Prozesse insofern, als sie eine Wert- und

Bedeutungsseite der sprachlich-kommunikativen Aktivitäten darstellen.

Als Basisdefinition können wir setzen:

Wie der Begriff Kultur wertneutral ein dynamisches, offenes System
bezeichnet, so bezeichnet Kommunikationskultur das Gesamt an
sprachlichkommunikativen Bedeutungen, Regelungen und Wertungen einer
Sprachgemeinschaft.

Kern der Kommunikationskultur ist das Bedeutungs- und Regelwerk des

zwischenmenschlichen Umgangs, das moralische Implikationen aufweist.

Der Realisierungskontext der Kommunikationskultur, der den "Übergang"
von der virtuellen bzw. potentiellen Bedeutung zur aktuellen Bedeutung
kommunikationskultureller Phänomene organisiert, ist - wie gesagt - die Figuration:

Die aktuellen Figurationsstrukturen konkreter Kommunikationen sind der

Kontextualisierungsrahmen kommunikationskultureller Einheiten. Das heißt:
Die Bedeutungen bestimmter "Behavioreme" und bestimmter "Verpackungen"
sind vom aktuellen Handlungskontext abhängig - davon, ob ich als "Besuch"
kommuniziere oder als "Dauergast" und "Möchte-gern-Einheimische".

Vergegenwärtigen wir uns ein Beispiel "klassischer" interkultureller
Kommunikation, um zu zeigen, daß Kommunikationskultur auf sozio-
kulturellen Hintergründen Bedeutungen realisiert: Zwei Frauen - eine Bäuerin
aus einem Tal in Bhutan und eine Bäuerin aus Graubünden - begegnen einander

im Rahmen eines Filmprojektes. Die Bündner Bäuerin besucht die Bäuerin in
Bhutan, und beide versuchen, geduldig und freundschaftlich miteinander zu

reden, während die Schweizerin Fotos zeigt. Keine kennt die Sprache der

andern; obschon beide aus dem Bauernstand sind, unterscheidet sich ihre individuelle

politische und ökonomische Situation beträchtlich.8

8 An der Tagung wurde eine Sequenz aus dem Videofilm "Das Tal der Frauen" vorgeführt.

128



Wir sind uns einig, daß Sprache und Kultur der beiden Frauen auf eine Art
verschieden sind, die die Bezeichnung INTER-kulturelle Kommunikation
rechtfertigt.

Es fällt uns auch nicht schwer, davon auszugehen, daß die beiden Frauen für
ihre Gesprächshandlungen auf ihre verschiedenen kulturellen Rahmengebungen
zurückgreifen.

Komplizierter ist die Frage nach dem Gelingen der zwischenmenschlichen

Verständigung.
Die Konfliktfreiheit der Kommunikation kann nicht allein darauf zurückgeführt

werden, daß die Frauen tolerant und symmetrisch miteinander
kommunizieren, sondern auch (wenn nicht eher ganz und gar) darauf, daß ihr Kontakt
ein unverbindlicher Kontakt, ein Besuch, ist, bei dem keine gegenseitigen
Rechtsansprüche gestellt werden.

Die sprachlichen und kulturellen Unterschiede scheinen kein
Konfliktpotential zu bergen, zumindest kommt keines zum Ausdruck. Das

Konträre der Werthaltungen wirkt deshalb nicht konfliktgenerierend, weil die
beiden nichts voneinander wollen: Solange die interkulturelle Kommunikation
ohne gegenseitige Ansprüche bleibt, solange können Unterschiede "bereichern",
und das Fremdverstehen erfordert keine Auseinandersetzung mit den eigenen
und den fremden Werten. Toleranz und Verständnis sind quasi kostenneutral.

Ändert sich aber die Konstellation und kommen ideologische und materielle
Interessen zum Tragen und einander ins Gehege, dann enthalten die
Unterschiede Konfliktpotential und verlangen, daß die Äußerungen der andern

sozial belangvoll und verbindlich interpretiert werden. Dann könnte zum
Beispiel die im Verlauf des Besuches der Schweizerin in Bhutan oder im
Verlauf des Gegenbesuches der Bäurin aus Bhutan in Graubünden die von der
bhutanischen Fau an den Tag gelegte Zurückhaltung und Zurückgezogenheit als

Ablehnung und Desinteresse interpretiert und zur Grundlage eines
Kommunikationskonfliktes werden, und die Harmonie aus der
Unverbindlichkeit heraus wird zu einer Dis-Harmonie aus der Verbindlichkeit
heraus.

Erst wenn wir auch Figurationen betrachten, bei denen Kontaktprozesse
Verbindlichkeit und Dauer beanspruchen, dann können wir erfassen und
beschreiben, wie Individuen aus verschiedenen Kommunikationskulturen
miteinander umgehen, wie sie u.U. aus "alten" "neue" Kommunikationsweisen

gestalten und wie sie mit Intra- und Interkulturalität und mit den

Konfliktpotentialen umgehen.

129



Für die Untersuchung dieser Frage sind nun Fälle wie die eingangs skizzierte
Kommunikationssituation zwischen Menschen aus der Deutschschweiz und
Menschen aus der Bundesrepublik besonders aufschlußreich:
Kommunikationen, die intrakulturell zu sein scheinen, die aber interkulturelles
Potential mit seinen vielen Möglichkeiten von "Mißverständnissen" bergen:
innersprachliche Kontakte.

Der folgende "Fall" zeigt, welche Interpretation die kommunikationskulturelle

Betrachtung und welche Kontextualisierung der Einbezug figurativer
Strukturen erlaubt.

Es wird deutlich, daß eine Nicht-Besuchs-Konstellation, wie es die
Konstellation Immigrierte bzw. Zugezogene und Einheimische ist, eine völlig
andere Figuration darstellt.

Im Wartezimmer eines Krankenhauses in einer deutschschweizerischen Stadt

sitzt auch eine - in der betreffenden Stadt wohnhafte - Mutter mit ihrer
zehnjährigen Tochter, von deren Schlüsselbein eine Röntgenaufnahme gemacht
werden soll. Die beiden sprechen unverkennbar einen südwestlichen
bundesdeutschen Dialekt. Das Warten scheint sich hinzuziehen, und die Mutter wird
unruhig. Nach einiger Zeit des Zögerns - "Soll ich nachfragen oder nicht?",
"Sind wir vergessen worden oder nicht?" - steht die Mutter auf und geht zu der

mit einem Glasfenster versehenen Tür, um die dahinter sitzende
Krankenschwester zu fragen, wann sie denn dran wären. Die Krankenschwester,
die bei der Anmeldung der deutschen Mutter sehr freundlich gewesen war und
die jetzt auch freundlich zu anderen Ratsuchenden ist, reagiert sehr unwirsch:
Man müsse eben warten. Die Mutter ist irritiert und rechtfertigt sich: Es könne

ja sein, daß man vergessen worden sei. Die Krankenschwester ist noch
unwirscher und empört sich: Hier werde niemand vergessen. Man müsse sich
gedulden, das sei hier so üblich.

Die Mutter ist sichtlich noch irritierter und setzt sich ratlos wieder an ihren
Platz.

Die Kommunikation zwischen der bundesdeutschen Mutter und der
deutschschweizerischen Krankenschwester könnte man sich nun sehr leicht in einem

ersten Zugriff damit erklären, daß "die Deutsche" "natürlich" "wieder"
"ungeduldig und arrogant" ist, die Krankenschwester pflichtschuldigst und

ordnungsliebend ihre deutschschweizerische Pflichterfüllung demonstriert und
die ungebärdige Fremde in ihre Schranken verweist.

130



Eine ebenso vermeintlich einleuchtende Erklärung für das Verhalten der
Krankenschwester könnte darin bestehen, daß ihre Unfreundlichkeit aus einer
deutschfeindlichen Haltung herrührt und daß die deutsche Mutter sich meldet,
weil sie - eventuell aufgrund einschlägiger schlechter Erfahrung - befürchtet, als

Deutsche übersehen und zurückgesetzt zu werden.

Diese eher stereotypen Erklärungsweisen befriedigen nicht.
Vor allem dann nicht, wenn klar ist, daß die Nachfrage der bundesdeutschen

Mutter wirklich nicht auf Drängelei, Wichtigtuerei oder Überheblichkeit beruht,
sondern auf echter Sorge, vergessen worden zu sein. Und wenn man weiter
bedenkt, daß die Krankenschwester zuvor freundlich gewesen ist und es zu anderen

auch weiterhin ist, kann man auch einen plötzlichen Stimmungsumschwung
- von guter zu schlechter Laune - nicht geltend machen.

Der kommunikationskulturelle Zugriff besteht nun darin, die jeweiligen
Bedeutungen aufzudecken und sie auf den Hintergrund der Figuration zu

projizieren.

Für die deutsche Mutter ist es normal, sich bei Zweifeln über die

Terminbuchhaltung an die zuständige Person zu wenden und sicherzustellen,
daß kein Versehen vorliegt.

Für die Krankenschwester ist dieses Verhalten in zwei Aspekten unangemessen.

Zum einen: Eine deutschschweizerische Terminbuchhaltung irrt sich

nicht. Dies anzunehmen und es auch noch auszusprechen, ist ein Denk- und

Sprechakt, der einem Affront gleichkommt. Zum andern: Es geziemt sich nicht,
sich in einer öffentlichen Art und Weise durch das Pochen auf Eigeninteressen
hervorzutun.

Die deutschschweizerische Krankenschwester kann gar nicht davon
ausgehen, daß die Kommunikationsweise der bundesdeutschen Mutter nicht

gegen sie und ihre Institution gerichtet ist. In ihrer Kommunikationskultur steht

niemand auf und mahnt: Ich bin dran. Eine Terminverwaltung, die erkennt, daß

jemand ungebührlich lange warten muß, wird selbst initiativ und sagt zu der
betroffenen Person, ob sie nicht noch etwas besorgen könne oder wolle, denn es

daure noch eine Weile.
In der Kommunikationskultur der bundesdeutschen Mutter ist diese ihre

Abmahnung aber durchaus vorgesehen und legitim: In ihrer Heimatkultur
werden Termine vergessen oder werden Leute einfach sitzen gelassen. Daher ist
ihre Frage für sie eine Frage und keine Kritik.

Aber an ihr Verhalten wird aufgrund der Figuration der autochthone Maßstab

angelegt.

131



Wir erkennen hier, wie die unterschiedlichen Maßstäbe dessen, was Kritik ist,

zu unterschiedlichen "Verpackungsregeln" führt.

Das heißt, daß die interkulturelle Relevanz, das Interpretationspotential, und
das Konfliktpotential vor allem in den Verpackungsregeln bestehen, und nicht
auf allen Strukturebenen des Sprachsystems bzw. des Sprachgebrauchsystems
gleich verteilt sind.

Wenn jemand die "richtige", die "echte" Ausssprache - "richtig" und "echt"
in den Augen der Ansässigen - nicht beherrscht, dann ist das vielleicht
lächerlich oder auch herzig, unangenehm oder eben indexikalisch dafür, daß die
Person nicht einheimisch, sondern zugezogen ist. Die "falsche" Aussprache
wird als offensichtliche Unfähigkeit rezipiert, als etwas ohne bestimmte
Absicht, als un-intentional. Es geht keine Bedrohung oder Verunsicherung von
der falschen Aussprache aus. Sie wird erst dann zu einem Ärgernis, wenn die

Rezipierenden damit eine unlautere Absicht, z.B. die zu spotten, verbinden,

wenn Deutsche z.B. Griizzi statt Grüezi sagen.

Unsere Felddaten zeigen, daß sämtliche Ebenen der Grammatik und auch

größtenteils die Lexik als un-intentional rezipiert werden. In diesem Sinne sind
sie nicht Gegenstand kommunikationskultureller Untersuchung.

Wenn jemand aber z.B. auf falsche Art und Weise Kritik übt, z.B. zu grob ist
und eben die einheimische Art zu kritisieren nicht beherrscht, dann ist das für
die Einheimischen ärgerlich, bedrohlich, und es wirkt verunsichernd, weil das

Verhalten selbst als unangemessen rezipiert wird. Die inadäquate Kritik ist

ärgerlich, weil der Person ihr unangemessenes Verhalten nicht als Irrtum oder

Unfähigkeit angerechnet wird, sondern als Verstoß, als absichtsvolles Handeln.

Eine Tabelle schematisiert die Regelungsbereiche.

Der gepunktete Teil ist der eigentliche kommunikationskulturelle Bereich.

132



Bereich Beispiel

Kommunikative Bereiche
Sprachlich-kommunikative Situation

Sprachlich-kommunikative Lebenswelt

Varietätenspektrum, Domänen, Soziosemiotik
der Varietäten
Diglossie, Kontinuum, innere
Mehrsprachigkeit

Kommunikationsstile
(z.B. Höflichkeit)

Gesprächsstile
Textsorten
Gesprächsregeln

Kommunikative Funktionen/
Bedeutungen
Verpackungsregeln
Suprasegmentalia

Wer definiert Situationen?
Wer darf Situationsdefinitionen durchsetzen?
Wer darf/muß/kann/soll welche Rolle in
Gesprächen übernehmen?
Wer darf seine Interessen wie vertreten?

Wer darf/muß/kann/soll welche Strategien
verwenden?
Wie darf/muß/kann/soll
Welche Umgangsformen sind verbindlich,

welche variabel?
Wie darf/muß/kann/soll Sprecherwechsel
stattfinden?

Wer darf/muß/kann/soll WIE was sagen?

Welche
Stimmführung/Lautstärke/Pausenlänge ist
angemessen?

"Zwischenbereich"
Lexik

Beispiel
Wortwahl: z.B. pejoratives Wort statt
neutralem Wort
(Beiz statt Gasthaus, Goofstatt Kind)

Sprachsvstem-Bereiche
Grammatik
(Phonetik/Phonologie-Morphologie-Syntax)

Beispiel
Aussprache: z.B. "falsches " r

Die moralischen Implikationen des kommunikativen Handelns, die für
Einheimische Geltung haben, werden für Fremde nicht automatisch - und vor
allem nicht auf Dauer! - außer Kraft gesetzt. Auch eine fremde Person wird als

verantwortlich für ihr Handeln aufgefaßt - und gegebenfalls verurteilt - v.a.

wenn die sozio-kulturelle Kontextualisierung den Daueraufenthalt - mithin
Rechtsansprüche - nahelegt.

Daß die fremde Person die neuen, ihr fremden Umgangsformen erst erlernen

muß, und unter Umständen durch ihre Andersartigkeit keine Gefährdung
darstellt und vielleicht alles, was sie sagt, ganz anders meint, stellen in der

Regel weder die Einheimischen noch die Zugezogenen selbst in Rechnung.

133



Intra- und Interkulturalität sind nicht den in Frage stehenden Kontakten und
Kommunikationen kontextunabhängig inhärent, sie sind nicht Eigenschaften
von Gegebenheiten, seien es Unterschiede oder Übereinstimmungen im
Sprachlich-Kommunikativen, sie nicht Teile von Interaktionen und Kontakten
selbst, sondern sie sind Zuschreibungen, Etikettierungen.

Das machen uns Kommunikationsereignisse, wie die Kommunikation
zwischen Eliza Doolittle und Professor Higgins im Musical My Fair Lady und

im Originaltext von G. B. Shaw deutlich ebenso wie die Kommunikation
zwischen einer Erstklasslehrerin und einem heulenden Erstklässlerkind, bei der
die Lehrerin das Kind erfolglos zu trösten versucht.

Wir sind uns einig, daß es sich bei der Kommunikation zwischen Eliza und

Higgins um eine sozial bedingte, bei der zwischen der Lehrerin und dem

Schulkind um eine altersbedingte Divergenz handelt. Wenn wir uns bei der

Erforschung dieser sprachlich-kommunikativen Differenzen und
Übereinstimmungen fragen, wie die jeweiligen Interpretationen der Handlungen
beschaffen sind, dann würden wir - nach gängiger Auffassung - von
intrakultureller Kommunikation sprechen. Das Konfliktpotential sozial und

altersbedingter Unterschiede führt, auch wenn Mißverständnisse und

Diskriminierungen auftreten, nicht zur Ausweisung aus einer Gesellschaft, nicht

zur Segregierung, sondern zur Platz-Zuweisung.9

4. Chronologie eines Kommunikationskonfliktes

Gerade bei innersprachlichem Kontakt zeigt sich die Wirkungsmächtigkeit
kommunikationskultureller Regelungen und Maßstäbe besonders eindrücklich -

nicht zuletzt deshalb, weil es die Beteiligten nicht erwarten.
Wie wir bereits gesehen haben, ist der Kommunikationskontakt zwischen

deutschschweizerischen Einheimischen und bundesdeutschen Zugezogenen ein

paradigmatischer Fall innersprachlichen Kontakts.

Wir betrachten einige Äußerungen aus einem Interview. Wir versuchen

damit, unsere Konzeption am Beispiel eines Kontaktkonfliktes, der bei einer in
die Deutschschweiz gezogenen schwäbischen Lehrerin zur Auflösung des

Arbeitsverhältnisses führte, zu illustrieren. Wir numerieren die Sequenzen, die

aus dem Verbatim-Protokoll des zweistündigen Gesprächs herausgelöst worden

sind, fortlaufend; die Verschriftlichung setzt Satzzeichen sinngemäß, wobei
weitere Zeichen das Gesprochene charakterisieren, z.B. der Schrägstrich bedeu-

9 Intra-kulturelle Differenzen können aber durchaus auch als inter-kulturelle Differenzen erforscht
werden, wie es z.B. im Rahmen von feministisch orientierter Frauenforschung geschieht.

134



tet Abbruch der angefangenen Satzkonstruktion, der eingeklammerte
Doppelpunkt Pause. Großschreibung bedeutet auch Beginn einer Sinneinheit.

Analyse und Interpretation der folgenden isolierten Aussagen sind im Kontext
der im betreffenden Forschungsprojekt geführten Interviews (insgesamt 97 mit
insgesamt 174 Personen) und Fragebogen (74) zu sehen (vgl.
Literaturverzeichnis).

Von Kontaktkonflikt ist im Hinblick auf das konkret Geschehene in
zweifacher Weise zu sprechen. Zum einen zeigt sich das Konfliktträchtige in der
konkreten Interaktion (bzw. in der Darstellung der Kommunikationen), und zum
andern zeigt es sich in der Abfolge, im Ansteigen der Konfliktlastigkeit.

(1) Frau H beginnt mit der Schilderung der Anfänge ihrer Arbeit an der
betreffenden Deutschschweizer Schule:

fh: "Ja, dann fang fing ich an und äm wurde so / Ich hab zuerst gar nicht
gemerkt am Anfang, daß ich (:) nicht gut eingeführt worden bin. Man hat mich

einfach machen lassen. Also, da ist nicht mal jemand mitgegangen und hat

gesagt: 'Da ist ne Prüfung. Das läuft so und so ab. ' Sondern: 'Du machst das

und das und das. Und du kannst das / du machst das dann einfach. Und
hinterher nach zwei Jahren: 'Du solltest eigentlich nicht solche Sachen sagen

'

oder 'Das wäre schon nicht geschickt', 'Du solltest das nicht und das nicht' äh

Aber vorher hat mir das keiner gesagt. Das / Im nachhinein weiß ich, was man
mir alles nicht gezeigt hat. Am Anfang dacht ich: 'Ach, die vertrauen mir. Das

ist ja toll' und hab einfach losgelegt. "

(2) Frau H hat die ersten Probleme, die bei Prüfungen auftreten, geschildert.
Sie fährtfort:
fh: "Und ich muß aufpassen, daß alle Leute da und da unterschreiben. Aber wo
die heiklen Punkte sind von dem Ganzen / Und eben diese unausgesprochenen

Spielregeln: 'Fahre nie einem Kollegen an den Karren' oder wenn: 'Dann tu's

so, daß er's nicht merkt' Oder so. Ich ich bin halt immer so naiv gewesen, daß
ich gedacht habe, es geht um die Zukunft dieser Schülerinnen und Schüler. Und

wenn jemand schlecht ist, dann hat er auf dem heutigen Markt einfach keine
Chance. Man darfdas den Kindern doch nicht einfach durchgehen lassen. Dann
sind sie hinterher enttäuscht. Es ist gescheiter, sie machen nochmal ein
Semester/ Dann sind die Chancen ein bißchen besser, da ins Leben
hinauszugehen und sie haben dann doch vielleicht eine Chance, daß sie ihre Brötchen
verdienen können. Wir haben doch eine Verantwortung. Und äh mit diesen

Gedanken, glaub ich, bin ich tatsächlich recht allein gewesen. "

ew: "Warst du zu streng mit den Schülerinnen und Schülern oder mit den

Lehrkräften oder? "

135



fh: "Mit beiden. (:) Der Witz ist: Alle reden von dem hohen Niveau, aber es

wird oft nicht in Verbindung gebracht mit der Praxis. "

(3) Frau H sichtet ihre Erfahrungen und versucht, das Geschehene zu
verstehen:

fh: "Doch. Am Anfang hieß es ja auch: 'Niveau erhöhen und so', aber die

Konsequenzen tragen, das war ihnen dann doch ein bißchen arg. Und das,

glaub ich, ist ganz typisch für hier, ganz typisch schweizerisch. Ich hab so ein

Interview gelesen. Hab ich dir erzählt davon? Von diesem xy? Der war fünf
Jahre lang Chef von xy in xy. Ein Deutscher. Und der war zuerst absolut hoch

umjubelt. 'Ach toll. Und frischer Wind. Tolle Ideen. ' Und dann wurde sein

Vertrag nicht verlängert. Nach fünf Jahren. Und der ist ganz verbittert gegangen.

Und der hat erfahren, daß man hinter seinem Rücken so Sachen gesagt hat
und so. Und /fachlich wurde er schon nie in Frage gestellt, aber es ist dann:

'Ja, so weit wollten wir dann doch nicht gehen'. Ich glaube, es ist bei mir
dasselbe. Sie wollten schon frischen Wind und sie wollten auch meine Ideen,
aber dann nicht zu weit. "

(4) Frau H versucht, ihre Beobachtungen in konsistenter Weise zu erklären.
(Es wäre falsch, in ihren Aussagen eine Rechtfertigung ihres Scheiterns
sehen zu wollen.)

fh: "(:) Ich glaube, ich habe manches auch falsch eingeschätzt, von dem, was
sie gesagt haben. "

ew: "Inwiefern falsch eingeschätzt?"

fh: "Daß (:) ich was freundlich / daß ich ne Freundlichkeit als Zustimmung
interpretiert habe, die gar keine war. (:) Also, ich hab jetzt im nachhinein / Je

länger ich in der Schweiz bin merk ich, daß die Leute ganz freundlich sind und /
daß aber die Leute, wo ich weiß, ich versteh mich gut, daß die ganz anders
sind. "

(5) fh: "Ja, dann hab ich gearbeitet, bin immer mehr in die Arbeit
reingekommen. Es gab auch viel zu tun. Ich hab auch Stellvertretung für den

Rektor gemacht. Der ist viel weg gewesen. Und das hab ich auch wiederum
als Vertrauensbeweis interpretiert."

(6) fh: "Ich hätte gerne gehabt, vier Testate pro Semester. Aber da haben
meine Kollegen gesagt: 'Das können wir nicht machen. Das kriegen wir nicht
durch.' [..] Das wäre ihnen zu (:) autoritär gewesen. Sie möchten alle sehr
modern erscheinen und offen und so."

Frau H hat sich in den drei Jahren ihrer Arbeit an der Deutschschweizer
Schule stets an ihrer schwäbischen Kommunikationskultur orientiert und alle

136



sprachlich-kommunikativen Handlungen der "Etablierten" (vgl.
ELIAS/SCOTSON 1990) an dieser Meßlatte gemessen. Ihre Interpretationen sind

so an den Deutschschweizer Verhältnissen vorbeigegangen, und ebenso sind die

Interpretationen ihrer Kommunikationsweise, die die einheimischen
Kolleginnen und Kollegen vornahmen, der wirklichen Bedeutung ihres
Handelns nicht gerecht geworden. Die Sequenzen (1) und (2) zeigen die

Divergenz der Kommunikationsweisen und die Unangemessenheit von Frau H's
Interpretation. In den Sequenzen (3) und (4) zeigen sich Analyseansätze für die

eigene Interpretation, die aber ebenso wie die Interpretationen selbst in der

eigenen Kommunikationskultur verhängt bleiben. Die Sequenz (6) zeigt eine

weitere Fehlinterpretation: Frau H legt die Zurückhaltung, etwas Neues und
u.U. Unangenehmes einzuführen, nicht als Ausdruck einer gegenseitigen
Rücksichtnahme aus, und auch (5) zeigt, daß sie ihren eigenen Maßstab
anwendet: Sie interpretiert es richtig, daß die Stellvertretung des Rektors ein
Vertrauensbeweis ist, aber sie zieht nicht die für die Deutschschweiz passende

Konsequenz: Je mehr Macht sie hat, desto zurückhaltender muß sie sein. Statt

dessen versucht sie, auf ihre Weise, die (vermeintlich?) geforderte
"Niveauanhebung" durchzusetzen:

(7) fh: "und natürlich Prüfungen abnehmen. Das war eben heikel. Ich hab
nicht gewußt, wie heikel das ist. Ich hab da eben ganz locker meine Meinung
gesagt. Ich hab gedacht: 'Ha ja, ich bin eine von drei Leuten, die ne Note

gibt. Da sag ich meine Meinung. Und damit hab ich mir ganz schlimme
Feinde gemacht."
ew: "Ja Feinde unter den Schülerinnen und Schülern? Oder was?"

fh: "Ne. Die Schülerinnen und Schüler sind ja bei der Besprechung nicht dabei.

Unter den Lehrkräften, [deutlich anklagend, ernsthaft zitierend:] 'Wie kommen

Sie dazu, das so und so zu machen? Haben Sie denn nicht / keine wissenschaftlichen

Bücher gelesen in den letzten zwanzig Jahren was in der Wissenschaft

passiert ist? Sie können doch nicht einfach das, was weiß ich, uralt von ihrem
Lehrer übernehmen und das nicht reflektieren. ' Das hab ich einfach grad raus

gesagt. (:) [deutlich vorwurfsvoll, leicht überzogen zitierend:] 'Das kann man
doch nicht machen, heutzutage! [neutralere Wiedergabe:] Bei dem und dem

Quellenmaterial. Und was man jetzt alles weiß. Das einfach ignorieren. ' Gut,

das war auch ungeschickt. Ich hätte das pädagogisch besser formulieren sollen,

aber"

Keinesfalls ist es auch in diesem Fall zureichend, das Geschehen mit
antideutschen Ressentiments zu erklären und es auf die Wirksamkeit von
Stereotypien zurückzuführen. Eine solche Konzeption greift viel zu kurz und hat

137



fatale Folgen. Aus dem verkürzten Blickwinkel ergeben sich falsche Ratschläge,

Programme und Maßnahmen: Weil interkulturelle Konflikte nicht allein auf
Stereotypien zurückführbar sind, sind sie auch nicht durch Anti-Vorurteils-
Kampagnen zu heilen.

Frau H wollte tüchtig und umsichtig die ihr aufgetragene Arbeit erledigen,
und sie war anfangs voller Stolz, die begehrte Stelle - zumal als Ausländerin -
bekommen zu haben. Frau H kann gar nicht anders kommunizieren, solange ihr
die Bedingungsstruktur ihres sprachlich-kommunikativen Handelns nicht
bewußt ist, und sie kann das Kommunizieren der andern nicht angemessen
verstehen: Sie ist eine Gefangene ihrer Kommunikationskultur, die ihr sagt, daß

Tüchtigkeit und Umsicht sich auf gerade die von ihr praktizierte Art und Weise
umsetzen lassen.

5. Zusammenfassung

Wir fassen, abstrahierend von diesem Fall, und mit Bezug auf das theoretisch

Ausgeführte die Kernpunkte der Konzeptualisierung von
Kommunikationskultur zusammen:

(1) Kommunikationskultur ist ein kulturelles Faktum.

(2) Menschen kommunizieren miteinander auf der Basis und im Rahmen ihrer

Kommunikationskultur(en): Kontaktierende kommunizieren nicht als

autarke Subjekte, sondern als aktive Subjekte in einem kommunikationskulturellen

Rahmen.

(3) Kommunikationskultur umfaßt Regelungen und Wertungen, die implizit
und moralisierend sind.

(4) Kommunikationskultur erlangt in interkulturellen Kontakten besondere

Relevanz und Konfliktträchtigkeit: Kommunikationskultur ist der für
Integration und Segregation verantwortliche Interaktionsraum.

(5) Bei Kontaktierenden in interkultureller Kommunikation bestehen

divergente Kommunikationskulturen bzw. Maßstäbe.

(6) Existenz und Wirkungsweise kommunikationskultureller Maßstäbe sind

den Kommunizierenden verborgen.

(7) Kommunikationskulturelle Phänomene erhalten ihre sozio-kulturelle
Bedeutung in Abhängigkeit von den aktuellen Figurationsstrukturen
konkreter Kommunikationen.

138



Diese Konzeption der Kommunikationskultur ergibt einen basalen

Beschreibungs- und Erklärungsrahmen für sprachlich-kommunikative
Dimensionen des Zusammenlebens, des Kontakts zwischen Eingesessenen und

Immigrierten und für Konfliktprozesse.
Basal sind kommunikationskulturelle Phänomene für die Alltagspraxis

insofern, als es sprachlich-kommunikative und kommunikationskulturelle
Faktoren sind, die die Substanz des Kontakterlebens darstellen und die die Basis

für die Kontaktgestaltung abgeben.

Im Vergleich zu Sprechweisen und zu sozialen Verhaltensweisen sind den

Kontaktierenden kommunikationskulturelle Phänomene "noch weniger"
bewußt. Der implizite Charakter kommunikationskultureller Regelungen
erschwert eine Auseinandersetzung. Aufgrund ihres moralischen Charakters
entziehen sie sich noch mehr der Kontrolle und Manipulation von Subjekten:
Individuen kommen konzeptuell erst gar nicht auf die Idee, es könnte so etwas
wie kommunikationskulturelle Regelungen geben - aber sie handeln nach ihnen.

Kommunikationskulturelle Regelungen sind ein Kultur-Bereich, der so tief in
der Alltagspraxis - in der Alltagskultur - verwurzelt ist, daß die
kommunikationskulturellen Maßstäbe in der Alltagskultur "aufgelöst" sind. Der Einfluß,
den die kulturelle Einbindung auf das Ausmaß an Akzeptanz der eigenen kulturellen

Phänomene ausübt, ist auch im kommunikationskulturellen Bereich groß:
sie läßt das sprachlich-kommunikative Handeln bzw. das Selbstverständnis als

gegeben, klar ersichtlich und deshalb als logisch, notwendig und natürlich
erscheinen (vgl. z.B. MÜHLMANN 1964; HOLLAND/QUINN 1987).

Diese Implizitheit ist unmittelbar mit intergruppalen Mechanismen wie
Ethnozentrismus und ingroup-bias (z.B. GUDYKUNST 1986:153ff) verknüpft.
Sozialpsychologische Forschungen in den Bereichen intergroup behaviour (vgl.
z.B. TURNER/GILES 1989; TAJFEL 1982) und intergroup communication (vgl.
z.B. GUDYKUNST 1986) haben in verschiedenen Kontexten immer wieder
belegt, daß Menschen dazu neigen, die eigene Gruppe positiv und Außengruppen
negativ zu bewerten.

Zentral ist die Moralisierung sprachlich-kommunikativen Verhaltens
unmittelbar und automatisiert während der Kommunikation, aber auch in der
Reflexion von kommunikativen Verhaltensweisen. Für beide Seiten, für die
Wahrnehmenden und für die Handelnden, sind Regelungen des miteinander
Kommunizierens mehr als Handlungsanweisungen; sie sind in doppelter
Hinsicht moralischer Natur: Zum einen sind sie aufgrund ihrer intragruppalen
Gültigkeit a priori "besser", "richtiger", "natürlicher" als die Handlungsweisen
von Außengruppenmitgliedern. Zum andern vermitteln kommunikative

139



Handlungen in emischer Perspektive moralische Haltungen, sie setzen sittliche
Maßstäbe um, und sie demonstrieren, welcher Art die Ideologie der
betreffenden Person ist. Die sozialen Kategorisierungen aufgrund
kommunikativen Handelns besitzen für die Wahrnehmenden unmittelbare
Aussagekraft dahingehend, ob jemand "es gut meint" und ob jemand "gut ist".

Kommunikationskulturelle Bestände werden im Alltag weder hinterfragt
noch expliziert.

Es scheint so etwas wie Immunsysteme zu geben, die der Abwehr schädlicher
Einflüsse durch Rationalität und Logik (BALL 1984) dienen.

Um so mehr ist es an uns, Kommunikationskultur zu untersuchen, und sie als

ein notwendiges Konzept in unsere Erforschung des Zusammenlebens und der

Kontaktgestaltung einzubeziehen. Bedenken wir, daß die "Herrschaft über die
Kommunikationskultur" Herrschaft über Bedingungen des Zusammenlebens
bedeutet. Deshalb beharren Kontaktierende ja auch auf der Rechtmäßigkeit
ihrer Kommunikationsweise; deshalb sind interkulturelle Konflikte
Wertkonflikte und intrakulturelle Interessenkonflikte. Wer die Normen für
Handlungen und wer die Bedeutungen von Handlungen festlegt, legt damit fest,

wer "erfolgreich" und wer "fehlerhaft" kommuniziert (vgl. Dürrenmatts
Romulus) und legt fest, wer dazu gehört und wer nicht.

Literaturangaben
As ANTE, Molefi Kete, William B. GUDYKUNST (eds)(1995 [1989]): Handbook of

International and Intercultural Communication. Newbury Park.

BALL, John A. (1984): "Mernes as Replicators". In: Ethology and Sociobiology 5, 145-161.

DENZIN, Norman K. (31989a [ 11970]): The Research Act: A Theoretical Introduction to
Sociological Methods. Englewood Cliffs.

DENZIN, Norman K. (1989b): Interpretative Interactionism. Newbury Park.

ELIAS, Norbert (1991 [1987]): Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt a. M.
ELIAS, Norbert (21994 [1989]): Studien über die Deutschen. Machtkämpfe und

Habitusentwicklung im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt a. M.

ELIAS, Norbert (31992): "Figuration". In B. SCHÄFERS (Hrsg.), Grundbegriffe der
Soziologie. 88-91.

ELIAS, Norbert, John L. SCOTSON (1990): Etablierte und Außenseiter. Frankfurt a. M.
ERICKSON, Frederick (1987): "Ethnographie Description". In Sociolinguistics. 2. Halbband,

1081-1095.

ERICKSON, Frederick, Jeffrey SHULTZ (1982): The Counseler as Gatekeeper. Social
Interaction in Interviews. London.

FETTERMAN, David M. (1989): Ethnography Step by Step. Newbury Park.

FLICK, Uwe (1995a): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in Psychologie
und Sozialwissenschaften. Reinbek.

GEERTZ, Clifford (1975): "On the nature of anthropological understanding". In American
Scientist, 63, 47-53.

140



GEERTZ, Clifford (2l991[1983]): Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt a. M.

GEERTZ, Clifford (1988): Works and lives: The anthropologist as author. Stanford.

GEERTZ, Clifford (1993 [engl.: 1988]): Die künstlichen Wilden. Der Anthropologe als
Schriftsteller. Frankfurt a. M.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1967): The Discovery of the Grounded Theory.
Strategies for Qualitative Research. London.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1979 [1965]): "Die Entdeckung gegenstandsbegründeter

Theorie: Eine Grundstrategie qualitativer Forschung". In C. HOPF &
E.WEINGARTEN (Hrsg), Qualitative Forschung. 91-112.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1974 [engl.: 1965]): Interaktion mit Sterbenden.
Göttingen.

GUDYKUNST, William B. (1986): "Intergroup Communication".London: Arnold The
Social psychology of language', 5).

GUDYKUNST, William B., M.K. ASANTE (eds)(1995 [1989]): Handbook of international and
intercultural communication. Newbury Park, CA.

GUDYKUNST, William B., Stella TlNG-TOOMEY (1988): Culture and Interpersonal
Communication. Newbury Park

GUMPERZ, John J. (1975): Sprache, lokale Kultur und soziale Identität. Düsseldorf
GUMPERZ, John (1977): "Social network and language shift". In C. MOLONY et al. (eds),

German in contact with other languages. 83-103.

GUMPERZ, John (ed) (1982): Language and Social Identity. Cambridge.
GUMPERZ, John (1984): "Ethnography in urban communication". In P. AUER & A. DILUZIO.

(eds), Interpretative Sociolinguistics. Tübingen. 1-12.

GUMPERZ, John (1986): "Soziales Netwerk und Sprachwandel". In J. RAITH (Hrsg.),
Grundlagen der Mehrsprachigkeitsforschung. Stuttgart. 131-144.

GUMPERZ, John (1989): "Linguistic and Social Characteristics of Minorization/Majorisation
in Verbal Interaction". In B. PY & R. JEANNERET, (eds), Minorisation linguistique et
interaction. 21-37.

GUMPERZ, John H., Dell HYMES (eds.)(1972): Directions in Sociolinguistics. The
Ehnography of Communication. New York.

HALBWACHS, Maurice 1966[1925]): Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen.
Berlin.

HALBWACHS, Maurice (1991 [1967]): Das kollektive Gedächmis. Frankfurt a. M.
HOLLAND, D., N. QUIRN (1987): Cultural models in language and thought. Cambridge.
HOPF, Christel, Elmar WEINGARTEN (Hgg.)(1993[1979]): Qualitative Sozialforschung.

Stuttgart.
LAUCKEN, Uwe (1994): Individuum, Kultur, Gesellschaft. Eine Begriffsgeschichte der

Sozialpsychologie. Bern.

LÜDI, Georges (1990): "Naturalisation et dialectes". In P. CENTLIVRES. (Hrsg.). Devenir
suisse. Adhésion et diversité culturelle des étrangers en Suisse. Genève: Georgi Editeur.
229-242.

LÜDI, Georges (1992): "Internai migrants in a multilingual country". In Multilingua 11/1. 45-
73.

LÜDI, Georges (éd.)(1993): "Approches linguistiques de l'interaction". Contributions aux 4e
Rencontres régionales de linguistique. Bulletin CILA 57. 5-7.

LÜDI, Georges (1995): "Sprache und Identität in der Stadt: Der Fall frankophoner
Binnenwanderer in Basel". In I. WERLEN (HRSG.). Verbale Kommunikation in der Stadt.
227-262.

141



LÜDI, Georges, Bernard PY (1984): Zweisprachig durch Migration. Einfuhrung in die
Erforschung der Mehrsprachigkeit am Beispiel zweier Zuwanderergruppen in Neuenburg
(Schweiz). Tübingen.

LÜDI, Georges, Bernard PY (1986): Être bilingue. Bern.
LÜDI, Georges, Bernard PY (1989/90): "La Suisse: un laboratoire pour l'étude de la

dynamique des langues en contact". In Langage et Société, 50/51. 87-92.

LÜDI, Georges, Bernard PY (1994): Fremdsprachig im eigenen Land. Wenn Binnenwanderer
in der Schweiz das Sprachgebiet wechseln und wie sie darüber reden. Basel.

MÜHLMANN, Wilhelm E. (1964): Rassen, Ethnien, Kulturen. Moderne Ethnologie. Neuwied
OKSAAR, Eis (1988): Kulturemtheorie. Ein Beitrag zur Sprachverwendungsforschung.

Göttingen.
SAVILLE-TROIKE, Muriel (21989): The Ethnography of Communication. An Introduction.

Oxford.
TAJFEL, Henri (ed)(1978): Differentiation between social groups. London.
TAJFEL, Henri (1982): Gruppenkonflikt und Vorurteil. Entstehung und Funktion sozialer

Stereotypen. Bern.

TURNER, John C., Howard GILES (eds)(1989 [41981]): Intergroup behaviour. Oxford.
SCHÄFERS, Bernhard (Hg.)(3l992): Grundbegriffe der Soziologie. Opladen.
Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language and

Society/Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und Gesellschaft.
Edited by/Herausgegeben von Ulrich AMMON, Norbert DlTTMAR, Klaus J. Mattheier.
First Volume/Erster Halbband. Berlin. 1987; Second Volume/Zweiter Halbband.
Berlin. 1988 (=Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft).

UFM Pressedokumentaion zur Mehrsprachigkeit 1992-1993. Hrsg. vom Universitären
Forschungszentrum für Mehrsprachigkeit der Universität Bern. Bem/Brig. März 1994.

UFM Pressedokumentaion zur Mehrsprachigkeit 1994. Hrsg. vom Universitären
Forschungszentrum für Mehrsprachigkeit der Universität Bern. Bern/Brig. Juli 1995.

WERLEN, Erika (1991): "Dialekt(e) in Kontakt und Konflikt". In René JEANNERET, (éd.) 700
ans de contacts linguistiques en Suisse. Bulletin CILA 54. Neuchâtel.135-146.

WERLEN, Erika (1995a): "Migration, Sprachkontakt und Ethnisierung: 'Deutsche sind nun
einmal so'. Ethnisierung versus Kommunikationskultur und Mentalität". In R. J. WATTS &
I. WERLEN, (Hrsg) Perspektiven der angewandten Linguistik. Bulletin CILA 62.
Neuchâtel. 57-74.

WERLEN, Erika (1995b): "Probleme der Datenerhebung und Dateninterpretation beim
Dialektkontakt: Reflektierende Diskussion als adäquates Erhebungsverfahren". In W.
VIERECK, (ed.), Verhandlungen des Internationalen Dialektologenkongresses Bamberg
1990. Band 4. Stuttgart. 424-460 ZDL-Beiheft 77).

WERLEN, Erika (1996): "Teilnehmende Beobachtung". In H. NELDE, H. GOEBL, W. WÖLCK
& Z. STARY. (Hrsg.) Kontaktlinguistik. Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft.

Berlin. Artikel 95.

WERLEN, E. (i.Dr.): Sprache, Kommunikationskultur und Mentalität. Tübingen.
Werlen, E. (i.Vorber.): Dichte Beschreibung in der soziolinguistischen Empirie.
WERLEN, Iwar (1992). "... mit denen reden wir nicht". Schweigen und Reden im Quartier.

Basel.

WERLEN, Iwar (Hg.)(1995): Verbale Kommunikation in der Stadt. Tübingen.

142


	Das Paradigma der Kommunikationskultur : ein Beitrag zur ethnographischen Erforschung von intra- und interkultureller Kommunikation

