Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung fur Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1997)
Heft: 65: Communication et pragmatique interculturelles
Artikel: Das Paradigma der Kommunikationskultur : ein Beitrag zur

ethnographischen Erforschung von intra- und interkultureller
Kommunikation

Autor: Werlen, Erika
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-978348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-978348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bulletin suisse de linguistique appliquée, 65/1997, 119-142

Das Paradigma der Kommunikationskultur.
Ein Beitrag zur ethnographischen Erforschung von intra- und
interkultureller Kommunikation

Erika WERLEN

Abstract

A central problem in intercultural research is the fact that language contact involves a
potential for conflict. If contact-linguistic, sociolinguistic and pragmalinguistic studies want
to solve this problem and at the same time make ideologically acceptable and realistic
statements about conditions of integration and segregation, more attention must be paid to the
notion of communication culture as well as to its structure ad function.

This paper begins by presenting characteristic features of research into intra- and intercultural
communication in the communication culture paradigm. At the same time it illustrates the
problem of integration by briefly describing a case of intercultural contact in which a specific
type of language and cultural contact ist presented, namely, the intralinguistic international
contact between two German varieties: those of German Switzerland and Germany. In a
further case, The History of a Communication Conflict, it demonstrates the important role
communication culture plays in intra- and intercultural communication.

1. Einleitende Bemerkungen

Interkulturelle Kommunikation und Pragmatik - das Thema unserer Tagung -
nennt zum einen unseren Forschungsgegenstand: Interkulturelle
Kommunikation und zum andern eine Moglichkeit, diesen Gegenstand
theoretisch-methodisch zu erfassen: Pragmatik.

Ich moéchte in meinem Beitrag Thr Augenmerk darauf richten, wie unser
Gegenstand sich darstellt, wenn wir ihn im Paradigma der Kommunikations-
kultur betrachten. Dabei vertrete ich einen ethnographischen Zugang zum
Gegenstand und zu “seiner Theorie”.!

Meine Ausfiihrungen konzentrieren sich darauf, das Phédnomen der
Kommunikationskultur bei der Erforschung interkultureller Kommunikation an-
schaulich zu machen.

Ich gehe in drei Schritten vor: Zuerst erldutere ich kurz die Themen- und
Problemstellung.

1 Gegenstandsbezogene Theorie als eine Grundstrategie qualitativer Sozialforschung (vgl. z.B.
GLASER/STRAUSS 1993; STRAUSS 1994) ist im Kontext der Auseinandersetzung quantitative und
qualitative Sozialforschung ausfihrlich diskutiert worden. Gegenstandsbezogene Theoriebildung
erfolgt aus der konkreten empirischen Arbeit heraus. Dieses Vorgehen steht in Einklang mit
ethnographischen Vorgehensweisen in Ethnologie, anthropologischer Kulturforschung und
verschiedenen qualitativ orientierten sozialwissenschaftlichen Disziplinen (vgl. z.B. ERICKSON
1987; ERICKSON/SHULTZ 1982; BAUMAN/SHERZER 1989; SAVILLE-TROIKE 1989; FETTERMAN
1989).

119



Der zweite Schritt wird sein, an Beispielen und systematisierend auszufiihren,
was unter Kommunikationskultur zu verstehen ist.

Der dritte Teil fiihrt ein Fallbeispiel, die Chronologie eines Kommunikations-
konfliktes, vor, um die Fruchtbarkeit des kommunikationskulturellen Ansatzes
argumentierend zu illustrieren.

Da der Schwerpunkt meiner Ausfilhrungen auf der Veranschaulichung der
kommunikationskulturellen Betrachtung liegt, werde ich von der Erorterung
methodologischer Fragen absehen und nur kurz hier, vor den eigentlichen
Ausfiihrungen, ein Wort zu der im Titel genannten “ethnographischen”
Erforschung sagen. Ethnographische Erforschung zeichnet sich durch folgende
Punkte aus:

- Sie arbeitet im qualitativen Paradigma und geht von
Kommunikationsereignissen in “natiirlicher Umgebung” aus; Alltagshandeln
ist ihr Ausgangs- und Zielpunkt.

- Das Streben nach Authentizitit dominiert das nach Objektivitdt, und die
Uberpriifung durch stindiges Vergleichen und Benutzen vielfiltiger
Informationsquellen und Informationsarten dient der Gewinnung gegen-
standsbezogener Theorien und der Validierung. Um der Komplexitit der
Untersuchungsgegenstinde gerecht zu werden und um Methodenartefakte zu
vermeiden, werden Daten und Verfahren “trianguliert”, kombiniert, wenn
man so will.

- Innen- und AuBenperspektiven sind expliziter Forschungsgegenstand, und
zentral sind die Fragen: was gilt fiir die Beteiligten, was fiir die
Beobachtenden, was fiir die Forschenden.

- Anstelle fixer Begriffssysteme werden sensibilisierende Konzepte verwendet,
und hédufig werden Fallstudien durchgefiihrt, bei deren Validierung auch die
Interpretationen der “Betroffenen” beriicksichtigt werden.

Diese Basisstrukturen empirischer Arbeit filhren zu einer Prisentation der
Ergebnisse, die in einer dichten Beschreibung die Vorginge und ihre
Bedingungsgefiige darstellt und zu erklaren sucht (s. 2.).2

Meine Ausfiihrungen basieren auf der Feldarbeit aus mehreren
Forschungsprojekten, vor allem auf einem vom Schweizerischen Nationalfonds
geforderten Projekt, das innersprachliche intranationale und internationale
Sprachkontakte untersuchte. (vgl. WERLEN, E. 1991; 1995b)

2 Dichte Beschreibung als konstituierender Teil ethnographischer Forschung ist den Arbeiten der
anthropologischen Linguistik und besonders der kulturanthropologischen Forschung von Clifford
GEERTZ zu verdanken; vgl. WERLEN, E. (1996) und WERLEN, E. (i.Vorber.)

120



2. Themen- und Problemstellung

Ich verwende den Terminus Paradigma im Sinne Kuhns, da es darum geht,
alltdgliche Fille von Kommunikation als Falle von intra- und interkultureller
Kommunikation einer Analyse zu unterziehen, die auf einem System von
Grundiiberzeugungen beruht und die verschiedene Konzeptionen zu einem
Beschreibungs- und Erklarungsmodell integriert.

Die Konzeptualisierung der Kommunikationskultur als einem Paradigma
impliziert den Ansatz der Kulturalitdt von Kommunikation.

Dieser Ansatz bezeichnet die Perspektive und die Interpretation des
Forschungsgegenstandes Kommunikation: Kommunikation kann als kulturelles
Phinomen aufgefa3t werden, ebenso aber als historisches, 6konomisches, so-
ziales, psychisches oder “rein” sprachliches Phanomen. Je nachdem, welche
kulturtheoretische Position eingenommen wird, kann Kulturalitdt dann histo-
rische, 6konomische, soziale, psychische und dergl. mehr Aspekte ein- oder aus-
schlieBen.

Dal} hier die Ansicht vertreten wird, Kommunikation sei als kulturelles
Phdnomen aufzufassen, ist kein Urteil liber die Tauglichkeit anderer
Betrachtungsweisen von Kommunikation. Allerdings impliziert die
Etikettierung, man befasse sich mit “interkultureller Kommunikation”, daB die
untersuchte Kommunikation primir als kulturelles Phinomen betrachtet wird
und daB die Kulturalitdt von Kommunikation (und Sprache) thematisiert wird.
Jede Erforschung von intra- und interkultureller Kommunikation setzt ein solch
iibergeordnetes rahmengebendes Konzept voraus; kein empirisches Vorgehen in
diesem Forschungsbereich kann ohne die Kldrung von Kulturalitit zu validen
Ergebnissen kommen.3

3 Eine Legitimierung dieses Ansatzes kann sich sicherlich nicht in einem Bekenntnis der Art, daB
Sprache ja das Kulturphdnomen schlechthin sei, erschépfen. Ein solches Bekenntnis ist schon
allein deshalb nicht zureichend, weil Sprach-Phéanomene etwas anderes sind als Kommunikations-
Phanomene. Kommunikation ist Sprache in Anwendung; untersuche ich Kommunikation, so
untersuche ich ein Sprachhandlungs-System, untersuche ich Sprache, so untersuche ich ein
Sprach(strukturen)System. Ob und wie eine Zugriffsméglichkeit die andere fordent, ist eine Frage
des Erkenntnisinteresses und der Untersuchungsziele. Geht es darum, Kommunikationen zu
beschreiben und darum, Sprachsysteme oder Teile und Strukturen von Sprachsystemen in Aktion
oder als Auswirkung von Aktion zu beschreiben, dann miiBten die Interdependenzen und die
jeweiligen Relationen der beiden Phanomenbereiche reflektiert werden.

Interessanterweise ist “kulturelle Kommunikation" keine einleuchtende Formulierung, “intra- oder
interkulturelle Kommunikation” dagegen schon. Kénnte das daran liegen, daB “kulturelle
Kommunikation” redundant ist?

121



Das liegt in erster Linie an der Spezifik des Forschungsgegenstandes und der
der Verwertungszusammenhinge, die (zumindest) drei Problembereiche auf-
wirft:

Der erste und zentrale Problembereich ist der der Gegenstandsdefinition: Was
ist interkulturelle Kommunikation? Was unterscheidet intrakulturelle von inter-
kultureller Kommunikation? Und was “macht” aus einer interkulturellen
Kommunikation eine intrakulturelle? Wo ist der qualitative Sprung in der
Entwicklung von Kommunikationen zwischen “Fremden” und
“Einheimischen”?

Zu fragen ist, auf welche Entscheidungsgrundlagen sich die Auswahl
“gewisser Arten” von Kommunikation, von sprachlich-kommunikativen
Ereignissen, Prozessen und Phinomenen im Zusammenleben von Menschen, als
“interkulturelle Komunikation™ abstiitzt. Welche Strukturen und Funktionen des
Forschungsgegenstandes “interkulturelle Kommunikation” sind entscheidend?

Intra- und Interkulturalitit der Kommunikation sind bewegliche Konzepte,
sowohl im Forschungs- als auch im Alltagskontext. Im Alltagskontext sind sie
interaktiv “ausgehandelte” bzw. zugeschriebene Qualititen kommunikativer
Handlungen, wobei die Beschaffenheit der Interaktivitit eine Funktion der
Figuration ist (s.u.).

Der zweite Problembereich ist die Frage der Subjektivitit: Kann
Interkulturalitit ein “objektives” Phidnomen sein? Ein Phédnomen, das wir
unabhéngig von den Standpunkten der Beteiligten untersuchen kénnen?

Wie kommt es zur interaktiven Bedeutung, d.h. der Bedeutung fiir die
Beteiligten? In welchen Kontexten erhalten die sprachlich-kommunikativen
Handlungen ihre Bedeutung? Was ist der Kontextualisierungsrahmen fiir Intra-
oder Interkulturalitit der Kommunikation? Wie kommt es, daB iiber-
einstimmendes kommunikatives Verhalten verschiedener Personen verschieden
ausgelegt wird, etwa in der Art: Wenn zwei dasselbe tun, ist es noch lange nicht
dasselbe? Welche “unbewuBten” Strategien sind handlungs- und
interpretationsleitend?

Diese Subjektivitit und Standpunktabhidngigkeit erkldren auch das
Instrumentalisierunspotential von kommunikativen Handlungen. Wir kommen
gleich darauf zu sprechen.

Der dritte Problembereich fragt nach den Ebenen der Differenzierungen in
intra- oder interkulturelle Phinomene: Ist interkulturelle Kommunikation ein
Problem der Mikro- oder eines der Makroebene? Es ist auffillig, daB
“Bedeutungen” der konkreten Kommunikation parallell bzw. in Konkordanz mit
Bedeutungen der “Umgebungsstrukturen” bestehen, daB individuelles Handeln

122



parallel zu kollektivem Handeln vollzogen und rezipiert wird und daf eine
Parallelitidt von Mikro- mit Makrostrukturen besteht.

Die Konzeption der Kommunikationskultur ermoglicht den Zugriff auf dieses
synchrone und diachrone Oszillieren kommunikativer Ereignisse zwischen
Intra- und Interkulturalitét.

Ich mochte aufbauend auf der semiotischen Kultur-Konzeption von Clifford
GEERTZ Kulturalitdt von Kommunikation als die Qualitét sprachlich-kommuni-
kativer Phinomene auffassen, die auf ihrer Symbolhaftigkeit beruht.

Unter Kommunikationskultur ist dann das sprachlich-kommunikative
Bedeutungssystem einer Gruppe bzw. einer Gesellschaft, die jeweilige sozio-
kulturelle “Semiotik”, zu verstehen. Gemeint sind nicht die konkreten
Verhaltensmuster, Sitten, Gewohnheiten, Traditionen, sondern das
Metakonstrukt von Plidnen und Regeln, das “Gefiige von Kontrollmechanismen”
(GEERTZ 1973: 44).

Kommunikationskultur ist also weder metaphorisch noch kognitivistisch zu
verstehen: Die Konzeption Kommunikationskultur verhilt sich zur Konzeption
Kultur wie Teil einer Gestalt zum Ganzen der Gestalt; sie ist ein kulturelles
Phianomen, und sie umfa3t primér “kulturelle” Tatsachen.4

In diesem Zugriff auf Phinomene des Zusammenlebens ist Kultur kein ab-
geschlossenes System von Symbolen, das in individuellen oder kollektiven
Gedichtnissen fixiert ist, sondern eine kontinuierliche Bedeutungsverleihung im
Bedingungsgefiige unterschiedlicher oder iibereinstimmender Interpretationen
der Beteiligten und im Entwicklungsproze8 von interkultureller zu intra-
kultureller Kommunikation.

Ein kurzer Blick auf zwei exemplarische Fille kann die Problemstellung des
Oszillierens von Intra- und Interkulturalitit veranschaulichen.

Der erste Fall betrifft die Migration von Deutschschweizerinnen und
Deutschschweizern nach Baden-Wiirttemberg und die von Bundesdeutschen in
die Deutschschweiz:

Fiir immigrierte Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer im bundes-
deutschen Siidwesten ist der Kommunikationskontakt mit den einheimischen
Bundesdeutschen ein interkultureller Kontakt; sie wollen keine neue regionale

4 GEERTZ spricht vom “kognitivistischen Irrtum” und betont, Kultur sei kein mentales Phanomen in
dem Sinne, daf3 es “ein Merkmal einer individuellen geistigen Verfassung, einer kognitiven Struktur
oder was auch immer ist” (GEERTZ 1987:19): “Wenn man sagt, Kultur bestehe aus sozial
festgelegten Bedeutungsstrukturen, in deren Rahmen Menschen etwa ein Komplott signalisieren
und eingehen oder sich beleidigt fihlen und darauf reagieren, so folgt daraus noch keineswegs,
dafB Kultur ein psychologisches Phanomen, ein Merkmal einer individuellen geistigen Verfassung,
einer kognitiven Struktur oder was auch immer ist...." (GEERTZ 1987:19)

123



(und schon gar nicht eine neue “ethnische”) Identitit entwickeln. Deutsche in
der Deutschschweiz hingegen wollen das sehr wohl; sie betrachten den Kontakt
als intrakulturell.

Erleben und Gestalten sprachlich-kommunikativer Kontakte ist fiir
Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer im Siidwesten Deutschlands ein
interkultureller Kontakt; Deutsche in der Deutschschweiz erleben und gestalten
ihre Kommunikation als intrakulturelle.

Offenbar hingen die eingeschlagenen Wege der Gestaltung der
Kontaktkommunikation von den Auffassungen dariiber ab, ob die
Gastgesellschaft mit der Herkunftsgesellschaft kulturell iibereinstimmt oder
nicht: Die Verteilung der Auffassung, Intra- und Interkulturalitit liege vor,
korrespondiert mit dem Erleben von Sprachbriichen und Sprachiibergéngen.

Die spiegelbildliche Verteilung ist auch bei der Wahrnehmung der
Immigrierten durch die Eingesessenen zu beobachten:

Einheimische Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer betrachten die
immigrierten Deutschen als “Auslidnder”, als “echte Fremde”, als “fremde
Fremde”, und sie richten ihr Kontakt- und Konfliktmanagement danach ein.
Einheimische Siiddeutsche dagegen betrachten immigrierte Deutschschweize-
rinnen und Deutschschweizer als “Einheimische”.5

Das Bild von sich und das Bild, das andere von Deutschschweizerinnen und
Deutschschweizern haben, ist diametral entgegengesetzt:

Die Deutschschweizerinnen und Deutschschweizer wollen schweizerisch
bleiben und keinesfalls deutsch sein oder fiir Deutsche gehalten werden. Sie
betrachten sich im Siiden Deutschlands als fremde Fremde, Deutsche in der
Deutschschweiz hingegen sehen sich als eigene Fremde.

Ein weiteres Beispiel ist der sog. Rostigraben.

In einem mit Cultivons notre différence in der Tribune de Genéve vom
26.2.1996 erschienenen Artikel wird zu einer Plakat-Werbeaktion der Firma
Imholz Stellung genommen. Bei der Werbeaktion wurden Plakate mit der
Aufschrift Le soleil grec ne brille pas que pour les Suisses allemands oder
Bronzez plus vite que les Suisses allemands in verschiedenen Orten der
Westschweiz aufgeklebt, um: “signaler aux Romands tous les départs directs de
Geneve pour les Baléares, 1’Europe, les Caraibes, etc. Car, apparament, nous ne
nous mélangeons pas volontiers avec nos compatriotes sur les plages ou dans les

S Die Antwort einer Zircherin, die verheiratet mit einem Deutschen in Biberach lebt, auf die Frage im
Fragebogen Wie steht es mit Ihrer Gruppenzugehdrigkeit: Wohin gehdrt man, wenn man von der
Schweiz nach Deutschland zieht? lautet: “Man gehért eigentlich zu den Deutschen und wird nicht
etwa als Auslander betrachtet. Die Schweizer haben in Deutschland Probleme, als «Auslander
anerkannt zu werden».” vgl. WERLEN, E. (i.Dr.): Sprache, Kommunikationskultur und Mentalitat.

124



circuits de découverte. Ou alors il faut qu’ils aient 1’accent de Payerne. Pas celui
de Berne.”

Ein Artikel der Tageszeitung Luzerner Neueste Nachrichten vom 24.3.1994
(sic) berichtet von Maflnahmen der Firma Kuoni und der Migros-Reisefirma
Hotelplan, die auf die Romandie abgestimmte Angebote bereithalten, weil “rein
franzosischsprachige Reisegruppen dem Bediirfnis vieler Westschweizerinnen
und Westschweizer entsprechen”.

Die Kommunikation zwischen der deutschsprachigen und der franzésisch-
sprachigen Schweiz scheint inter- und nicht intrakulturell zu sein. In anderen
Kontexten aber ist derselbe Rostigraben ”nur” ein intrakulturelles Phiinomen. Es
scheint, die durch das Rostigraben-Bild veranschaulichte Differenz ist je nach
Standpunkt und je nach Zweck instrumentalisierbar. Niitzt der einen Seite die
Betonung der Differenz, um zum Beispiel mehr Subventionen zu erhalten (z.B.
im Hinblick auf den Erhalt und Ausbau von Flughifen) oder um den eigenen
politischen Willen durchzusetzen, dann trennt der Rostigraben “Kulturen”; steht
ein gemeinsamer Feind vor der Tiir, dann wird der Rostigraben zugeschiittet.6

Zweifellos gibt es auch prototypische Fille” von intra- und interkultureller
Kommunikation, aber ganz offensichtlich sind die Grenzen zwischen intra- und
interkultureller Kommunikation und die Entwicklungen oder auch das
Ineinanderiibergehen aufgrund verschiedener Faktorenbiindel dynamisch.

Grenzziehungen zwischen Intra- und Interkulturalitét sind fiir die Forschung
nur in einem komplexen Kontext moglich, und in der Regel sind nicht GroBe
oder Anzahl diskrepanter Merkmale entscheidende Kriterien, die erfaBt werden
miissen, sondern Qualitdten der Diskrepanz sind entscheidend. Das gilt sowohl
fiir synchrone Zuweisungen von Kontakt- und Kommunikationsereignissen zu
Intra- oder Interkulturalitit als auch fiir diachrone Entwicklungen: Wie ist der
qualitative Sprung, an dem Inter- in Intrakulturalitéit ibergeht, beschaffen? Wo
und wie und warum findet er statt?

Die Entscheidung dariiber, ob wir es in konkreten Féllen mit intra- oder mit
interkultureller Kommunikation zu tun haben, und die Beschreibung dessen,

6 Artikel zur Mehrsprachigkeit sind zusammengestellt in den Pressedokumentationen des
Universitdren Forschungszentrums fir Mehrsprachigkeit der Universitét Bern (UFM).

7 Gemeint sind mit dieser Formulierung sowohl konkrete Einzelfille, wie z.B. Integrations- oder
Segregationsprozesse von Individuen, als auch abstrakte Typen, wie z.B.
Integrationsentwicklungstypen von Immigrierten: Ab welcher Konstellation sind Immigrierte keine
fremden Fremden mehr, sondern akzeptiert als eigene Fremde oder akzeptiert als
“(Fast-)Einheimische”? Auch die Problematik unterschiedlichen Sprach- und
Kommunikationsverhaltens von Frauen und Mannern illustriert die Schwierigkeit einer
Charakterisierung: Es gibt gute Grinde bei der Kommunikation zwischen Frauen und M&nnern von
interkultureller Kommunikation zu sprechen, aber ebenso gibt es Grinde, die in bestimmten Fallen
die Attribuierung intrakulturell legitimieren wirden.

125



was jeweils das Spezifische ist, erfordert eine Betrachtung, die das
Faktorengeflecht und den Mechanismus der Attribuierung von Intra- oder
Interkulturalitdt durchschaubar macht.

Die Attribuierung, die die Beteiligten vornehmen, ist nicht unbedingt
nominell mit der der Forschenden identisch, aber faktisch: Was Forschende
intra-kulturell nennen, ist in der Regel eine Kommunikation, die ohne (von
Forschenden erschlieBbares oder erfragbares) Fremdheitserleben stattfindet und
deren Konfliktpotential nicht zur Segregierung fiihrt. Interkulturelle
Kommunikation ist in der Regel eine zwischen Menschen verschiedener
Sprachen, verschiedener Herkunft, verschiedener Werthaltungen, bei der
Fremdheit nicht nur auf persénliche Fremdheit begrenzt ist, sondern eben auch
die “Kultur” der Individuen mit einschlief3t.

Intra-kulturelle Kommunikation ist eine inter-personale Kommunikation, die
intragruppal ist: Prinzipiell bestehen bei allen Beteiligten die gleichen
Rechtsanspriiche, als Angehorige ihrer Gesellschaft aufgefat zu werden.
Weder die personliche Fremdheit noch die Andersartigkeit des Kommunizierens
ist ein Ausweisungs- oder Separierungsgrund.

Inter-kulturelle Kommunikation ist Kommunikation zwischen sich personlich
Fremden, wenn prinzipiell ungleiche Rechtsanspriiche bestehen und wenn das
Inter-gruppale dominierend bleibt: Auch bei Aufhebung der personlichen
Fremdheit bleibt Fremdheit ein entscheidendes Charakteristikum der
Kommunikation, weil die Kommunizierenden fortfahren, sich als Mitglieder
verschiedener Gruppen und als Personen mit unterschiedlichen
Rechtsanspriichen zu erleben.

Hebt sich der inter-gruppale Unterschied auf und werden aus fremden
Fremden eigene Fremde, dann entwickelt sich u.U. aus inter-kultureller
Kommunikation eine intra-kulturelle.

Nun werden solche Entwicklungen nicht immer von allen Beteiligten gleich-
zeitig und gleichermaBen vollzogen: In Kontaktkommunikationen kénnen die
Beteiligten eine iibereinstimmende Position einnehmen, es kann aber durchaus -
bewuBt oder unbewuBt - gegensitzliche Ansichten geben - unsere Fallbeispiele
werden dies demonstrieren.

Wir haben es hier mit der durchgéngig zentralen Frage der Erforschung inter-
kultureller Kommunikation zu tun, nimlich der, was diese Entwicklung fordert,
hemmt oder verhindert. Unsere Auffassung ist die, daB3 es kommunikations-
kulturelle Bedingungen zwischenmenschlicher Begegnungen sind, die das intra-

126



oder interkulturelle Potential enthalten und die es verantworten, welche
Richtung die Entwicklung nimmt.

Um die Entwicklungen und das Konfliktpotential konkreter intra- oder inter-
kultureller Kommunikationen angemessen beschreiben und erklidren zu konnen,
bedarf es eines Konzeptes, das den Rahmen, in dem die Handelnden die
Bedeutungen der Handlungen interpretieren, erfalt und das diesen Rahmen
kontextualisiert. Im AnschluB an ELIAS nenne ich den Kontext kommunika-
tionskultureller Interpretationen Figuration.

Systematisiert kann das so dargestellt werden:

Die konkreten, alltiglichen intra- oder interkulturellen Kommunikationen
haben als unmittelbares Bedingungsgefiige die Kommunikationskultur. Sie
selbst erhilt ihre Realisierungsbedingungen durch die jeweilige Figuration.

SPRACHLICH-KOMMUNIKATIVES HANDELN als
INTRA- ODER INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

KOMMUNIKATIONSKULTUR
verleiht sprachlich-kommunikativen Handlungen sozio-kulturelle
Bedeutung (Bedeutsamkeit)

FIGURATION
- z.B. unverbindlicher Besuchskontakt vs Immigration -
kontextualisiert sozio-kulturelle Bedeutungen bzw. aktualisiert bestimmte
Dimensionen der Bedeutung bzw. bestimmte Wertungen
(z.B. £ ungefihrlich, + akzeptabel)

3. Konzeptionalisierung von Kommunikationskultur

Der kommunikationskulturelle Ansatz geht iiber das hinaus, was situative
Bedingtheit genannt wird, und auch iiber das, was soziale Prdgung des
Sprachverhaltens meint, denn zugrunde liegt ein Verstdndnis vom beobacht-
baren Kommunizieren als Teil soziokultureller Dynamik.

Wir gehen davon aus, daB das konkrete Kommunikations- und
Sprachverhalten von der Kommunikationskultur abhidngig ist, zu der das
beobachtete Individuum “gehért”, und daB Strukturen intra- und interkultureller
Kommunikation im Paradigma der Kommunikationskultur angemessen be-
schrieben und erklért werden konnen.

127




Das Konzept Kommunikationskultur dient der Beschreibung von
Phinomenen, die an sich weder ‘gut’ noch ‘schlecht’ sind:
Kommunikationskultur bezeichnet - wie der wissenschaftliche Gebrauch des
Begriffs Kultur auch - keine Kultur im Sinne von “Kultur einer Elite” oder
“Kultur-Beilage” einer Zeitung oder “Kultur-Beutel” oder “Kultur-Center” oder
“Kultur-Forderung”: Von Kommunikationskultur sprechen wir, weil es sich um
kommunikative Phinomene handelt, die als kulturelle Phdnomene aufgefal3t
werden.

Kulturell sind diese interaktiven Prozesse insofern, als sie eine Wert- und
Bedeutungsseite der sprachlich-kommunikativen Aktivititen darstellen.

Als Basisdefinition konnen wir setzen:

Wie der Begriff Kultur wertneutral ein dynamisches, offenes System be-
zeichnet, so bezeichnet Kommunikationskultur das Gesamt an sprachlich-
kommunikativen Bedeutungen, Regelungen und Wertungen einer
Sprachgemeinschaft.

Kern der Kommunikationskultur ist das Bedeutungs- und Regelwerk des
zwischenmenschlichen Umgangs, das moralische Implikationen aufweist.

Der Realisierungskontext der Kommunikationskultur, der den “Ubergang”
von der virtuellen bzw. potentiellen Bedeutung zur aktuellen Bedeutung kom-
munikationskultureller Phinomene organisiert, ist - wie gesagt - die Figuration:

Die aktuellen Figurationsstrukturen konkreter Kommunikationen sind der
Kontextualisierungsrahmen kommunikationskultureller Einheiten. Das heift:
Die Bedeutungen bestimmter “Behavioreme” und bestimmter “Verpackungen”
sind vom aktuellen Handlungskontext abhingig - davon, ob ich als “Besuch”
kommuniziere oder als “Dauergast” und “Mochte-gern-Einheimische”.

Vergegenwirtigen wir uns ein Beispiel “klassischer” interkultureller
Kommunikation, um zu zeigen, da Kommunikationskultur auf sozio-
kulturellen Hintergriinden Bedeutungen realisiert: Zwei Frauen - eine Béduerin
aus einem Tal in Bhutan und eine Bauerin aus Graubiinden - begegnen einander
im Rahmen eines Filmprojektes. Die Biindner Bduerin besucht die B4uerin in
Bhutan, und beide versuchen, geduldig und freundschaftlich miteinander zu
reden, wiahrend die Schweizerin Fotos zeigt. Keine kennt die Sprache der
andern; obschon beide aus dem Bauernstand sind, unterscheidet sich ihre indivi-
duelle politische und 6konomische Situation betrachtlich.8

8 Ander Tagung wurde eine Sequenz aus dem Videofilm “Das Tal der Frauen” vorgefihrt.

128



Wir sind uns einig, da Sprache und Kultur der beiden Frauen auf eine Art
verschieden sind, die die Bezeichnung INTER-kulturelle Kommunikation
rechtfertigt.

Es fillt uns auch nicht schwer, davon auszugehen, daB die beiden Frauen fiir
ihre Gespriachshandlungen auf ihre verschiedenen kulturellen Rahmengebungen
zuriickgreifen.

Komplizierter ist die Frage nach dem Gelingen der zwischenmenschlichen
Verstindigung.

Die Konfliktfreiheit der Kommunikation kann nicht allein darauf zuriick-
gefiihrt werden, daB8 die Frauen tolerant und symmetrisch miteinander kommu-
nizieren, sondern auch (wenn nicht eher ganz und gar) darauf, daB ihr Kontakt
ein unverbindlicher Kontakt, ein Besuch, ist, bei dem keine gegenseitigen
Rechtsanspriiche gestellt werden.

Die sprachlichen und kulturellen Unterschiede scheinen kein
Konfliktpotential zu bergen, zumindest kommt keines zum Ausdruck. Das
Kontrire der Werthaltungen wirkt deshalb nicht konfliktgenerierend, weil die
beiden nichts voneinander wollen: Solange die interkulturelle Kommunikation
ohne gegenseitige Anspriiche bleibt, solange konnen Unterschiede “bereichern”,
und das Fremdverstehen erfordert keine Auseinandersetzung mit den eigenen
und den fremden Werten. Toleranz und Verstindnis sind quasi kostenneutral.

Andert sich aber die Konstellation und kommen ideologische und materielle
Interessen zum Tragen und einander ins Gehege, dann enthalten die
Unterschiede Konfliktpotential und verlangen, daB die AuBerungen der andern
sozial belangvoll und verbindlich interpretiert werden. Dann kénnte zum
Beispiel die im Verlauf des Besuches der Schweizerin in Bhutan oder im
Verlauf des Gegenbesuches der Baurin aus Bhutan in Graubiinden die von der
bhutanischen Fau an den Tag gelegte Zuriickhaltung und Zuriickgezogenheit als
Ablehnung und Desinteresse interpretiert und zur Grundlage eines
Kommunikationskonfliktes werden, und die Harmonie aus der
Unverbindlichkeit heraus wird zu einer Dis-Harmonie aus der Verbindlichkeit
heraus.

Erst wenn wir auch Figurationen betrachten, bei denen Kontaktprozesse
Verbindlichkeit und Dauer beanspruchen, dann konnen wir erfassen und be-
schreiben, wie Individuen aus verschiedenen Kommunikationskulturen mit-
einander umgehen, wie sie u.U. aus “alten” “neue” Kommunikationsweisen
gestalten und wie sie mit Intra- und Interkulturalitit und mit den
Konfliktpotentialen umgehen.

129



Fiir die Untersuchung dieser Frage sind nun Fille wie die eingangs skizzierte
Kommunikationssituation zwischen Menschen aus der Deutschschweiz und
Menschen aus der Bundesrepublik besonders aufschluBreich:
Kommunikationen, die intrakulturell zu sein scheinen, die aber interkulturelles
Potential mit seinen vielen Moglichkeiten von “MiBverstindnissen” bergen:
innersprachliche Kontakte.

Der folgende “Fall” zeigt, welche Interpretation die kommunikations-
kulturelle Betrachtung und welche Kontextualisierung der Einbezug figurativer
Strukturen erlaubt.

Es wird deutlich, da eine Nicht-Besuchs-Konstellation, wie es die
Konstellation Immigrierte bzw. Zugezogene und Einheimische ist, eine vollig
andere Figuration darstellt.

Im Wartezimmer eines Krankenhauses in einer deutschschweizerischen Stadt
sitzt auch eine - in der betreffenden Stadt wohnhafte - Mutter mit ihrer zehn-
jéhrigen Tochter, von deren Schliisselbein eine Rontgenaufnahme gemacht
werden soll. Die beiden sprechen unverkennbar einen siidwestlichen bundes-
deutschen Dialekt. Das Warten scheint sich hinzuziehen, und die Mutter wird
unruhig. Nach einiger Zeit des Zogerns - “Soll ich nachfragen oder nicht?”,
“Sind wir vergessen worden oder nicht?” - steht die Mutter auf und geht zu der
mit einem Glasfenster versehenen Tiir, um die dahinter sitzende
Krankenschwester zu fragen, wann sie denn dran wiren. Die Krankenschwester,
die bei der Anmeldung der deutschen Mutter sehr freundlich gewesen war und
die jetzt auch freundlich zu anderen Ratsuchenden ist, reagiert sehr unwirsch:
Man miisse eben warten. Die Mutter ist irritiert und rechtfertigt sich: Es konne
ja sein, daB man vergessen worden sei. Die Krankenschwester ist noch un-
wirscher und empért sich: Hier werde niemand vergessen. Man miisse sich ge-
dulden, das sei hier so iiblich.

Die Mutter ist sichtlich noch irritierter und setzt sich ratlos wieder an ihren
Platz.

Die Kommunikation zwischen der bundesdeutschen Mutter und der deutsch-
schweizerischen Krankenschwester konnte man sich nun sehr leicht in einem
ersten Zugriff damit erkldren, daB “die Deutsche” “natiirlich” “wieder”
“ungeduldig und arrogant” ist, die Krankenschwester pflichtschuldigst und
ordnungsliebend ihre deutschschweizerische Pflichterfiillung demonstriert und
die ungebirdige Fremde in ihre Schranken verweist.

130



Eine ebenso vermeintlich einleuchtende Erkldrung fiir das Verhalten der
Krankenschwester konnte darin bestehen, daB ihre Unfreundlichkeit aus einer
deutschfeindlichen Haltung herriihrt und daB die deutsche Mutter sich meldet,
weil sie - eventuell aufgrund einschligiger schlechter Erfahrung - befiirchtet, als
Deutsche iibersehen und zuriickgesetzt zu werden.

Diese eher stereotypen Erkldarungsweisen befriedigen nicht.

Vor allem dann nicht, wenn klar ist, daB die Nachfrage der bundesdeutschen
Mutter wirklich nicht auf Dréngelei, Wichtigtuerei oder Uberheblichkeit beruht,
sondern auf echter Sorge, vergessen worden zu sein. Und wenn man weiter be-
denkt, daB die Krankenschwester zuvor freundlich gewesen ist und es zu ande-
ren auch weiterhin ist, kann man auch einen plétzlichen Stimmungsumschwung
- von guter zu schlechter Laune - nicht geltend machen.

Der kommunikationskulturelle Zugriff besteht nun darin, die jeweiligen
Bedeutungen aufzudecken und sie auf den Hintergrund der Figuration zu
projizieren.

Fiir die deutsche Mutter ist es normal, sich bei Zweifeln iiber die
Terminbuchhaltung an die zustindige Person zu wenden und sicherzustellen,
daB kein Versehen vorliegt.

Fiir die Krankenschwester ist dieses Verhalten in zwei Aspekten unange-
messen. Zum einen: Eine deutschschweizerische Terminbuchhaltung irrt sich
nicht. Dies anzunehmen und es auch noch auszusprechen, ist ein Denk- und
Sprechakt, der einem Affront gleichkommt. Zum andern: Es geziemt sich nicht,
sich in einer 6ffentlichen Art und Weise durch das Pochen auf Eigeninteressen
hervorzutun.

Die deutschschweizerische Krankenschwester kann gar nicht davon
ausgehen, daB die Kommunikationsweise der bundesdeutschen Mutter nicht
gegen sie und ihre Institution gerichtet ist. In ihrer Kommunikationskultur steht
niemand auf und mahnt: Ich bin dran. Eine Terminverwaltung, die erkennt, da3
jemand ungebiihrlich lange warten muf3, wird selbst initiativ und sagt zu der
betroffenen Person, ob sie nicht noch etwas besorgen konne oder wolle, denn es
daure noch eine Weile.

In der Kommunikationskultur der bundesdeutschen Mutter ist diese ihre
Abmahnung aber durchaus vorgesehen und legitim: In ihrer Heimatkultur
werden Termine vergessen oder werden Leute einfach sitzen gelassen. Daher ist
ihre Frage fiir sie eine Frage und keine Kritik.

Aber an ihr Verhalten wird aufgrund der Figuration der autochthone MaBstab
angelegt.

131



Wir erkennen hier, wie die unterschiedlichen MaBstibe dessen, was Kritik ist,
zu unterschiedlichen “Verpackungsregeln” fiihrt.

Das heift, daB die interkulturelle Relevanz, das Interpretationspotential, und
das Konfliktpotential vor allem in den Verpackungsregeln bestehen, und nicht
auf allen Strukturebenen des Sprachsystems bzw. des Sprachgebrauchsystems
gleich verteilt sind.

Wenn jemand die “richtige”, die “echte” Ausssprache - “richtig” und “echt”
in den Augen der Ansidssigen - nicht beherrscht, dann ist das vielleicht
lacherlich oder auch herzig, unangenehm oder eben indexikalisch dafiir, daB die
Person nicht einheimisch, sondern zugezogen ist. Die “falsche” Aussprache
wird als offensichtliche Unfahigkeit rezipiert, als etwas ohne bestimmte
Absicht, als un-intentional. Es geht keine Bedrohung oder Verunsicherung von
der falschen Aussprache aus. Sie wird erst dann zu einem Argernis, wenn die
Rezipierenden damit eine unlautere Absicht, z.B. die zu spotten, verbinden,
wenn Deutsche z.B. Griizzi statt Griiezi sagen.

Unsere Felddaten zeigen, dal sdmtliche Ebenen der Grammatik und auch
groBtenteils die Lexik als un-intentional rezipiert werden. In diesem Sinne sind
sie nicht Gegenstand kommunikationskultureller Untersuchung.

Wenn jemand aber z.B. auf falsche Art und Weise Kritik iibt, z.B. zu grob ist
und eben die einheimische Art zu kritisieren nicht beherrscht, dann ist das fiir
die Einheimischen drgerlich, bedrohlich, und es wirkt verunsichernd, weil das
Verhalten selbst als unangemessen rezipiert wird. Die inaddquate Kritik ist
argerlich, weil der Person ihr unangemessenes Verhalten nicht als Irrtum oder
Unfihigkeit angerechnet wird, sondern als VerstoB, als absichtsvolles Handeln.

Eine Tabelle schematisiert die Regelungsbereiche.
Der gepunktete Teil ist der eigentliche kommunikationskulturelle Bereich.

132



Bereich Beispiel
T R R A T

Sprachlich-komm

Sprachﬁchfkbigihﬁﬁlkau

| GespfiiCH'sﬁﬁie 4
Textsortens: !
Gesprachsregeln

Kommunikative Funktlonen/ Sl
Bedeutungen T o
Verpackungsregeln

Suprasegmentalia

“Zwischenbereic

Lexik i

Sprachsystem-Bereiche Beispiel

Grammatik Aussprache: z.B. “falsches “r
(Phonetik/Phonologie-Morphologie-Syntax)

Die moralischen Implikationen des kommunikativen Handelns, die fiir
Einheimische Geltung haben, werden fiir Fremde nicht automatisch - und vor
allem nicht auf Dauer! - auBer Kraft gesetzt. Auch eine fremde Person wird als
verantwortlich fiir ihr Handeln aufgefafit - und gegebenfalls verurteilt - v.a.
wenn die sozio-kulturelle Kontextualisierung den Daueraufenthalt - mithin
Rechtsanspriiche - nahelegt.

DaB die fremde Person die neuen, ihr fremden Umgangsformen erst erlernen
muB}, und unter Umstdnden durch ihre Andersartigkeit keine Gefdahrdung
darstellt und vielleicht alles, was sie sagt, ganz anders meint, stellen in der
Regel weder die Einheimischen noch die Zugezogenen selbst in Rechnung.

133



Intra- und Interkulturalitit sind nicht den in Frage stehenden Kontakten und
Kommunikationen kontextunabhéngig inhirent, sie sind nicht Eigenschaften
von Gegebenheiten, seien es Unterschiede oder Ubereinstimmungen im
Sprachlich-Kommunikativen, sie nicht Teile von Interaktionen und Kontakten
selbst, sondern sie sind Zuschreibungen, Etikettierungen.

Das machen uns Kommunikationsereignisse, wie die Kommunikation
zwischen Eliza Doolittle und Professor Higgins im Musical My Fair Lady und
im Originaltext von G. B. Shaw deutlich ebenso wie die Kommunikation
zwischen einer Erstklasslehrerin und einem heulenden Erstklisslerkind, bei der
die Lehrerin das Kind erfolglos zu trésten versucht.

Wir sind uns einig, daB es sich bei der Kommunikation zwischen Eliza und
Higgins um eine sozial bedingte, bei der zwischen der Lehrerin und dem
Schulkind um eine altersbedingte Divergenz handelt. Wenn wir uns bei der
Erforschung dieser sprachlich-kommunikativen Differenzen und
Ubereinstimmungen fragen, wie die jeweiligen Interpretationen der Handlungen
beschaffen sind, dann wiirden wir - nach gingiger Auffassung - von intra-
kultureller Kommunikation sprechen. Das Konfliktpotential sozial und-alters-
bedingter Unterschiede fiihrt, auch wenn MiBverstindnisse und
Diskriminierungen auftreten, nicht zur Ausweisung aus einer Gesellschaft, nicht

zur Segregierung, sondern zur Platz-Zuweisung.?

4. Chronologie eines Kommunikationskonfliktes

Gerade bei innersprachlichem Kontakt zeigt sich die Wirkungsmaéchtigkeit
kommunikationskultureller Regelungen und MaBstibe besonders eindriicklich -
nicht zuletzt deshalb, weil es die Beteiligten nicht erwarten.

Wie wir bereits gesehen haben, ist der Kommunikationskontakt zwischen
deutschschweizerischen Einheimischen und bundesdeutschen Zugezogenen ein
paradigmatischer Fall innersprachlichen Kontakts.

Wir betrachten einige AuBerungen aus einem Interview. Wir versuchen
damit, unsere Konzeption am Beispiel eines Kontaktkonfliktes, der bei einer in
die Deutschschweiz gezogenen schwibischen Lehrerin zur Auflosung des
Arbeitsverhdltnisses fiihrte, zu illustrieren. Wir numerieren die Sequenzen, die
aus dem Verbatim-Protokoll des zweistiindigen Gesprichs herausgelost worden
sind, fortlaufend; die Verschriftlichung setzt Satzzeichen sinngeméafl, wobei
weitere Zeichen das Gesprochene charakterisieren, z.B. der Schrigstrich bedeu-

9 |ntra-kulturelle Differenzen kénnen aber durchaus auch als inter-kulturelle Differenzen erforscht
werden, wie es z.B. im Rahmen von feministisch orientierter Frauenforschung geschieht.

134



tet Abbruch der angefangenen Satzkonstruktion, der eingeklammerte
Doppelpunkt Pause. GroBschreibung bedeutet auch Beginn einer Sinneinheit.
Analyse und Interpretation der folgenden isolierten Aussagen sind im Kontext
der im betreffenden Forschungsprojekt gefiihrten Interviews (insgesamt 97 mit
insgesamt 174 Personen) und Fragebogen (74) zu sehen (vgl.
Literaturverzeichnis).

Von Kontaktkonflikt ist im Hinblick auf das konkret Geschehene in zwei-
facher Weise zu sprechen. Zum einen zeigt sich das Konflikttrichtige in der
konkreten Interaktion (bzw. in der Darstellung der Kommunikationen), und zum
andern zeigt es sich in der Abfolge, im Ansteigen der Konfliktlastigkeit.

(1) Frau H beginnt mit der Schilderung der Anfinge ihrer Arbeit an der
betreffenden Deutschschweizer Schule:

fh: “Ja, dann fang fing ich an und dm wurde so / Ich hab zuerst gar nicht
gemerkt am Anfang, daf ich (:) nicht gut eingefiihrt worden bin. Man hat mich
einfach machen lassen. Also, da ist nicht mal jemand mitgegangen und hat
gesagt: ‘Da ist ne Priifung. Das lduft so und so ab.’ Sondern: ‘Du machst das
und das und das. Und du kannst das / du machst das dann einfach. Und
hinterher nach zwei Jahren: ‘Du solltest eigentlich nicht solche Sachen sagen’
oder ‘Das wdre schon nicht geschickt’, ‘Du solltest das nicht und das nicht’ dh
Aber vorher hat mir das keiner gesagt. Das / Im nachhinein weif3 ich, was man
mir alles nicht gezeigt hat. Am Anfang dacht ich: ‘Ach, die vertrauen mir. Das
ist ja toll’ und hab einfach losgelegt.”

(2) Frau H hat die ersten Probleme, die bei Priifungen auftreten, geschildert.
Sie fdhrt fort:

fh: “Und ich muf} aufpassen, daf3 alle Leute da und da unterschreiben. Aber wo
die heiklen Punkte sind von dem Ganzen / Und eben diese unausgesprochenen
Spielregeln: ‘Fahre nie einem Kollegen an den Karren’ oder wenn: ‘Dann tu’s
so, daf3 er’s nicht merkt’ Oder so. Ich ich bin halt immer so naiv gewesen, daf3
ich gedacht habe, es geht um die Zukunft dieser Schiilerinnen und Schiiler. Und
wenn jemand schlecht ist, dann hat er auf dem heutigen Markt einfach keine
Chance. Man darf das den Kindern doch nicht einfach durchgehen lassen. Dann
sind sie hinterher enttduscht. Es ist gescheiter, sie machen nochmal ein
Semester/ Dann sind die Chancen ein bifichen besser, da ins Leben hinaus-
zugehen und sie haben dann doch vielleicht eine Chance, daf sie ihre Brotchen
verdienen konnen. Wir haben doch eine Verantwortung. Und dh mit diesen
Gedanken, glaub ich, bin ich tatsdchlich recht allein gewesen.”

ew: “Warst du zu streng mit den Schiilerinnen und Schiilern oder mit den
Lehrkrdften oder?”

135



fh: “Mit beiden. (:) Der Witz ist: Alle reden von dem hohen Niveau, aber es
wird oft nicht in Verbindung gebracht mit der Praxis.”

(3) Frau H sichtet ihre Erfahrungen und versucht, das Geschehene zu
verstehen:

fh: “Doch. Am Anfang hief3 es ja auch: ‘Niveau erhohen und so’, aber die
Konsequenzen tragen, das war ihnen dann doch ein bifichen arg. Und das,
glaub ich, ist ganz typisch fiir hier, ganz typisch schweizerisch. Ich hab so ein
Interview gelesen. Hab ich dir erzéihlt davon? Von diesem xy? Der war fiinf
Jahre lang Chef von xy in xy. Ein Deutscher. Und der war zuerst absolut hoch
umjubelt. ‘Ach toll. Und frischer Wind. Tolle Ideen.” Und dann wurde sein
Vertrag nicht verldngert. Nach fiinf Jahren. Und der ist ganz verbittert gegan-
gen. Und der hat erfahren, daf3 man hinter seinem Riicken so Sachen gesagt hat
und so. Und / fachlich wurde er schon nie in Frage gestellt, aber es ist dann:
‘Ja, so weit wollten wir dann doch nicht gehen’. Ich glaube, es ist bei mir
dasselbe. Sie wollten schon frischen Wind und sie wollten auch meine Ideen,
aber dann nicht zu weit.”

(4) Frau H versucht, ihre Beobachtungen in konsistenter Weise zu erkliren.
(Es wire falsch, in ihren Aussagen eine Rechtfertigung ihres Scheiterns
sehen zu wollen.)

fh: “(:) Ich glaube, ich habe manches auch falsch eingeschditzt, von dem, was
sie gesagt haben.”

ew: “Inwiefern falsch eingeschditzt?”

fh: “Daf (:) ich was freundlich / daf3 ich ne Freundlichkeit als Zustimmung
interpretiert habe, die gar keine war. (:) Also, ich hab jetzt im nachhinein / Je
ldnger ich in der Schweiz bin merk ich, daf3 die Leute ganz freundlich sind und /
daf3 aber die Leute, wo ich weif3, ich versteh mich gut, daf3 die ganz anders
sind.”

(5) fh: “Ja, dann hab ich gearbeitet, bin immer mehr in die Arbeit
reingekommen. Es gab auch viel zu tun. Ich hab auch Stellvertretung fiir den
Rektor gemacht. Der ist viel weg gewesen. Und das hab ich auch wiederum
als Vertrauensbeweis interpretiert.”

(6) fh: “Ich hiitte gerne gehabt, vier Testate pro Semester. Aber da haben
meine Kollegen gesagt: ‘Das konnen wir nicht machen. Das kriegen wir nicht
durch.’ [..] Das wire ihnen zu (:) autoritir gewesen. Sie mochten alle sehr
modern erscheinen und offen und so.”

Frau H hat sich in den drei Jahren ihrer Arbeit an der Deutschschweizer
Schule stets an ihrer schwibischen Kommunikationskultur orientiert und alle

136



sprachlich-kommunikativen Handlungen der “Etablierten” (vgl.
ELIAS/SCOTSON 1990) an dieser MeBlatte gemessen. Ihre Interpretationen sind
so an den Deutschschweizer Verhiltnissen vorbeigegangen, und ebenso sind die
Interpretationen ihrer Kommunikationsweise, die die einheimischen
Kolleginnen und Kollegen vornahmen, der wirklichen Bedeutung ihres
Handelns nicht gerecht geworden. Die Sequenzen (1) und (2) zeigen die
Divergenz der Kommunikationsweisen und die Unangemessenheit von Frau H’s
Interpretation. In den Sequenzen (3) und (4) zeigen sich Analyseansitze fiir die
eigene Interpretation, die aber ebenso wie die Interpretationen selbst in der
eigenen Kommunikationskultur verhéngt bleiben. Die Sequenz (6) zeigt eine
weitere Fehlinterpretation: Frau H legt die Zuriickhaltung, etwas Neues und
u.U. Unangenehmes einzufiihren, nicht als Ausdruck einer gegenseitigen
Riicksichtnahme aus, und auch (5) zeigt, daf} sie ihren eigenen Mafstab
anwendet: Sie interpretiert es richtig, daB die Stellvertretung des Rektors ein
Vertrauensbeweis ist, aber sie zieht nicht die fiir die Deutschschweiz passende
Konsequenz: Je mehr Macht sie hat, desto zuriickhaltender muB sie sein. Statt
dessen versucht sie, auf ihre Weise, die (vermeintlich?) geforderte
“Niveauanhebung” durchzusetzen:

(7) fh: “und natiirlich Priifungen abnehmen. Das war eben heikel. Ich hab
nicht gewufit, wie heikel das ist. Ich hab da eben ganz locker meine Meinung
gesagt. Ich hab gedacht: ‘Ha ja, ich bin eine von drei Leuten, die ne Note
gibt. Da sag ich meine Meinung. Und damit hab ich mir ganz schlimme
Feinde gemacht.”

ew: “Ja Feinde unter den Schiilerinnen und Schiilern? Oder was?”

fh: “Ne. Die Schiilerinnen und Schiiler sind ja bei der Besprechung nicht dabei.
Unter den Lehrkrdften. [deutlich anklagend, ernsthaft zitierend: ] ‘Wie kommen
Sie dazu, das so und so zu machen? Haben Sie denn nicht / keine wissenschaft-
lichen Biicher gelesen in den letzten zwanzig Jahren? was in der Wissenschaft
passiert ist? Sie konnen doch nicht einfach das, was weif3 ich, uralt von ihrem
Lehrer iibernehmen und das nicht reflektieren.” Das hab ich einfach grad raus
gesagt. (:) [deutlich vorwurfsvoll, leicht iiberzogen zitierend:] ‘Das kann man
doch nicht machen, heutzutage! [neutralere Wiedergabe:] Bei dem und dem
Quellenmaterial. Und was man jetzt alles weifs. Das einfach ignorieren.’ Gut,
das war auch ungeschickt. Ich hdtte das pddagogisch besser formulieren sollen,
aber”

Keinesfalls ist es auch in diesem Fall zureichend, das Geschehen mit anti-
deutschen Ressentiments zu erkldren und es auf die Wirksamkeit von
Stereotypien zuriickzufiihren. Eine solche Konzeption greift viel zu kurz und hat

137



fatale Folgen. Aus dem verkiirzten Blickwinkel ergeben sich falsche Ratschlage,
Programme und MaBnahmen: Weil interkulturelle Konflikte nicht allein auf
Stereotypien zuriickfiihrbar sind, sind sie auch nicht durch Anti-Vorurteils-
Kampagnen zu heilen.

Frau H wollte tiichtig und umsichtig die ihr aufgetragene Arbeit erledigen,
und sie war anfangs voller Stolz, die begehrte Stelle - zumal als Auslinderin -
bekommen zu haben. Frau H kann gar nicht anders kommunizieren, solange ihr
die Bedingungsstruktur ihres sprachlich-kommunikativen Handelns nicht be-
wuBt ist, und sie kann das Kommunizieren der andern nicht angemessen ver-
stehen: Sie ist eine Gefangene ihrer Kommunikationskultur, die ihr sagt, daB
Tiichtigkeit und Umsicht sich auf gerade die von ihr praktizierte Art und Weise
umsetzen lassen.

5. Zusammenfassung

Wir fassen, abstrahierend von diesem Fall, und mit Bezug auf das theoretisch
Ausgefiihrte die Kernpunkte der Konzeptualisierung von
Kommunikationskultur zusammen:

(1) Kommunikationskultur ist ein kulturelles Faktum.

(2) Menschen kommunizieren miteinander auf der Basis und im Rahmen ihrer
Kommunikationskultur(en): Kontaktierende kommunizieren nicht als
autarke Subjekte, sondern als aktive Subjekte in einem kommunikations-
kulturellen Rahmen.

(3) Kommunikationskultur umfaB3t Regelungen und Wertungen, die implizit
und moralisierend sind.

(4) Kommunikationskultur erlangt in interkulturellen Kontakten besondere
Relevanz und Konflikttrachtigkeit: Kommunikationskultur ist der fiir
Integration und Segregation verantwortliche Interaktionsraum.

(5 Bei Kontaktierenden in interkultureller Kommunikation bestehen
divergente Kommunikationskulturen bzw. MaBstibe.

(6) Existenz und Wirkungsweise kommunikationskultureller MaBstébe sind
den Kommunizierenden verborgen.

(7) Kommunikationskulturelle Phinomene erhalten ihre sozio-kulturelle
Bedeutung in Abhingigkeit von den aktuellen Figurationsstrukturen
konkreter Kommunikationen.

138



Diese Konzeption der Kommunikationskultur ergibt einen basalen
Beschreibungs- und Erkldrungsrahmen fiir sprachlich-kommunikative
Dimensionen des Zusammenlebens, des Kontakts zwischen Eingesessenen und
Immigrierten und fiir Konfliktprozesse.

Basal sind kommunikationskulturelle Phianomene fiir die Alltagspraxis
insofern, als es sprachlich-kommunikative und kommunikationskulturelle
Faktoren sind, die die Substanz des Kontakterlebens darstellen und die die Basis
fiir die Kontaktgestaltung abgeben.

Im Vergleich zu Sprechweisen und zu sozialen Verhaltensweisen sind den
Kontaktierenden kommunikationskulturelle Phinomene “noch weniger” be-
wullit. Der implizite Charakter kommunikationskultureller Regelungen
erschwert eine Auseinandersetzung. Aufgrund ihres moralischen Charakters
entziehen sie sich noch mehr der Kontrolle und Manipulation von Subjekten:
Individuen kommen konzeptuell erst gar nicht auf die Idee, es konnte so etwas
wie kommunikationskulturelle Regelungen geben - aber sie handeln nach ihnen.

Kommunikationskulturelle Regelungen sind ein Kultur-Bereich, der so tief in
der Alltagspraxis - in der Alltagskultur - verwurzelt ist, da} die kommunika-
tionskulturellen Mafistibe in der Alltagskultur “aufgelost” sind. Der EinfluB3,
den die kulturelle Einbindung auf das Ausmal3 an Akzeptanz der eigenen kultu-
rellen Phinomene ausiibt, ist auch im kommunikationskulturellen Bereich groB:
sie 1Bt das sprachlich-kommunikative Handeln bzw. das Selbstverstindnis als
gegeben, klar ersichtlich und deshalb als logisch, notwendig und natiirlich
erscheinen (vgl. z.B. MUHLMANN 1964; HOLLAND/QUINN 1987).

Diese Implizitheit ist unmittelbar mit intergruppalen Mechanismen wie
Ethnozentrismus und ingroup-bias (z.B. GUDYKUNST 1986:153ff) verkniipft.
Sozialpsychologische Forschungen in den Bereichen intergroup behaviour (vgl.
z.B. TURNER/GILES 1989; TAJFEL 1982) undintergroup communication (vgl.
z.B. GUDYKUNST 1986) haben in verschiedenen Kontexten immer wieder be-
legt, dal Menschen dazu neigen, die eigene Gruppe positiv und Auflengruppen
negativ zu bewerten.

Zentral ist die Moralisierung sprachlich-kommunikativen Verhaltens un-
mittelbar und automatisiert wihrend der Kommunikation, aber auch in der
Reflexion von kommunikativen Verhaltensweisen. Fiir beide Seiten, fiir die
Wahrnehmenden und fiir die Handelnden, sind Regelungen des miteinander
Kommunizierens mehr als Handlungsanweisungen; sie sind in doppelter
Hinsicht moralischer Natur: Zum einen sind sie aufgrund ihrer intragruppalen
Giiltigkeit a priori “besser”, “richtiger”, “natiirlicher” als die Handlungsweisen
von AuBengruppenmitgliedern. Zum andern vermitteln kommunikative

139



Handlungen in emischer Perspektive moralische Haltungen, sie setzen sittliche
MaBstibe um, und sie demonstrieren, welcher Art die Ideologie der
betreffenden Person ist. Die sozialen Kategorisierungen aufgrund
kommunikativen Handelns besitzen fiir die Wahrnehmenden unmittelbare
Aussagekraft dahingehend, ob jemand “es gut meint” und ob jemand “gut ist”.

Kommunikationskulturelle Bestinde werden im Alltag weder hinterfragt
noch expliziert. _

Es scheint so etwas wie Immunsysteme zu geben, die der Abwehr schidlicher
Einfliisse durch Rationalitdt und Logik (BALL 1984) dienen.

Um so mehr ist es an uns, Kommunikationskultur zu untersuchen, und sie als
ein notwendiges Konzept in unsere Erforschung des Zusammenlebens und der
Kontaktgestaltung einzubeziehen. Bedenken wir, da3 die “Herrschaft iiber die
Kommunikationskultur” Herrschaft iiber Bedingungen des Zusammenlebens
bedeutet. Deshalb beharren Kontaktierende ja auch auf der RechtmaBigkeit
ihrer Kommunikationsweise; deshalb sind interkulturelle Konflikte
Wertkonflikte und intrakulturelle Interessenkonflikte. Wer die Normen fiir
Handlungen und wer die Bedeutungen von Handlungen festlegt, legt damit fest,
wer “erfolgreich” und wer “fehlerhaft” kommuniziert (vgl. Diirrenmatts
Romulus) und legt fest, wer dazu gehort und wer nicht.

Literaturangaben

ASANTE, Molefi Kete, William B. GUDYKUNST (eds)(1995 [1989]): Handbook of
International and Intercultural Communication. Newbury Park.

BALL, John A. (1984): “Memes as Replicators”. In: Ethology and Sociobiology 5, 145-161.

DENZIN, Norman K. (31989a [11970]): The Research Act: A Theoretical Introduction to
Sociological Methods. Englewood Cliffs.

DENZIN, Norman K. (1989b): Interpretative Interactionism. Newbury Park.
ELIAS, Norbert (1991 [1987]): Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt a. M.

ELIAS, Norbert (21994 [1989]): Studien iiber die Deutschen. Machtkimpfe und
Habitusentwicklung im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt a. M.

ELIAS, Norbert (31992): “Figuration”. In B. SCHAFERS (Hrsg.), Grundbegriffe der
Soziologie. 88-91.

ELIAS, Norbert, John L. SCOTSON (1990): Etablierte und Aufenseiter. Frankfurt a. M.

ERICKSON, Frederick (1987): “Ethnographic Description”. In Sociolinguistics. 2. Halbband,
1081-1095.

ERICKSON, Frederick, Jeffrey SHULTZ (1982): The Counseler as Gatekeeper. Social
Interaction in Interviews. London.

FETTERMAN, David M. (1989): Ethnography Step by Step. Newbury Park.

FLICK, Uwe (1995a): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in Psychologie
und Sozialwissenschaften. Reinbek.

GEERTZ, Clifford (1975): “On the nature of anthropological understanding”. In American
Scientist, 63, 47-53.

140



GEERTZ, Clifford (21991[1983]): Dichte Beschreibung: Beitrige zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt a. M.

GEERTZ, Clifford (1988): Works and lives: The anthropologist as author. Stanford.

GEERTZ, Clifford (1993 [engl.: 1988]): Die kiinstlichen Wilden. Der Anthropologe als
Schriftsteller. Frankfurt a. M.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1967): The Discovery of the Grounded Theory.
Strategies for Qualitative Research. London.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1979 [1965]): “Die Entdeckung gegenstands-
begriindeter Theorie: Eine Grundstrategie qualitativer Forschung”. In C. HOPF &
E.WEINGARTEN (Hrsg), Qualitative Forschung. 91-112.

GLASER, Barney G., Anselm L. STRAUSS (1974 [engl.: 1965]): Interaktion mit Sterbenden.
Gottingen.

GUDYKUNST, William B. (1986): “Intergroup Communication”.London: Arnold (= The
Social psychology of language; 5).

GUDYKUNST, William B., M.K. ASANTE (eds)(1995 [1989]): Handbook of international and
intercultural communication. Newbury Park, CA.

GUDYKUNST, William B., Stella TING-TOOMEY (1988): Culture and Interpersonal
Communication. Newbury Park

GUMPERZ, John J. (1975): Sprache, lokale Kultur und soziale Identitdt. Diisseldorf

GUMPERZ, John (1977): “Social network and language shift”. In C. MOLONY et al. (eds),
German in contact with other languages. 83-103.

GUMPERZ, John (ed) (1982): Language and Social Identity. Cambridge.

GUMPERZ, John (1984): “Ethnography in urban communication”. In P. AUER & A. DI LUZIO.
(eds), Interpretative Sociolinguistics. Tiibingen. 1-12.

GUMPERZ, John (1986): “Soziales Netwerk und Sprachwandel”. In J. RAITH (Hrsg.),
Grundlagen der Mehrsprachigkeitsforschung. Stuttgart. 131-144.

GUMPERZ, John (1989): “Linguistic and Social Characteristics of Minorization/Majorisation
in Verbal Interaction”. In B. PY & R. JEANNERET, (eds), Minorisation linguistique et
interaction. 21-37.

GUMPERZ, John H., Dell HYMES (eds.)(1972): Directions in Sociolinguistics. The
Ehnography of Communication. New York.

HALBWACHS, Maurice (1966[1925]): Das Geddchinis und seine sozialen Bedingungen.
Berlin.

HALBWACHS, Maurice (1991 [1967]): Das kollektive Geddchtnis. Frankfurt a. M.

HOLLAND, D., N. QUINN (1987): Cultural models in language and thought. Cambridge.

HOPF, Christel, Elmar WEINGARTEN (Hgg.)(1993[1979]): Qualitative Sozialforschung.
Stuttgart.

LAUCKEN, Uwe (1994): Individuum, Kultur, Gesellschaft. Eine Begriffsgeschichte der
Sozialpsychologie. Bern.

LUDI, Georges (1990): “Naturalisation et dialectes”. In P. CENTLIVRES. (Hrsg.). Devenir
suisse. Adhésion et diversité culturelle des étrangers en Suisse. Genéve: Georgi Editeur.
229-242.

LUDI, Georges (1992): “Internal migrants in a multilingual country”. In Multilingua 11/1. 45-
73.

LUDI, Georges (€d.)(1993): “Approches linguistiques de I’interaction”. Contributions aux 4e
Rencontres régionales de linguistique. Bulletin CILA 57. 5-7.

LUDI, Georges (1995): “Sprache und Identitdt in der Stadt: Der Fall frankophoner
Binnenwanderer in Basel”. In I. WERLEN (HRSG.). Verbale Kommunikation in der Stadt.
227-262.

141



LODI, Georges, Bernard PY (1984): Zweisprachig durch Migration. Einfilhrung in die
Erforschung der Mehrsprachigkeit am Beispiel zweier Zuwanderergruppen in Neuenburg
(Schweiz). Tiibingen.

LUDI, Georges, Bernard PY (1986): Etre bilingue. Bern.

LUDI, Georges, Bernard PY (1989/90): “La Suisse: un laboratoire pour 1’étude de la dyna-
mique des langues en contact”. In Langage et Société, 50/51. 87-92.

LUDI, Georges, Bernard PY (1994): Fremdsprachig im eigenen Land. Wenn Binnenwanderer
in der Schweiz das Sprachgebiet wechseln und wie sie dariiber reden. Basel.

MUHLMANN, Wilhelm E. (1964): Rassen, Ethnien, Kulturen. Moderne Ethnologie. Neuwied

OKSAAR, Els (1988): Kulturemtheorie. Ein Beitrag zur Sprachverwendungsforschung.
Gottingen.

SAVILLE-TROIKE, Muriel (21989): The Ethnography of Communication. An Introduction.
Oxford.

TAIJFEL, Henri (ed)(1978): Differentiation between social groups. London.

TAJFEL, Henri (1982): Gruppenkonflikt und Vorurteil. Entstehung und Funktion sozialer
Stereotypen. Bern.

TURNER, John C., Howard GILES (eds)(1989 [#1981]): Intergroup behaviour. Oxford.
SCHAFERS, Bernhard (Hg.)(31992): Grundbegriffe der Soziologie. Opladen.

Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language and
Society/Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und Gesellschaft.
Edited by/Herausgegeben von Ulrich AMMON, Norbert DITTMAR, Klaus J. MATTHEIER.
First Volume/Erster Halbband. Berlin.1987; Second Volume/Zweiter Halbband.
Berlin. 1988 (=Handbiicher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft).

UFM Pressedokumentaion zur Mehrsprachigkeit 1992-1993. Hrsg. vom Universitiren
Forschungszentrum fiir Mehrsprachigkeit der Universitit Bern. Bern/Brig. Mirz 1994.

UFM Pressedokumentaion zur Mehrsprachigkeit 1994. Hrsg. vom Universitiren
Forschungszentrum fiir Mehrsprachigkeit der Universitit Bern. Bern/Brig. Juli 1995.

WERLEN, Erika (1991): “Dialekt(e) in Kontakt und Konflikt”. In René JEANNERET, (éd.) 700
ans de contacts linguistiques en Suisse. Bulletin CILA 54. Neuchitel.135-146.

WERLEN, Erika (1995a): “Migration, Sprachkontakt und Ethnisierung: ‘Deutsche sind nun
einmal so’. Ethnisierung versus Kommunikationskultur und Mentalitdt”. In R. J. WATTS &
I. WERLEN, (Hrsg) Perspektiven der angewandten Linguistik. Bulletin CILA 62.
Neuchatel. 57-74.

WERLEN, Erika (1995b): “Probleme der Datenerhebung und Dateninterpretation beim
Dialektkontakt: Reflektierende Diskussion als adiquates Erhebungsverfahren”. In W.
VIERECK, (ed.), Verhandlungen des Internationalen Dialektologenkongresses Bamberg
1990. Band 4. Stuttgart. 424-460 (= ZDL-Beiheft 77).

WERLEN, Erika (1996): “Teilnehmende Beobachtung”. In H. NELDE, H. GOEBL, W. WOLCK
& Z. STARY. (Hrsg.) Kontaktlinguistik. Handbiicher zur Sprach- und Kommunikations-
wissenschaft. Berlin. Artikel 95.

WERLEN, E. (i.Dr.): Sprache, Kommunikationskultur und Mentalitdt. Tiibingen.
Werlen, E. (i.Vorber.): Dichte Beschreibung in der soziolinguistischen Empirie.

WERLEN, Iwar (1992). “... mit denen reden wir nicht”. Schweigen und Reden im Quartier.
Basel.

WERLEN, Iwar (Hg.)(1995): Verbale Kommunikation in der Stadt. Tiibingen.

142



	Das Paradigma der Kommunikationskultur : ein Beitrag zur ethnographischen Erforschung von intra- und interkultureller Kommunikation

