
Zeitschrift: Bulletin suisse de linguistique appliquée / VALS-ASLA

Herausgeber: Vereinigung für Angewandte Linguistik in der Schweiz = Association
suisse de linguistique appliquée

Band: - (1997)

Heft: 65: Communication et pragmatique interculturelles

Artikel: La communication interculturelle : malentendus linguistiques et
malentendus théoriques

Autor: Kilani-Schoch, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-978346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-978346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bulletin suisse de linguistique appliquée, 65/1997, 83-101

La communication interculturelle: malentendus linguistiques et
malentendus théoriques1

Marianne KlLANI-SCHOCH

Abstract
This paper deals with the social place relation between native and non-native speakers in a

corpus of intercultural misunderstandings reported by non-natives. It analyzes, as they emerge
from the data, the representation of the native built by the non-native, and also hierarchic
features of native's behaviour, as well as the processes by which non-native "manage"
situations of misunderstanding. The analysis leads to the conclusion that besides interaction
and joint négociation, intercultural encounters basically are characterized as inequal
encounters where the native exercices power through language and reinforces non-native's
inferior position. The development of a syncretic intercultural style is thus hardly possible.

1. Introduction

Il est aujourd'hui devenu évident que le champ de la communication
interculturelle est occupé par au moins deux approches, antithétiques: l'approche
issue de l'anthropologie appliquée et de la psychologie sociale américaine et

l'approche linguistique (non unitaire).

Ces deux approches s'opposent de façon radicale quant à la conception de leur

objet, à leurs méthodologies et à leurs finalités: finalité pratique pour l'une, plus
théorique que pratique pour l'autre.

1.1. La première approche que l'on qualifiera d'approche naïve ou non critique
de la communication interculturelle est née, il est important de le rappeler, des

besoins qui sont apparus dans un certain contexte politique et économique: qu'il
s'agisse des diplomates en partance pour l'étranger dès l'après-guerre (voir
WINKIN 1994), du programme des Peace-corps à la fin des années 60 ou du

développement des sociétés multinationales (voir GUENTHNER 1993). Les
Américains expérimentent les conflits culturels hors de leur territoire et
cherchent à les prévenir et à en réduire la portée. La perspective qui sous-tend

cette approche naïve, sur laquelle sont fondés la plupart des cours de formation à

l'interculturel, est celle selon laquelle les différences de cultures constituent des

obstacles à la communication et génèrent des conflits. Les tenants de cette

approche prédisent que le choc des cultures sera d'autant moins grand que le

participant occidental à une rencontre interculturelle aura été sensibilisé à ces

différences et saura s'y adapter. Le but recherché est évidemment une plus

1 Je dédie ce texte à la mémoire de ma mère.

83



grande efficacité interactionnelle, ce qui veut dire le plus souvent une plus
grande efficacité professionnelle.

1.2. La deuxième approche de la communication interculturelle, l'approche
linguistique, est celle qui nous intéresse ici. On peut grossièrement distinguer
dans cette approche linguistique d'une part un courant interactionniste, inauguré

par la sociolinguistique interactionnelle de GUMPERZ (1982), et d'autre part des

travaux de pragmatique contrastive.

Le courant interactionniste peut être qualifié de courant critique: en effet la
configuration du champ de la communication interculturelle ainsi que sa genèse

sont tels que, peut-être encore plus qu'ailleurs, bon nombre des questions
importantes actuelles consistent en des discussions de base relatives aux notions

et méthodologies utilisées, aux finalités et enjeux poursuivis, voire même à la

légitimité du domaine. Le déficit théorique dont souffrent la plupart des travaux
du courant que j'ai appelé naïf ou non critique est si important, en même temps
qu'ils connaissent une extension et une audience de plus en plus grande, que des

mises au point répétées et une réflexion de fond sont toujours justifiées.

A commencer par le plus élémentaire: de quoi parlons-nous lorsque nous

parlons de communication interculturelle

ELLINGSWORTH en 1977 déjà (p. 100) avait bien montré la difficulté de

l'addition de l'adjectif interculturel à communication pour désigner un type
particulier de communication caractérisé par des différences culturelles entre les

participants. Logiquement cette catégorie de la communication interculturelle
requiert l'existence d'un autre type de communication, intraculturelle, où toute
différence culturelle serait absente. Ce qui est difficilement concevable. Une

précaution minimale - qui ne résout pas entièrement le problème mais a le
mérite de ne pas l'éviter - consiste donc à ne pas formuler de prédictions a priori
sur l'aspect dominant, interculturel ou intraculturel, d'une rencontre. On n'utilise
le terme de communication interculturelle que dans une évaluation a posteriori
d'interactions réelles, dans lesquelles des différences culturelles se sont rendues

manifestes et ont pu être reconnues comme telles (ELLINGSWORTH 1977; 102,

FRANCESCHINI 1996; 73).

1.3. Une des difficultés essentielles de la communication interculturelle réside

dans la définition de la culture.

Les tenants de l'approche critique n'ont de cesse de défendre une conception
dynamique, situationnelle et interactionnelle de la culture, inspirée de travaux
récents en anthropologie. La culture - ensemble de valeurs et de

conceptualisations partagé par les membres d'un groupe - ne réfère pas à des

84



entités autonomes et préexistantes, mais fait l'objet de constructions et
reconstructions de la part des acteurs sociaux engagés dans les interactions. La
culture est à la fois un microconcept concernant ce qui se passe dans des

situations d'interaction concrètes et uniques entre des individus, et un
macroconcept cognitif et d'action qui marque les limites sur ce qui peut être

exprimé, fait, compris, etc. (BLOOMAERT 1991; 26, GUMPERZ 1992; 45). Une
telle conception de la culture en fait une notion ouverte et partagée par la

linguistique et l'anthropologie. Cette conception rappelle ainsi que l'approche de

la communication interculturelle ne peut être qu'une approche pluridisciplinaire
(BLOOMAERT 1991; 27), tant pour les données empiriques que pour les

catégories descriptives utilisées.

1.4. De la position théorique adoptée par rapport à la communication
interculturelle dépend bien évidemment la manière dont on caractérise et définit

l'objet de recherche. Quelles sont aujourd'hui les questions pertinentes du

domaine de la communication interculturelle, c'est-à-dire quelles sont les

questions qui présentent un intérêt théorique pour la linguistique Le problème
mérite d'autant plus d'être soulevé qu'une des tentations principales dans ce

champ de recherche est de se cantonner à un niveau descriptif, souvent

purement anecdotique: une certaine idéologie ambiante, xénophilique, a

développé un goût très ambigu pour le catalogage des différences culturelles.

Je ne veux pas dire que toute information sur les normes ou conventions
culturelles de conversation par exemple soit inutile. Cette information est une

nécessité, pour autant qu'elle remplisse les exigences du plan méthodologique
auxquelles on a fait allusion plus haut. Mais la description de ces normes ne

peut constituer une fin en soi. Même les chercheurs à l'origine du grand projet
de pragmatique contrastive des actes de langage (cf. BLUM-KULKA et al. 1989)
reconnaissent aujourd'hui cette limitation lorsqu'ils affirment que l'approche
contrastive n'apprend rien sur les pratiques communicatives effectives en

contact interculturel (KASPER & BLUM-KULKA 1993; 13).

1.5. L'analyse linguistique de la communication interculturelle, dont il ressort

qu'elle ne peut être qu'interactionnelle, c'est-à-dire se fonder sur l'étude
d'interactions réelles, a pour question première et centrale la manière dont les

interactants construisent leur identité culturelle et la différence culturelle dans

l'interaction ou la communication (GUENTHNER 1993; 23, BLOOMAERT &
VERSCHUEREN 1991; 8). Comment des microphénomènes discursifs sont-ils
articulés à des macrostructures culturelles plus larges (GUENTHNER 1993; 37)
Comment une entité dynamique telle la culture pénètre-t-elle dans le discours

(BLOOMAERT & VERSCHUEREN 1991; 4) et devient-elle un problème

85



Ainsi que le soulignent BLOOMAERT & VERSCHUEREN (1991; 9): "la notion
de style communicatif est encore problématique". Elle nécessite le
développement d'un cadre interprétatif qui permette d'effectuer des

généralisations à partir de l'observation d'interactions particulières.

1.6. La question subséquente est celle de la réussite (ou de l'échec - déjà bien
étudié par GUMPERZ 1982 par exemple) de la communication interculturelle:
quels sont les processus qui contribuent à la construction d'un consensus en
situation

Les conditions de réussite de la communication interculturelle représentent

une préoccupation partagée par toutes les approches du domaine et dont les

implications éthiques et pratiques sont évidentes. Certains chercheurs vont
cependant plus loin en en faisant la base de la définition de l'interculturel:
l'interculturel est alors compris comme le résultat d'un processus social

dynamique, et non comme un pur concept descriptif, il est un objectif à

atteindre.

CAMILLERI (1989: 389, 392) par exemple, oppose l'interculturel au pluri- ou

au multi-culturel. Dans une situation multi-culturelle, les cultures se contentent
de coexister entre elles, elles restent dans l'isolement ou entrent en conflit.
L'interculturel est en revanche selon lui un stade construit par les partenaires qui
s'élève au-dessus de cette simple coexistence. Il doit constituer "un nouveau
plan: celui d'une formation unitaire harmonieuse transcendant leurs différences

(les différences entre les cultures) sans les évacuer." En d'autres termes,
l'interculturel définirait la communication adéquate entre partenaires
culturellement différents. Il consisterait en "la façon correcte acquise par chacun

d'entre eux (des partenaires) de signifier et de traiter cette différence chez les

autres et en lui-même."

Dans cette vision idéale de l'interculturel le rôle du langage n'est pas

explicitement discuté, mais le problème qui est soulevé renvoie à une question

que les linguistes se doivent de poser: la question d'un style communicatif
interculturel, c'est-à-dire d'un style syncrétique intégrant plusieurs identités. Une

telle synthèse linguistique et culturelle est-elle concevable et quelles en sont les

conditions de réalisation S'agit-il d'un style intermédiaire Dans quelle mesure
consiste-t-il à supprimer des traits culturellement marqués Dans quelle mesure

adopte-t-il de nouvelles conventions

1.7. Dans cet article, j'aimerais interroger la possibilité d'un style interculturel, à

partir d'un corpus d'interactions avec des natifs, constitué par des étudiants non

86



francophones, mais possédant une bonne maîtrise du français2. Ces étudiants ont
été confrontés à de nouveaux modes conversationnels et certaines différences

avec le système de leur langue première (ci-après Ll) ont produit des

malentendus dont ils ont été les victimes3. Par malentendu je désigne et

j'entends ici une expérience interactive, subjectivement négative ou
insatisfaisante, dont l'analyse posthoc montre qu'elle provient d'un problème
d'interprétation dans le déroulement de l'interaction. Ces malentendus ont pour
origine des divergences au niveau de la dimension socio-pragmatique de

l'interaction, non celui de la structure linguistique au sens étroit du terme. Ils se

situent donc dans le non-partage des normes et conventions culturelles

implicites qui régissent les interactions. L'ignorance des normes
interactionnelles spécifiques à une culture a des implications sur le

comportement interactif des non-natifs: ceux-ci, souvent placés dans l'embarras,

ne savent pas nécessairement quel comportement suivre, par exemple comment
enchaîner ou répliquer.

Comme mon approche est centrée sur les acteurs sociaux et sur leurs

expériences individuelles (voir 2.), le caractère imprécis de la notion de

malentendu n'est pas problématique, me semble-t-il: ce sont les locuteurs qui
définissent ce qui est pour eux un malentendu.

L'analyse portera sur les conditions d'émergence d'un style interculturel, c'est-

à-dire sur certains aspects à mon sens insuffisamment étudiés, de la relation
entre locuteur natif et non-natif, plus que sur ses caractéristiques linguistiques
éventuelles.

1.8. Mon approche des problèmes de la communication interculturelle s'inscrit
en faux contre une autre déviation de l'approche non critique: celle visant à faire
de la culture la causalité absolue à tout conflit ou problème social. Cette
déviation est une conséquence de la tendance à faire de la culture "une entité
transcendante aux réalités et aux acteurs sociaux" (GIRAUD 1993; 41). Or,
répétons-le, "les formes culturelles n'existent pas indépendamment des contextes

2 Ces étudiants suivent le programme du diplôme d'aptitude à l'enseignement du français langue
étrangère de l'Ecole de français moderne de Lausanne.

3 Rappelons que c'est à GUMPERZ (1982 par exemple) que revient l'idée de travailler sur les
malentendus interculturels comme source heuristique pour la reconstruction des savoirs
socioculturels d'arrière-plan et des schémas interprétatifs des interactants.
L'intérêt pour les malentendus s'est aussi manifesté en anthropologie dans l'oeuvre de SAHLINS
(1985). Sahlins développe la notion de malentendu productif qui représente une dimension
essentielle de la communication entre des systèmes culturels différents. Toute une partie de
l'histoire doit être considérée comme le produit des réinterprétations ou mésinterprétations que
chaque société tend à effectuer de l'autre en fonction de ses propres conceptualisations (voir
KILANI 1989; 112 et seq.). Sur le malentendu productif d'un point de vue linguistique voir
COUPLAND et al. (1991).

87



historiques et des rapports sociaux qui conditionnent leur émergence ou leur
maintien" (p.41) La réification de la culture en une seconde nature conduit à

réduire les "contacts de cultures" à de purs processus d'acculturation (p.43).
Cependant, ce ne sont pas des cultures qui entrent en contact mais des groupes
d'individus, qui en-deça de leurs différences culturelles, s'opposent par les

places différentes qu'ils occupent dans un système de relations sociales, le plus
souvent inégalitaires. La "culturisation" des relations interculturelles et la
"naturalisation" de la culture non seulement escamotent la complexité sociale de

ces relations mais renouvellent en termes "d'altérité culturelle" la logique raciste
fondée précédemment sur le biologique (p.45).

Les problèmes de l'acquisition d'une langue seconde (ci-après L2) dans un
contexte étranger - qu'il s'agisse du système linguistique ou des conventions
culturelles d'interaction - exigent donc à mon sens l'adoption d'une perspective
sociale, bien défendue dans l'ouvrage de BREMER et al. (1996). La question de

l'intercompréhension ou celle des malentendus dans les interactions
interculturelles y sont traitées comme des phénomènes sociaux. Ceci veut dire

que les processus par lesquels les locuteurs deviennent des membres
culturellement compétents, sont à considérer comme des processus de

socialisation linguistique plutôt que comme des processus d'acquisition (p.216).
Au centre de ce type d'approche de la communication interculturelle figurent
donc des acteurs sociaux engagés dans des situations d'interaction fort diverses

où il n'est pas exagéré de dire qu'ils luttent pour une utilisation compétente de

L2 et pour leur reconnaissance sociale. Même lorsqu'ils possèdent une bonne

compétence dans la langue seconde, les non-natifs se trouvent confrontés à la
gestion de conflits d'identités, dus à leur appartenance à un groupe minoritaire.

1.9. Une perspective sociale sur les malentendus consiste donc également à

s'interroger sur les relations de pouvoir dans les interactions entre natifs et non-
natifs. Je chercherai à analyser les manifestations du pouvoir et de la
stratification sociale dans ces expériences individuelles relatées par mes
étudiants. Non seulement d'ailleurs des manifestations du pouvoir mais
comment celui-ci se nourrit et se renforce à travers ces interactions.

Dans une société, le groupe dominant détient un pouvoir symbolique, culturel
et communicatif (voir BOURDIEU 1982 par exemple) dont par définition les

groupes minoritaires sont exclus. Ce pouvoir s'exerce à travers un capital
symbolique qui confère au locuteur natif un certain nombre de droits, comme

par exemple hors cadre institutionnel celui de considérer que l'acquisition de la

langue du pays est prioritaire sur le maintien de l'identité spécifique; celui

d'exiger du non natif qu'il se conforme tant que faire se peut aux normes

88



interactionnelles locales; ou encore celui de lui enseigner les nonnes à suivre.
En situation institutionnelle, il est évident que ces droits vont encore plus loin,
jusqu'à l'intrusion, l'ordre, etc. Chez les alloglottes qui expérimentent
régulièrement ces interactions institutionnelles se forment ainsi un ensemble de

présuppositions sociales et de schémas intégrant cette asymétrie des rôles. En

témoignent leurs réponses souvent inadéquatement référentielles et personnelles
(BREMER et al. 1996; 12-13).

1.9.1. Le pouvoir du natif s'exerce déjà au niveau du sens: la contextualisation

développée par GUMPERZ (1982, 1992), qui recouvre tous les moyens (signes,

activités) contextuels mis en oeuvre par les interactants pour signaler
l'interprétation à donner à leur énoncé, apporte avec elle les valeurs implicites
d'identité sociale et culturelle qui sont autant de valeurs de pouvoir. Ainsi ne

comptera comme pertinent, adéquat, acceptable dans un contexte social que ce

qui sera contextualisé selon la majorité. Le reste sera perçu comme écart et

rejeté. Mon corpus contient un exemple significatif, je crois, de ce processus: il
s'agit de la réaction manifestée par des natifs à un comportement hypercorrect,
plus précisément hyperaccommodatif (GILES & WILLIAMS 1992), de non
natifs: deux étudiantes de langue hongroise à la cafeteria de l'Université se sont
assises à une table où se trouvaient deux natives et, croyant bien faire, les ont
saluées au moyen de la formule Salut Ca va qu'elles avaient observée. Elles
n'ont obtenu, bien entendu, qu'une ébauche de réponse, significativement
distante, tandis qu'une des deux natives réagissait par un silence de censure: le

droit au sens (en l'occurrence un sens relationnel) était ici refusé à l'énoncé du

non-natif parce que la contextualisation de cet énoncé en termes de rôles4 et de

schéma d'action n'était pas conforme.

Qu'est-ce d'autre qui empêchait les natifs d'accueillir d'un oeil amusé ce

comportement inhabituel

1.9.2. L'asymétrie fondamentale de la relation entre natif et non-natif ne doit pas
faire oublier que les interactions se construisent à travers des négociations
conjointes. La collaboration du locuteur natif peut être demandée pour lever un
malentendu. Mes informateurs parfois - mais nous verrons que cette attitude
n'est pas fréquente - interrogent à propos du comportement (remerciement,
réponse) que le locuteur majoritaire leur impose. Ils peuvent aussi résister à

l'imposition en refusant d'adopter les normes conversationnelles locales et

préserver ainsi des marqueurs d'ethnicité: il est important de rappeler avec

4 L'utilisation d'un style familier par un alloglotte n'est généralement pas acceptée, à moins qu'il ne
parle la langue seconde comme sa langue première.

89



KASPER & BLUM-KULKA (1993; 11) que l'accommodation socio-culturelle à

une L2 est autant affaire de choix que de capacité.

Les interactions sociales avec le groupe majoritaire ont donc une incidence
directe sur le processus de socialisation et d'acquisition. Selon que le sentiment
minoritaire se trouve renforcé ou non, selon le respect ou les atteintes à la face

positive (BROWN & LEVINSON 1987), le locuteur adoptera certaines stratégies
de comportement plutôt que d'autres, à savoir silence, évitement ou au contraire
demande de clarification, etc.

Dans ce sens, la dimension individuelle de l'expérience ne doit pas être

négligée et peut venir nuancer toute généralisation sur la communication
interculturelle.

2. Présentation des données

Mon travail porte sur une catégorie particulière d'acteurs sociaux: des étudiants

étrangers en séjour à Lausanne, et sur une catégorie spécifique de contextes et
d'interactions: des contextes et interactions non institutionnalisés, de l'ordre de la
conversation quotidienne. La plupart des exemples d'interaction étant empruntés

au contexte universitaire et impliquant des interlocuteurs natifs qui sont eux
aussi des étudiants, on dispose là d'un échantillon de situations a priori assez

égalitaires. Les différences socio-économiques entre natifs et non-natifs, sans

être inexistantes, sont au moins partiellement neutralisées. Cela devrait ainsi
mieux laisser apparaître les relations de place (DE PlETRO 1987, 1988), dans

lesquelles les acteurs d'une interaction interculturelle en pays étranger se

trouvent pris, avec ce que ces relations comportent comme incidence sur la

possibilité de développement d'un style interculturel.

Les données que les étudiants non natifs me fournissent depuis plusieurs
années m'ont amenée à la conviction que l'interaction interculturelle par
définition ne peut être égalitaire, en raison de la différence de savoir linguistique
et institutionnel et en raison du pouvoir symbolique détenu par la majorité.
L'asymétrie linguistique, même peu marquée, désigne en même temps qu'elle
constitue l'asymétrie au niveau social. D'autres linguistes, notamment DE
PlETRO (1987, 1988) ou ALBER & PY (1986) ont déjà mentionné ce point. Ce

que j'espère pouvoir montrer ici c'est que cette asymétrie sociale conditionne et

les lieux de malentendus, et la résolution de ces malentendus.

3. Les malentendus

J'analyserai les exemples de malentendus tels qu'ils m'ont été rapportés par les

non-natifs selon les perspectives suivantes:

90



3.1. la représentation des rapports avec la majorité

3.2. les marques de domination

3.3. les processus de gestion ainsi que leurs conséquences pour le

développement d'un style interculturel.

3.1. Certains malentendus sont rendus possibles par la représentation négative

que les locuteurs non natifs ont des rapports entre majorité et minorité à laquelle
ils appartiennent; cette représentation, dont il est difficile de dire à quel point
elle est constituée par les expériences interactives et à quel point elle résulte du

sentiment minoritaire, détermine l'interprétation que les locuteurs non natifs

vont donner d'un comportement linguistique qu'ils ignorent. Il est frappant de

constater que l'interprétation hostile s'applique en dépit des autres éléments
contextuels.

Les malentendus qui nous semblent significatifs de cet état de fait ont pour
premier exemple une forme régionale de salutation: la forme adieu.

Bien qu'attestée sur une grande partie du domaine gallo-roman (Suisse
romande mais aussi Haut-Jura, Savoie, Midi, Charente-Maritime, voir le
Dictionnaire des particularités lexicales contemporaines du français en Suisse

romande), la forme adieu comme forme de salutation employée pour aborder

quelqu'un au lieu de salut ou bonjour ou comme forme de salutation employée
en prenant congé de quelqu'un que l'on pense revoir dans un avenir proche à la

place de salut ou ciao, est moins connue que comme forme de salutation pour
prendre congé de quelqu'un qu'on ne pense plus revoir. Ainsi 3 étudiantes de

langue russe, italienne et albanaise, ont-elles toutes attribué un sens hostile à

cette forme qui leur était adressée: elles ont considéré que le locuteur exprimait
ainsi le souhait de ne plus les revoir.

Sans compter le fait que des atteintes aussi ouvertes de la face positive sont

tout de même assez rares dans les interactions en dehors d'une situation de

conflit, on soulignera que ces malentendus se sont produits dans un contexte qui
a priori ne devait pas favoriser une interprétation négative. Il s'agissait d'une

rencontre avec une amie de famille dans un cas et de l'entrée dans une salle de

séminaire à l'université dans les autres cas. Il me paraît significatif qu'au lieu
d'une situation d'ambiguïté créée par l'antagonisme apparent des indices de

contextualisation, toute une partie de ces indices ait été au contraire ignorée,
laissant place à une inférence simple: on veut que je parte. Cette inférence a été

induite par le sentiment d'exclusion qu'un individu peut ressentir par rapport au

groupe; ici ce sentiment était renforcé par le fait que le groupe d'étudiants

appartenait à la majorité.

91



Dans les langues de ces non natives, la forme adieu trouve un équivalent,
mais toujours avec le sens d'une salutation définitive à quelqu'un qu'on ne pense
plus revoir. La comparaison avec la langue source a ainsi facilité la
mésinterprétation, et on peut considérer que l'on a affaire à une sorte de transfert

négatif. En outre, les conditions sociolinguistiques d'emploi de adieu ne sont pas
clairement établies5 et donc pas facilement repérables par les non natifs.

Le transfert de la langue source et la variation sociolinguistique toutefois
n'expliquent pas à eux seuls le malentendu et n'enlèvent rien au rôle joué par la
représentation des rapports avec la majorité, comme le montrent d'autres

exemples.

On retrouve en effet cette même perception d'une attitude hostile dans

l'interprétation de certains thèmes d'ouverture de conversation (ou assertions de

salutation/ thèmes secondaires), notamment le thème du temps qu'il fait,
fréquent dans notre culture. Bien des non-natifs ressentent comme insultant
l'ouverture II fait beau aujourd'hui ou tout autre développement sur ce thème

(KlLANI-SCHOCH et al. 1992), parce qu'ils l'interprètent comme un indice de

mauvaise volonté interactionnelle. Il est remarquable que cette interprétation
hostile prévale chez des étudiants d'origine fort diverse: on s'attendrait tout à fait
à ce que les non-natifs évaluent négativement cette différence dans les

préliminaires conversationnels sur la base de leurs normes culturelles propres,
conformément à une attitude très commune consistant à juger l'autre comme
impoli parce que différent. On s'attend moins en revanche à ce que cette
différence soit comprise comme un signe de non- coopération, de rejet ou de

volonté d'en finir avec l'interaction. Cette préférence pour l'interprétation
hostile, à mon avis, s'explique à partir des rapports sociaux. Elle est fonction de

la représentation que les locuteurs non natifs ont de leurs rapports avec la

majorité. Ces rapports de toute évidence sont à caractériser en termes

hiérarchiques: le locuteur non natif vit une situation d'insécurité et d'infériorité
(objective et subjective) qui limite les sens possibles en contexte.

Même certains procédés phatiques ou captateurs destinés à s'assurer
l'attention de l'interlocuteur sont susceptibles d'être mal perçus s'ils sont
construits sur une métaphore inconnue de la langue source: l'énoncé "tu vois ce

que j'entends" est perçu par une étudiante russe comme une moquerie à son

égard, parce qu'en russe, vision et audition ne forment pas les bases de

métaphores pour la compréhension et l'expression linguistique.

5 Adieu s'emploie avec quelqu'un que l'on tutoie, préférentiellement avec quelqu'un de même sexe
(les femmes l'utilisent fréquemment mais je l'ai aussi observé entre hommes) et beaucoup
comme forme non réciproque de la part d'adultes à des enfants ou des jeunes.

92



3.2. Comme je l'ai dit plus haut, la perception du sentiment minoritaire est

nourrie ou au contraire corrigée dans les expériences interactives avec la

majorité. Il peut y avoir une forte variation individuelle à cet égard. De
nombreux travaux sur l'acquisition d'une L2 ont d'ailleurs insisté sur le rôle de

l'interaction et des processus de négociation conjointe pour l'apprentissage (voir
PY 1995, par exemple). Je voudrais cependant rappeler que l'attitude
pédagogique du locuteur natif a aussi son revers en ce qu'elle est l'occasion,
même indépendamment de tout sentiment xénophobe, d'affirmer une position
dominante; en d'autres termes elle permet d'exercer du pouvoir. Les récits de

mes étudiants montrent que le locuteur natif considère comme un droit et peut-
être même un devoir de corriger un non-natif en matière de politesse, quitte à

attenter à sa face positive. Nombre d'étrangers ont par exemple subi une leçon
de remerciement correspondant à la caricature d'un certain comportement
culturel: en Suisse on doit dire merci et le répéter.

Un des exemples de malentendu rapporté par une de mes informatrices
concerne l'expression verbale ou non verbale du remerciement. Le malentendu
s'est produit dans le cadre d'une relation amoureuse. Cette étudiante argentine a

été corrigée à plusieurs reprises par son ami suisse qui exigeait d'elle qu'elle

reprenne sous une forme verbale le remerciement qu'elle avait exprimé de

manière non verbale (par un baiser, un sourire, etc.). L'amoureux lui ordonnait
de dire merci pour la glace ou le café offerts

La dimension interculturelle de ce malentendu tient au caractère peu
acceptable du remerciement non verbal dans la culture du natif. Pour être

valable comme tel, le remerciement doit être verbalisé: la réalisation
linguistique est une condition stricte de réussite de l'acte de remerciement dans

la culture du natif. Cette condition est une condition éminemment culturelle.
C'est elle qui explique sans doute en partie les "chaînes" de mereis facilement
observables dans divers types d'interaction impliquant des natifs de cette culture.

La réaction du natif au malentendu relève en outre des rapports entre les

sexes. L'expression directe d'un ordre de remerciement (je veux que tu me dises

merci) viole les principes élémentaires de la politesse positive et négative
(BROWN & LEVINSON 1987). Elle n'apparaît généralement que dans une
relation d'autorité, telle la relation hiérarchique entre parents et enfants. Elle

peut donc aussi apparaître dans une relations entre homme et femme, où

l'asymétrie est parfois parallèle à celle de la relation parentale, de nombreux

travaux de sociolinguistique l'ont amplement démontré.

93



Cet exemple de malentendu permet, me semble-t-il, de bien illustrer le lien
entre la propension du locuteur natif à la pédagogie de la politesse et sa position
de pouvoir par rapport au non-natif, ici hypertrophiée par l'asymétrie des sexes.

Un autre exemple de l'ambiguïté de cette attitude pédagogique concerne
l'emploi du tutoiement et du vouvoiement. Le tutoiement raciste ou xénophobe
non réciproque est largement documenté. Certaines de mes étudiantes - et

l'asymétrie des sexes joue probablement à nouveau un rôle - ont eu à le subir
aussitôt qu'on eut repéré leur origine étrangère, par exemple comme infirmière
de la part de certains malades masculins. Mais l'exemple dont je veux parler ici
est pour ainsi dire plus subtil. Une étudiante hongroise6 pratiquait normalement
le vouvoiement avec une connaissance du quartier qu'elle rencontrait
régulièrement à travers les enfants. Cette personne était de même sexe et à peu
près du même âge, et échangeait le tutoiement avec une des amies de cette
étudiante, que celle-ci tutoie également. Or, à la suite d'une conversation dans

laquelle tout le monde se tutoyait, la non-native a commis un lapsus et par
mégarde tutoyé cette personne. La non-native s'est excusée. Son interlocutrice
native a alors enchaîné en lui disant qu'elle pouvait la tutoyer si c'était plus
facile pour elle.

Je ne discuterai pas ici l'intention certainement non malveillante de cette

personne, du moins à un niveau conscient, consistant à vouloir faciliter la

pratique du français à une non-francophone. On pourrait éventuellement y voir
un essai de réparation conversationnelle Mais cette attitude pédagogique était
humiliante à plus d'un titre pour la non-native: d'une part elle ramenait sa

compétence linguistique à un niveau bien inférieur de ce qu'elle était à l'époque,
d'autre part - en remotivant explicitement une forme solidaire sur une base

purement fonctionnelle, elle signifiait à son interlocutrice qu'elle excluait un

usage solidaire du tutoiement. En énonçant cette proposition, la native ne faisait

qu'affirmer sa position de supériorité, ce qu'a bien perçu la non-native qui n'a

plus jamais commis de lapsus dans l'emploi du vouvoiement à son égard7.

3.3. La manière dont les locuteurs non natifs vivent, perçoivent, réagissent et

dépassent les situations de malentendu a été moins étudiée que les sources de

malentendus. Une des raisons tient à la nature souvent inconsciente du problème
qui peut demeurer inaperçu ou mal localisable. Mais au sens où je le comprends

6 Le hongrois connaît la distinction entre le tutoiement et le vouvoiement mais a un système de
stratification du vous qui ne permet pas de correspondance directe avec le français.

7 A moins que le comportement de la native ne contienne le présupposé selon lequel une telle
proposition ne peut être formulée que si les conditions du tutoiement sont réunies (en
l'occurrence une sympathie suffisante), ce qui signifierait alors une position encore plus complexe
et ambiguë.

94



dans cette étude, le malentendu a été perçu puis identifié par le non-natif en tout
cas. J'ai donc demandé aux étudiants de reconstituer et d'analyser leurs réactions
à ces malentendus ainsi que les stratégies ou procédures auxquelles ils ont eu

recours pour éventuellement les résoudre. Cela dans la perspective de la
problématique du style interculturel mais aussi dans celle des conflits de droit et
de position sociale qui en déterminent l'émergence.

3.3.1. Une question actuelle est celle de savoir dans quelle mesure ces
malentendus sont verbalisés et résolus de manière interactive et dans quelle
mesure l'effort est surtout du côté du non-natif qui cherche à s'accommoder à un

nouveau style.

Pour résoudre un malentendu ou un problème dans l'interaction, le locuteur
dispose théoriquement de moyens variés, des stratégies d'évitement et de

dissimulation vis-à-vis de l'interlocuteur, jusqu'à l'interruption de l'interaction en

cours dans le but de signaler directement le problème. Ces différentes options
représentent des coûts et des risques variés pour la face et pour l'interaction
notamment. Leur choix dépend de divers facteurs dont la situation, le type-
d'activité, la relation avec l'interlocuteur ou la nature du problème. De façon
générale cependant, les malentendus qui concernent les normes d'interaction
sont rarement signalables explicitement au moment où ils se produisent, car un
tel signalement serait impoli: la politesse consiste à considérer le système

comme naturel, et interroger sur ses conventions revient à les relativiser. D'autre

part, le signalement du malentendu violerait aussi une maxime de conversation

(GRICE 1979): la maxime de relation qui prescrit de parler à-propos.

L'image dominante que mon corpus donne du locuteur non-natif est celle d'un
observateur silencieux, voire passif, qui cherche à s'accommoder à de nouvelles
conventions plus qu'à négocier, pour des raisons de politesse et surtout à cause
de sa position minoritaire.

Seules deux demandes de clarification apparaissent dans le corpus. Dans les

deux cas elles ont été rendues possibles par la nature intime de la relation entre
les interactants et par l'acte de langage orienté vers le non-natif. Il s'agissait
d'une requête et d'un ordre de remerciement d'une part (dans l'exemple de

l'amoureux réclamant son remerciement), d'une question de salutation d'autre

part: la question qu'est-ce que tu deviens. L'interprétation de cette question est

difficile pour de nombreux non-natifs qui la ressentent comme intrusive ou
comme présupposant la perception d'un changement négatif et visible chez eux
de la part du locuteur natif.

95



Ces tentatives de négociation ont eu des résultats différents: la première a

échoué puisque le locuteur natif n'a pas répondu mais a transformé ce qui n'était
d'abord qu'une requête en un ordre de remerciement. La seconde en revanche a

conduit à une reformulation: la question qu'est-ce que tu deviens a été reprise
en une question comment ça va et le dialogue a pu ainsi être poursuivi.

En ce qui concerne les autres malentendus du corpus, on observe non
seulement que le non-natif ne les signale pas au cours de l'interaction mais qu'il
ne semble pas non plus par la suite, hors interaction, solliciter l'aide du natif
pour trouver une explication. Il est frappant de voir que le non-natif n'essaie pas

d'agir de façon explicite sur la situation, comme s'il ne s'y sentait pas autorisé.

Par exemple il se laisse imposer le thème du temps sans chercher à proposer une

alternative, acceptant ainsi tacitement que l'orientation thématique soit prise en

charge par le natif (comme cela a déjà été observé, voir par exemple COLLETTA

1991, BREMER et al. 1996). Cette attitude de réserve, voire même de

soumission, est facilement compréhensible dans une première phase
d'observation. Mais elle semble avoir tendance à perdurer, ainsi que le montrent
les commentaires métalinguistiques des non-natifs qui insistent sur le fait qu'ils
s'habituent à ce nouveau style. Le processus de socialisation paraît être avant

tout un processus d'assimilation au sens de l'intériorisation de nouvelles normes,

je reviendrai sur ce point.

La résistance à des comportements interactifs considérés par le non-natif
comme impositifs apparaît aussi dans nos données, chez une étudiante russe qui
ne séjournait à Lausanne que pour un semestre. Les malentendus répétés en

interaction avec des natifs ont déterminé chez cette étudiante une attitude de

rejet et d'évitement. La brièveté du séjour, le statut de l'étudiante et son

appartenance à une culture forte sont pertinents pour expliquer cette attitude de

résistance; celle-ci évidemment est peu favorable au développement d'un style
interculturel. Mais nous allons voir que le désir ou l'effort d'adaptation ne le
favorisent pas nécessairement non plus.

3.3.2. Les sources principales de malentendus telles qu'elles apparaissent dans

les récits de mes étudiants concernent le plus fréquemment des séquences
conversationnelles à caractère stéréotypé. Il s'agit des diverses phases de la

séquence d'ouverture de conversation, des remerciements ou encore d'un
constituant régional de l'échange complimenteur: la réplique service au
remerciement après un compliment: ex. A: Tu as une jolie robe. B: Merci. A:
Mais service

96



L'essentiel des problèmes semble tenir dans la différence de

conventionnalisation en L2 et en Ll. En effet, le reproche qui nous est

couramment adressé à nous, natifs, par les non-natifs est celui de notre manque
de sincérité en conversation: par exemple, la réplique service, énoncée par le

complimenteur après le remerciement au compliment, en raison de son caractère

formulaire, semble mettre en question la condition de sincérité du locuteur, si

importante pour la réussite de l'acte complimenteur.

Bien que mes données ne recouvrent qu'une infime partie de l'expérience
interactionnelle et aient pu être influencées par les conditions de recueil de

l'information8, il me paraît néanmoins significatif que ce type d'exemple soit
remémoré et facilement évoqué. Les malentendus semblent donc se produire
prioritairement dans des séquences à fonction secondairement référentielle et

prioritairement relationnelle/ (qu'on les appelle à fonction phatique, homiléique,
etc.). Ces séquences sont comparables à des séquences de la Ll: la plupart des

malentendus consistent comme nous l'avons vu, en des phénomènes de transfert,
c'est-à-dire qu'ils procèdent tous de la comparaison et de l'assimilation du

fonctionnement en langue-cible au fonctionnement en langue-source.

L'importance des séquences stéréotypées et du transfert dans les malentendus

a des conséquences sur la question du rapport entre différence culturelle dans

l'interaction et risque de malentendu. Il apparaît, comme l'ont souligné déjà
quelques chercheurs (par ex. ELLINGSWORTH 1977, KASPER & BLUM-KULKA
1993), que plus les normes conversationnelles sont semblables, plus les

différences sont lourdes de conséquence parce qu'inattendues. En d'autres

termes, il n'y a pas de corrélation entre degré de différence culturelle et degré de

difficulté dans la communication. Il semble hardi de formuler des prédictions
sur cette base.

3.3.3. Vers quoi évolue la pratique du non-natif après le premier moment de

rejet Une phase d'observation plus ou moins longue permet le plus souvent
d'inférer le caractère général d'une norme conversationnelle et ainsi de

dépersonnaliser le problème. Le non-natif découvre que le comportement
différent n'était pas dirigé contre lui. Le temps est donc un facteur décisif dans le

processus d'accommodation. Cette phase d'accommodation, dans nos exemples,

s'accompagne ou est suivie de l'acquisition des nouvelles normes. Parfois un
entraînement volontaire renforce l'acquisition: une étudiante russe raconte

8 Ces étudiants ont lu divers travaux sur les malentendus interculturels centrés sur des exemples
similaires et s'en sont inspirés.

97



comment le matin en sortant de chez elle, elle se répète qu'elle doit dire bonjour,
comment ça va sans attendre de réponse référentielle.

La place et la relation que les nouvelles normes entretiennent avec celles de la

langue source à première vue ne permettent pas de constater le développement
d'un style interculturel. Il est remarquable au contraire que ces normes tendent à

se substituer à celles de Ll et même à interférer en Ll: plusieurs des étudiants

ont créé des situations de malentendus dans leur langue maternelle en pratiquant

par exemple des remerciements répétés dans des contextes familiers et affectifs
où ils sont normalement exclus (espagnol), ou en posant non référentiellement la
question ça va.

4. Conclusion

La problématique de la communication interculturelle en général, celle du style
interculturel en particulier ne semble pas pouvoir être considérée

indépendamment des positions et relations sociales dans lesquelles se trouvent
les acteurs sociaux, autrement dit sans tenir compte des rapports de force qui
s'exercent entre locuteur natif et non natif, entre majorité et minorité, dans les

interactions interculturelles.

J'ai essayé de montrer, dans la limite de mes données, que ces rapports
apparaissent comme fondamentalement inégalitaires et tendent plus à imposer le

style communicatif dominant qu'à développer un hybride intégrant deux types
de norme.

Le développement d'un style interculturel est certainement conditionné par la
force intégrative et par la dimension plus ou moins consensuelle de l'identité
locale. En d'autres termes, selon le contexte social du pays "d'accueil", l'effort
d'intégration peut se trouver en contradiction avec la possibilité d'un style
interculturel. Le modèle helvétique, par exemple, fondé sur l'équilibre fragile
d'une diversité originelle, et sur sa préservation, tend à rejeter toute nouvelle
diversité et exerce une pression consensuelle, bien plus forte que ce n'est le cas

de pays d'immigration comme Israël ou dans une moindre mesure les Etats-

Unis.

Le développement d'un style interculturel est également conditionné par le

prestige symbolique respectif des cultures en contact (au-delà même des valeurs

spécifiques attachées par l'individu): il faut rappeler, suivant la critique qui en a

été faite en anthropologie, que le relativisme culturel est un concept théorique
souvent inadéquat à décrire la réalité: "le principe du relativisme culturel ne

peut rien contre le fait de la supériorité sociale - à l'échelle planétaire - de

98



certaines cultures sur d'autres; " (GlRAUD 1993; 40). Certains locuteurs non
natifs sont donc irrémédiablement placés dans une position d'infériorité et
d'insécurité identitaire, quelle que soit la bonne volonté ou les efforts du natif

pour favoriser l'interaction interculturelle. Cette position d'infériorité détermine

principalement deux types d'attitude et de pratique linguistique: l'assimilation ou

la résistance totale. Mais elle laisse peu de chances au développement d'un style
interculturel qui nécessite une base égalitaire. Mes exemples ont montré que la

résolution ou le dépassement des malentendus tendaient à se réaliser dans le

temps par suppression de traits culturels.

Plutôt que le développement de styles interculturels, ce que l'on observe

aujourd'hui c'est les prémices d'un style standard international que les conditions
sociales font nécessairement correspondre à un style occidental hégémonique.
Par exemple l'évolution vers des questions de salutation non référentielles paraît

prendre une dimension internationale: en français on l'observe dans l'utilisation

par des locuteurs de moins de 30 ans de bonjour, ça va en situation formelle.

Pour ne pas terminer cet article sur une note trop pessimiste, j'aimerais
souligner le fait que l'approche de la communication interculturelle que j'ai
défendue ici, bien que critique, trouve des applications didactiques (voir aussi

GUENTHNER 1989). J'insisterai sur la nécessité d'ouvrir des cours sur la
communication interculturelle qui soient de véritables cours de linguistique ou

sociolinguistique appliquée, c'est-à-dire des cours qui dispensent les
connaissances conceptuelles sur le fonctionnement des interactions et sur les

dimensions de la variation. Leur objectif est de permettre aux étudiants
d'enrichir leur compétence métalinguistique avec un savoir de l'ordre du savoir-

analyser. En d'autres termes le but visé consiste à leur transmettre les moyens de

construire un plus grand nombre d'hypothèses interprétatives et d'inférences en

situation d'interaction.

Ces cours doivent s'adresser à des natifs et à des non-natifs, tant il est vrai que
les processus d'accommodation et de négociation dans les interactions
interculturelles ne fonctionnent pas unilatéralement, on l'a trop souvent oublié et
considéré que seuls les natifs occidentaux étaient capables d'adaptation. Un
travail de dénaturalisation des systèmes de conventions interactionnelles peut
s'exercer ainsi à double sens et rétablit un équilibre social que les non-natifs ne

connaissent pas toujours dans leurs interactions quotidiennes avec les natifs.
J'ose croire que le cours devient alors concrètement un lieu d'interactions
interculturelles qui a la particularité de thématiser l'interaction interculturelle.

99



Bibliographie
ALB ER, J.-L. & PY, B. (1986): "Vers un modèle exolingue de la communication

interculturelle: interparole, coopération et conversation", Etudes de linguistique appliquée
61, 78-90.

BLOOMAERT, J. & VERSCHUEREN, J. (eds.) (1991): The Pragmatics of Intercultural and
International Communication, Amsterdam, Benjamins.

Blum-Kulka, Sh., HOUSE, j. & KASPER, j. (1989): Cross-Cultural Pragmatics: Requests
and Apologies, Norwood, Ablex.

BOURDIEU, P. (1982): Ce que parler veut dire, Paris, Fayard.

Bremer, K., Roberts, C„ Vasseur, M.-T., Simonot, M. & Broeder, P. (1996):
Achieving Understanding: Discourse in Intercultural Encounters, London, Longman.

BROWN, P. & LEVINSON, S.C. (1987): Politeness, Cambridge, Cambridge University Press.

Camilleri, C. (1989): "La communication dans la perspective interculturelle". In
CAMILLERI, C. & COHEN-EMERIQUE, M. (ss. la dir. de), Chocs de cultures: concepts et
enjeux pratiques de Tinterculturel, Paris, L'Harmattan.

COLLETTA, J.-M. (1991): "La conversation "exolingue": quel objet quelles spécificités
quelles compétences en jeu ?" In RUSSIER, C., STOFFEL, H. & VÉRONIQUE, D. (éds.),
Interactions en langue étrangère, Aix-en-Provence, Publications de l'Université de
Provence, 95-106.

COUPLAND, N., GILES, H. & Wiemann, J. M. (1991): Miscommunication and problematic
talk, London, Sage.

DE PffiTRO, J.-F. (1987): "Dialogue de sourds ou communication Approche linguistique de
l'interculturel". In DEL VAL (éd.), Psychopédagogie interculturelle, Paris, 73-87.

De PIETRO, J.-F. (1988): "Conversations exolingues. Une approche linguistique des
interactions interculturelles". In COSNIER, J., GELAS, N. & KERBRAT-ORECCHIONI, C.
(éds.), Echanges sur la conversation, Paris, CNRS.

ELLINGSWORTH, H.W. (1977): "Conceptualizing intercultural communication",
Communication Yearbook I, 99-106.

FRANCESCHINI, R. (1996): ""Das, was man nicht beschreiben kann" (Bert) oder: die
Verführbarkeit der Interkulturalitätserklärung". In KOKEMOHR, R. & KOLLER, H-Ch.
(Hrsg.), "Jeder Deutsch kann das verstehen", Weinheim, Deutscher Studien Verlag, 72-93.

GILES, H. & WILLIAMS, A. (1992): "Accommodating hypercorrection: a communication
model", Language & Communication 12, 3/4, 343-356.

GlRAUD, M. (1993): "Culture", In Pluriel-Recherches, Cahier no. 1, Paris: L'Harmattan, 37-
45.

GRICE, P. (1979): "Logique et conversation", Communications 30, 57-72.

GUMPERZ, J. (1982a): Discourse strategies, Cambridge, Cambridge University Press.

GUMPERZ, J. (1982b): Language and social identity, Cambridge, Cambridge University
Press.

GUMPERZ, J. (1992): "Contextualization revisited". In AUER, P. & Dl LUZIO, A. (eds.). The
Contextualization ofLanguage, Amsterdam, Benjamins.

GUENTHNER, S. (1989): "Interkulturelle Kommunikation und Fremdsprachunterricht", Info
DaF 16, 4, 431-447.

GUENTHNER, S. (1993): Diskursstrategien in der interkulturellen Kommunikation, Tübingen,
Niemeyer.

HINNENKAMP, V. (1994): "Interkulturelle Kommunikation", Zeitschrift für
Literaturwissenschaft und Linguistik 93, 46-74.

100



KASPER, g. & BLUM-KULKA, Sh. (eds) (1993): Interlanguage Pragmatics, New York,
Oxford University Press.

KlLANI, M. (1989): Introduction à l'anthropologie, Lausanne, Payot.

KILANI, M. (1994): L'invention de l'autre, Lausanne, Payot.

KlLANI-SCHOCH, M. et al. (1992): "Il fait beau aujourd'hui". Contribution à l'approche
linguistique des malentendus interculturels, Lausanne, Cahiers de l'Institut des Langues et
des Sciences du Langage 2, 127-151.

PY, B. (1995): "Interaction exolingue et processus d'acquisition", Lausanne, Cahiers de
l'Institut de linguistique et des sciences du langage 7, 159-175.

WINKLN, Y. (1994): "Emergence et développement de la communication interculturelle aux
Etats-Unis et en France". In FALL, K., SlMEONI, D. & VlGNAUX, G. (ss.la dir.), Mots
représentations. Enjeux dans les contacts interethniques et interculturels, Paris,
Actexpress, 33-50.

101




	La communication interculturelle : malentendus linguistiques et malentendus théoriques

