
Zeitschrift: Bulletin CILA : organe de la Commission interuniversitaire suisse de
linguistique appliquée

Herausgeber: Commission interuniversitaire suisse de linguistique appliquée

Band: - (1986)

Heft: 44

Artikel: Erfahrungen mit der Fremde

Autor: Kummer, Irmela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erfahrungen mit der Fremde
Fragen an Texte von Ausländern zum Thema: Fremd in der Schweiz...

1. Vorbemerkungen

Montesquieu lässt zu Beginn des 18. Jahrhunderts eine kleine persische
Reisegruppe durch halb Europa fahren, längere Zeit in Paris stationieren
und ihre Eindrücke und Verwunderungen in Briefen aufnotieren.

Mit Erstaunen äussert sich beispielsweise der Perser Usbek über die
Angewohnheit der Pariser Schöngeister, sich in den Kaffeehäusern über so
höchst unwichtige Themen zu ereifern wie über einen alten griechischen
Dichter, der bereits seit über zweitausend Jahren tot ist: «Par exemple, lorsque

j'arrivai à Paris, je les trouvai échauffés sur une dispute la plus mince
qu'il se puisse imaginer: il s'agissait de la réputation d'un vieux poète grec
dont, depuis deux mille ans, on ignore la patrie, aussi bien que le temps de sa

mort.» (36. Brief). Wie lächerlich diese Dispute, wo es so viel wichtigere
Dinge auf der Welt gibt!

Sind es zunächst nur Auffälligkeiten des alltäglichen und gesellschaftlichen

Lebens, die Erwähnung finden, so werden gegen Ende der Reise, die
immerhin neun Jahre dauerte, auch die politischen Institutionen einer
genaueren Prüfung unterzogen. Als die Reisenden schliesslich Paris verlassen,

sind sie durchaus nicht mehr sicher, welche nun «die bessere der Welten»

sei, die des Orients oder die des Okzidents.
Aus der Perspektive der Fremden gelingt es Montesquieu, das politische

und kulturelle Klima Frankreichs kurz vor und nach dem Tod Ludwig XIV.
(1715) zu beleuchten und zu kritisieren. Es mag den damaligen Leser wenig
gestört haben, dass die Perser Montesquieus ihre Fremdperspektive eher
der Kenntnis der Philosophie eines Descartes, Fénelon, Bayle und Leibniz
verdanken als ihrem Orientalismus. Die Originalität des Einfalls wird den
Zeitgenossen entzückt haben: Ein fingierter Fremder betrachtet die eigene
vertraute Welt und lässt so Bekanntes gleichsam unvertraut und befremdlich

erscheinen.
Tatsächlich gelten die «Lettres persanes» (1721, 1754) im allgemeinen als

erstes Zeugnis des mit der Aufklärung einsetzenden Kulturrelativismus.
Zwei Jahrhunderte später charakterisiert der Soziologe Karl Mannheim

den Fremden als denjenigen, der den Absolutheitsanspruch der
Aufnahmegesellschaft fragwürdig erscheinen lässt; mit ihm erlebt die selbstzufriedene
Gesellschaft keine automatische Einfügung in ihre schablonenhafte
Ordnung. Der Zuwanderer, eigentlich ohne Absicht und allein durch sein
Anderssein, macht deutlich, was Mannheim «die Verdeckungsinstrumente

39



des Alltags» (1929: 43) genannt hat. Der Fremde trägt Spannungen in die

Gesellschaft, was zu seiner Ablehnung führt. Diese Ablehnung, so Max
Frisch, hat nicht die Verhärtung einer Ideologie, sondern ist eher ein
Reflex: «Das Fremde: was man, auch wenn man Vorzüge daran sieht, nicht
übernehmen kann und infolgedessen ungern vor Augen hat, weil es herausfordert

zur Selbstprüfung. Da ist man empfindlich, und es braucht wenig,
dass man, um sich die Selbstprüfung zu sparen, zu Verurteilungen übergeht:

Das Fremde als das Schlechte.» (Frisch 1966: 119).

Heute ist die Situation gegenüber der Zeit Montesquieus authentischer
geworden: Es gibt in der Bundesrepublik Deutschland bereits eine

«Ausländer- und Gastarbeiterliteratur» (vgl. H. Weinrich, I. Ackermann,
1984), deren Eigenständigkeit nicht mehr bestritten wird.

Allerdings hat sich auch der Typ des Fremden gewandelt: Er ist nicht
mehr nur der Reisende, der heute kommt und morgen geht, sondern der

Fremde, der heute kommt und morgen bleibt. Dennoch ist der Fremde in
unserer Vorstellung immer noch höchst unbestimmt. Wie erlebt er sein

Fremdsein? Welche Erfahrungen macht er, welche Gefühle und Empfindungen

hat er? Ist Fremdsein ein Zustand oder ein Prozess, der langsam in
Vertrautsein übergeht und wenn es so ist, welche Stationen zeichnen sich
dabei ab?

Das sind Fragen, auf die wir Antworten gesucht haben.

2. Ein literarisches Preisausschreiben

Es gehört zu einer Tradition der Universität, ungelöste Fragen durch die
Ausschreibung eines Wettbewerbs beantworten zu lassen. In diesem Sinne
handelte die Abteilung für angewandte Linguistik der Universität Bern, als
sie im Sommer 1984 ein literarisches Preisausschreiben1 lancierte, das sich

an Ausländer in der deutschen Schweiz richtete mit der Aufforderung, unter

dem Thema: Fremd in der Schweiz..., ihre Erfahrungen in deutscher
Sprache aufzuschreiben. In Erweiterung des berühmten Satzes von Max
Frisch kommentierte eine Teilnehmerin unser Vorhaben: «Ihr habt
Arbeitskräfte gerufen, und es kamen Menschen, die schreiben,» die von sich
erzählen möchten, die auf Zuhörer warten.

2.1 Was bedeutet in diesem Zusammenhang das Epitheton «literarisch»?

Es war sicher nicht unser Ehrgeiz, nun ein Schweizer Pendant zur
Ausländerliteratur in Deutschland zu stellen, vielmehr versuchten wir, mit dem

1 Die «Literaturkommission des Kantons Bern» sorgte für die finanzielle Unterstützung.

40



Hinweis «literarisch» jene psychologische Realität des Gefühls zu erreichen,

die sich im Schutz von Phantasie und Fiktion leichter aussprechen
lässt. Zum anderen wurde damit ein gewisser Gestaltungszwang
unumgänglich, der nur durch Distanznahme zum eigenen Erlebnis, zur Verarbeitung

von eigener Betroffenheit zu erfüllen war. Würde das gelingen, so
könnten die Texte durch ihre «literarische Qualität» umso leichter das Interesse

des Lesers erreichen, d.h. das so oft nicht stattgefundene Gespräch
zwischen dem Fremden und dem Einheimischen könnte, ohne dass eine
Vermittlungsinstanz dazwischentritt, nun endlich Realität gewinnen.

Die weitere Bedingung, die Texte in deutscher Sprache als fremder Sprache

zu verfassen, stellte eine ebenfalls nicht geringe Anforderung dar. Allerdings

spricht eine Beobachtung von H. Weinrich dagegen. Er geht davon
aus, dass gerade die Bedingungen der Fremdheit, denen der Ausländer
beim Gebrauch der fremden Sprache unterworfen ist, den Formbetrieb des

Schreibens nicht verhindern, sondern eher noch befördern (vgl. H. Weinrich

1982: 10).

2.2 Erste Ergebnisse

Auf unseren Aufruf in den wichtigsten deutschsprachigen Zeitungen der
Schweiz erreichten uns rund 120 Texte von 65 Einsendern, die 18 verschiedenen

Nationen angehörten. Die jüngsten Teilnehmer waren Schüler
zwischen 13 und 14 Jahren, der älteste Einsender war 63 Jahre alt. In den
biographischen Angaben finden sich die Berufe: Schüler, Student, Hausfrau,
Lehrer, Bibliothekar, Journalist, Verkäufer und einige wenige Arbeiter.

Die Teilnehmer kamen aus folgenden Ländern:

13 Italien 3 Spanien
11 Jugoslawien 2 Türkei
6 Tschechoslowakei 1 Belgien
5 USA 1 Brasilien
4 England 1 Finnland
4 Griechenland 1 Indien
4 Ungarn 1 Irland
3 Holland 1 Tunesien
3 Polen 1 UDSSR

Total: 65

Stellt man die Gründe zusammen, warum jemand als Ausländer in der
Schweiz lebt, so lassen sich fünf Motive erkennen:

41



- Man lebt in der Schweiz als Gastarbeiter, gezwungen durch die
wirtschaftliche Situation im eigenen Land. So die grosse Gruppe der Italiener
und Jugoslawen.

- Man gehört zur sog. «zweiten Generation». Ist als Kind von Gastarbeitern

in der Schweiz geboren oder hier in die Schule gegangen. Man fühlt
sich «eigentlich als Schweizer», wie es in den Texten immer wieder heisst.

- Als «Ausländerin» mit einem Schweizer Pass, so lässt sich der Status der
Ehefrauen beschreiben, die mit einem Schweizer verheiratet sind.

- Man ist Emigrant, ein politischer Flüchtling aus Ungarn, Polen, der
Tschechoslowakei.

- Man lebt nur vorübergehend in der Schweiz: als Student beispielsweise.

Die Erfahrungen mit dem fremden Land sind nun eng mit diesen
Voraussetzungen verbunden, sie färben die Einstellungen zu den Begebenheiten
des neuen Alltags.

Besonders die Aussicht auf eine mögliche Rückkehr ins eigene Land
bestimmen die Gefühle. Wo diese Aussicht versperrt ist wie bei den Emigranten,

erscheint die fremde Welt bedrohlich und bedrängend.
Anders bei den Studenten oder den Reisenden, die nicht gezwungen sind,

sich dem Schweizer Alltag einzufügen. Sie leben mit einer «reservatio
mentalis», die einer ästhetisch getönten Beobachter- und Zuschauerperspektive
gleichkommt. Aus dieser Position lässt sich der Reiz der Fremde noch am
ehesten geniessen.

Bestimmen wir die eingeschickten Texte abschliessend durch Eigenschaften

ihrer Textsorte, so sind der Ich-Bericht mit abwechselnd erzählerischen
und kommentierenden Passagen und das Gedicht mit kurzen, reimlosen
Zeilen am häufigsten vertreten, Geschichten mit einem Handlungskern,
szenische Spiele und Essays kommen ebenfalls vor, sind für unser Textkorpus

jedoch nicht typisch.

3. Überlegungen zu Fragen, worauf die Texte eine Antwort sind

Es war unser Ziel, die Erfahrungen mit der Fremde näher zu bestimmen,
wobei wir bei der Anlage des Preisausschreibens implizit davon ausgegangen

sind, dass Fremdheit als Selbsterfahrung eines wahrnehmenden Ichs
auftritt: Man fühlt sich fremd durch eigenes Erleben, empfindet sich als

der, der nicht zu denen da gehört, deren Reden und Tun einem nicht vertraut
sind.

Mit Alfred Schütz möchte ich zunächst eine Bestimmung der Begriffe
«Erlebnis und Erfahrung» versuchen: «Erlebnisse, denen das Ich seine

Aufmerksamkeit zuwendet, sind durch einen höheren Grad der Bestimmt-

42



heit und der Abgehobenheit des Erlebniskerns und durch höhere thematische

Stimmigkeit des Erlebnisauflaufs gekennzeichnet. Solche Erlebnisse,
in denen sich das Ich sozusagen fest engagiert, wollen wir Erfahrungen nennen.

Kurz: Erlebnisse heben sich im Bewusstseinsstrom ab; Erfahrungen
sind durch Aufmerksamkeit ausgezeichnete Erlebnisse.» (A. Schütz,
T. Luckmann 1984: 13).

In den vorliegenden Texten der Ausländer vermuten wir also
zusammengeschmolzene Erlebnisse, die zu Erfahrungen aufgestiegen und so dem
reflektierenden Bewusstsein greifbar geworden sind. Fremdheit erfährt eine
erste natürliche Bestimmtheit durch sein Antonym Vertrautheit: Das
Aufheben von alltäglichen Vertrautheiten löst Fremdheitsempfindungen aus.
Im folgenden werden einige Grundannahmen des alltäglichen
Selbstverständnisses herausgearbeitet, um von da aus zu spezifischen Fragen zu
kommen.

3.1 Das Alltägliche als das Vertraute

Alfred Schütz, Schüler von Husserl und Vertreter der verstehenden
Soziologie, emigrierte 1939 aus Deutschland und hat bis 1959, bis zu seinem
Tod, an der New School for Social Research in New York gelehrt. Diese
biographischen Daten sind keineswegs gleichgültig für die Wahl seiner
Untersuchungsthemen wie auch für seine Aussagen und Erkenntnisse.

Mit sensibler Intensität ist Schütz der Erforschung von Alltagserfahrungen

nachgegangen, wobei er vor allen Dingen zwei Grundannahmen
herausstellt, denen wir die Konstanz unserer Weltstruktur verdanken:

- Die erste Grundannahme besteht in dem unbefragten Vertrauen darauf,
dass die Welt, so wie sie mir bisher bekannt war, weiter so bleiben wird
und dass folglich, der aus meiner Erfahrung gebildete Wissensvorrat
sowie die Deutungsschemata weiterhin ihre Gültigkeit behalten werden.
Schütz bezeichnet diese Grundannahme im Anschluss an Husserl als

die Idealität des «Und-so-weiter.»

- Aus dieser ersten Annahme leitet sich die zweite Überzeugung ab: Frühere

erfolgreiche Handlungen können ohne weiteres wiederholt werden.
Korrelativ zum «Und-so-weiter» stellt sich die zweite Idealität des «Ich-
kann-immer-wieder» (vgl. A. Schütz 1979: 65).

Zu diesen Garanten unseres Sicherheitsgefühls kommen weitere Axiome,
die einer ebenso natürlichen wie naiven Lebenseinstellung entspringen. So

nehmen wir als gegeben und fraglos hin, dass neben uns Menschen existieren,

mit denen wir uns verständigen können. Nicht allein ein gemeinsames
sprachliches Zeichensystem ist dafür notwendig, sondern ebenso sehr auch
ein Vorrat an gemeinsamen Erfahrungen. Die Gemeinsamkeiten unserer

43



Erfahrungen finden nun eine ständige Bestätigung und Verfestigung in der
«Wir-Beziehung», einer für Schütz zentralen Voraussetzung. Schütz sagt
dazu: «Allgemein gesagt ist es also die Wir-Beziehung, in der sich die Inter-
subjektivität der Lebenswelt überhaupt ausbildet und kontinuierlich bestätigt.

Die Lebenswelt ist weder meine private, noch deine private Welt, auch
nicht die meine und deine addiert, sondern die Welt unserer gemeinsamen
Erfahrung.» (A. Schütz 1979: 97).

3.2 Die «Wir-Beziehung»

Die Wir-Beziehung ist nach Schütz charakterisiert durch «das Ineinander
von wechselseitig einander fundierender Blickwendungen auf das Bewusst-
sein des gegenüberstehenden Du.» Im Blick des Anderen, vergleichbar mit
einem in tausend Facetten geschliffenen Spiegel, von dem mein Ich im Bilde
zurückgeworfen wird, erkenne ich mein eigenes Selbst. Dieses Erfassen der

Erfahrung des anderen von mir ist ein konstitutives Element der Wir-
Beziehung, ja, es macht die Besonderheit der «umweltlichen sozialen
Beziehung» überhaupt erst aus. Da mir in der normalen face-to-face Situation,

von der Schütz ausgeht, mein Gegenüber in zeitlich-räumlicher
Gemeinsamkeit stets mit der grösseren «Symptomfülle» gegenwärtig ist als ich
mich selbst wahrnehmen kann, erfasse ich auch seine Einstellungen mit
grösserer Aufmerksamkeit. Der Andere ist präsent nicht allein durch das,

was er sagt, sondern ebenso sehr auch durch seine Bewegungen, seine
Mimik, seine Gesten, durch die Intonation und den Rhythmus seiner Rede und
deren Klangfarbe. Alle diese Zeichen stehen der Interpretation zur Verfügung.

Schütz kommt zu der Beobachtung, dass die wechselseitige Spiegelung

von grundlegender Bedeutung für den Sozialisierungsprozess ist (vgl.
A. Schütz 1979: 96).

Darüber hinaus ist die Wir-Beziehung der Ort, wo die erworbenen privaten

Deutungsschemata immer wieder überprüft, beziehungsweise modifiziert

werden: «Wenn es sich bestätigt, dass (der Andere) seine Erfahrungen
zumindest von solchen Gegenständen, die vor uns stehen, auf ähnliche Weise

auslegt wie ich, habe ich einen Ansatzpunkt dafür, dass seine Ausdrucksschemata

mit meinen Deutungsschemata jedenfalls für die meisten praktischen

Zwecke ausreichend übereinstimmen.» (1979: 97). Diese
Übereinstimmung wird immer wieder angestrebt und bildet somit die Basis unseres
Vertrautseins mit dem Weltausschnitt, in dem wir leben.

Versuchen wir nun, diese Gedankengänge in Beziehung zur Situation des

Fremden zu setzen, so ist festzustellen, dass seine Situation ebenso
gekennzeichnet ist durch den Verlust der Grundannahmen wie durch den noch
schwerwiegenderen Verlust der Wir-Beziehung. Damit ist das Fundament

44



der alltäglichen Selbstverständlichkeiten erschüttert. Die neue Situation
bekommt alle Züge einer Krisensituation, die eine naive Einstellung zum
Leben nicht mehr zulässt, sondern eine theoretische Haltung geradezu
erzwingt. Diese Distanznahme ist eine unabweisbare und schmerzhaft auferlegte,

die nur durch Annäherung und Anpassung gemildert werden kann.

3.3 Textbeispiel

Mit einem Textbeispiel aus unserem Korpus möchte ich den Vorgang des

Versetztseins aus vertrauter Welt in eine fremde Welt veranschaulichen. Die
heute in Basel lebende Journalistin Irena Brezna schreibt in ihrem Text
«Slowakische Fragmente»:

«Ich lebte als Kind in der Annahme, dass die Slowaken die echtesten Vertreter der
Menschheit seien und das Slowakische die natürlichste Sprache der Welt sei. A Ile
anderen Völker, nahm ich an, seien wie die Slowaken, nur sprächen sie erstaunlicherweise

anders. Die ovale Gesichtsform hielt ich für die einzig mögliche Gesichtsform, die

ungezwungene Direktheitfür das Menschliche an sich, die ständigen Temperamentsausbrüche

für den einzig möglichen Lebensstil, und Menschen, die kein Slowakisch
verstanden, schienen mir ausserirdische Wesen zu sein.

Die Erde war slowakisch, undsie drehtesich ruhig weiter. Mit dieser Philosophie kam
ich ziemlich lange aus, ohne dass sie jemand angezweifelt hätte.»

Der Zusammenbruch dieser ebenso natürlichen wie naiven Lebenseinstellung

wird im folgenden Textausschnitt geschildert:

«Die neue Welt war blank und glatt, sie wies keine vertrauten Ritzen und Spuren auf.
Jedes Gesicht und jedes Wort mahnten mich an neue Gesetze, denen ich mit Verachtung,

Misstrauen und Unwillen begegnete. Plötzlich war altes anders, die Körperformen

der neuen Menschen schmaler und härter, ihre Haltung beherrschter, die Körper
wie von einer inneren Achse gehalten, in unsichtbare und undurchdringbare Korsette
eingeschlossen. Die Seele dieser Menschen ergosssich zu meiner Verwunderung nicht
über die matschigen Strassen, ich konnte sie jahrelang nicht einmal erblicken, so
versteckt hausten sie hinter den Fassaden Bald schlug mein Erstaunen in blinde Wut

um: Warum sindsie nicht so wie wir? -fragte ich mich infassungsloser Intoleranz. Ich
wankte zwischen Hassund Ohnmacht. Alle Sinne wurden unbrauchbar... Der Boden
schwankte. Ich begriff: Heimat heisst Orientierung.»

3.4 Formulierung der Fragen

Die Texte zum Thema «Fremd in der Schweiz...» sind als Antworten auf die

Auflösung der alltäglichen Selbstverständlichkeiten anzusehen. Die erste
elementare Grunderfahrung ist die Orientierungslosigkeit. Daran möchte
ich auch den ersten Fragenkomplex knüpfen.

45



- Wie erlebt das Ich die fremde Situation? In welchen Bildern wird sie

gedeutet und bewältigt? Geben die Texte Hinweise auf den Verlust der «Wir-
Beziehung», auf die damit einsetzende Vereinzelung des Ichs? Welche

Gestaltungsformen werden gewählt?

- Folgerichtig daran anschliessend haben wir nach Prozessen der Anpassung

zu fragen: Der erste Schritt zur Anpassung, von Alfred Schütz etwas

vorsichtiger als «Annäherung» nach dem englischen «approaching»
bezeichnet, ist bereits vollzogen, wenn der Fremde mit Referenz auf die
Anderen sich selbst als Fremden begreift und seine Aussenseiterposition zu
verändern sucht. In der kühlen Sprache der Soziologie haben wir uns diesen

Prozess ungefähr folgendermassen vorzustellen: Die kulturellen
«patterns» der Aufnahmegesellschaft werden Schritt für Schritt in ihrer
Funktionsweise eingesehen und den eigenen mitgebrachten Verstehens-
und Handlungsschemata eingefügt, um schliesslich so zu einem
kohärenten Verhaltensstil zu kommen mit Deutungsschemata, die mit denen
der anderen übereinstimmen.

Wie nun werden diese Vorgänge aus der Sicht des Betroffenen erlebt
und empfunden, und ist die neuerworbene Vertrautheit eine andere als

die alte? Geht das Vertrautwerden wieder in eine zweite «naive und natürliche

Lebenseinstellung» über oder bleibt eine Warnung, die aus dem
Erleben der Relativität unserer Welten heraufdämmert?

4. Selbstwahrnehmung in der Fremde

4.1 Das Vereinzelte Ich

Exemplarisch auf die erste Frage möchte ich einige Gedichte als Antworten
zitieren, die jeweils mit etwas verschobener Perspektive auf den Verlust der
stabilisierenden Wir-Beziehung eingehen.

Der Spanier Ricardo Fernandez, 1950 in einem kleinen Dorf der spanischen

Provinz Léon geboren, kam mit 18 Jahren in die Schweiz, arbeitete
9 Jahre in Fabriken und Berner Restaurants und unterrichtet heute
Spanisch an einer Privatschule in Bern. Er schickte uns das Gedicht «Der
Emigrant»:

ausserhalb deines Landes
sind alte Türen Grenzen,
und du bist nicht mehr du,
sondern dein Pass ist du.

Da, wo einen niemand mehr kennt, der Zeugnis ablegt für das eigene Ich,
übernimmt der Pass, ein amtliches Schreiben, diese Funktion. An jeder Tür

46



muss nunmehr dieses Dokument vorgewiesen werden, das Dasein allein
genügt nicht mehr als Beweis für die Existenz, deshalb: Dein Pass ist du, der
Pass ist ich.

Das «Ausserhalb-sein» bleibt noch lange die gefühlte Existenzform, da
das «Innerhalb» des Ichs angefüllt ist mit Erinnerungen an die verlorenen
Vertrautheiten.

«Heimat» überschreibt der griechische Student X. Armyros sein
Gedicht, das die Zeilen enthält:

Ein Gedicht, Wörter da,

wo du hättest sein können,
wenn...
Wo ist die Heimat:
Sie ist
eine Sekunde, bevor du geboren bist,
versunken.
Seitdem
taucht sie immer wieder auf
durch zwei gegenüber stehende Augen,
aber immer
ein Millimeter ausserhalb
von Hier,
eine Sekunde ausserhalb
von Jetzt.

Die mit sich herum getragenen Erinnerungen lassen sich jedoch mit dem
neuen Koordinatensystem von Ort und Zeit nicht zur Deckung bringen.
«Ein Millimeter ausserhalb von Hier, eine Sekunde ausserhalb von Jetzt.»
Die beiden Welten sind nicht aufeinander beziehbar, mit resignativer Geste
wird das festgestellt:

«Es bleibt nur der Riss in der Luft
und darin eine rote Wolke.

Liebe? Sehnsucht?
Was kann man damit machen?
Höchstens
ein kleines Bilderbuch
aus der Heimat...»

Heimat und ihre beschworenen Bilder erstarren zur reinen Betrachtung,
kleinformatig in ein Bilderbuch gepresst.

In einem anderen Gedicht setzt sich Armyros mit den Forderungen des

Neuen auseinander, mit der Bewältigung der Fremde. Das Gedicht ist
überschrieben mit «Dann wird es gehen.» In immer neuen Imperativformen
werden alltägliche Verhaltensweisen diktiert:

47



«Gehe nächsten Samstag am Nachmittag in die Stadt,

kaufdir das Nötigefür die Woche:

Bauernbrot aus der Migros, Margarine, Waldhonig,
in der linken der Sack,
in der rechten die Zigarette...»

Einige Zeilen weiter heisst es dann:

«Jetzt musst du hart werden
und weich bleiben.
Wenn du hart geworden bist
und weich geblieben,
dann wird es gehen.
Ich meine, so wie der Stein

Weit vorne die Berge,

sanft unter der eingeschlafenen Sonne aufgelöst,
so musst du werden:
weich und hart
wie diese Berge,
dann wird es gehen (...)»

Die hier getroffenen Massnahmen finden in einem Oxymoron ihre
Bündelung: zu werden wie ein «weicher Stein.»

Die Erfahrung, sich in den Augen der Anderen als den eher unwillig
betrachteten Fremden gespiegelt zu sehen, wird in dem Gedicht des Spaniers
Vincent Escriba thematisiert:

«So zu sein wie eine Rose,

die Angst hat aufzublühn,
weil ihre Blätter nicht blutrot
wie deren Nachbars sind.»2

Versuchen wir, die in diesen Gedichten liegenden Antworten ohne ihr
ästhetisches Mehr noch einmal zu formulieren:

- Die Situation des «Ausserhalb-seins» führt zu der Verwirrung, dass das
naive Bewusstsein «Ich bin ich» aufgehoben wird zugunsten einer
Substitution «Der Pass ist ich».

- Der Fremde ist derjenige, der mit zwei Perspektiven lebt, die noch
schmerzhaft unkoordiniert nebeneinander bestehen. Die Bilder der
Erinnerungen drängen sich in das neue «Hier und Jetzt», bleiben aber immer
«einen Millimeter ausserhalb von Hier, eine Sekunde ausserhalb von

2 (Die Texte wurden nicht korrigiert.)

48



Jetzt». Erinnerte Vertrautheiten vermögen fremde Eindrücke zu mildern
und taugen doch nicht dazu, die neue Situation zu bewältigen. Die nicht
mehr funktionierenden Idealitäten des «Und-so-weiter» und «Ich-kann-
immer-wieder» müssen ersetzt werden durch bewusste Instruktionen:
«Gehe nächsten Samstag..., kaufe das Nötigste..., jetzt musst du hart
werden und weich bleiben...»

- Es besteht offenbar ein Unterschied zwischen dem subjektiven
Fremdempfinden und dem Bewusstsein, dass die Anderen in der «Wir-Bezie-
hung» mich als den Fremden erkennen und auch fixieren. Um sich
diesem Erkanntwerden zu entziehen, verzichtet man auf die volle eigene
Lebensentfaltung. «Zu sein wie eine Rose, die Angst hat aufzublühen..

.», weil sie im Aufblühen immer wieder ihre Andersartigkeit zeigen
würde. Doch mit dieser letzten Antwort deutet sich schon die Thematik
der Anpassungsvorgänge an, die wir später behandeln werden. Haben
wir zunächst Texte befragt, die das vereinzelte Ich in den Vordergrund
stellen, so soll jetzt auf die erfüllte oder unerfüllt gebliebene Wir-
Beziehung, auf das Phänomen der gegenseitigen Spiegelung eingegangen

werden.

4.2 Das Ich und die A nderen

Daniele Mazzoleni wurde 1962 in Bern geboren. Seinen Heimatort gibt er
mit Bergamo an. Er gehört zur sogenannten «zweiten Generation». In
seinem Gedicht spricht er das Schicksal dieser Generation an, die gleichsam
abseits «auf der Bühnenrampe ihrer Gettos» ihre Abenteuer spielt,
allerdings fehlen bei diesen Aufführungen die Zuschauer:

Wir leben von verbotenen Abenteuern
wie gute Rebellen aufder Bühnenrampe unserer Gettos,
sehen uns die Einheimischen ohne Beachtung,
wenn wir mit unserer Lebensart ihnen im Wege stehen,
richten sie den Zeigefinger auf uns

Zweimal nimmt Mazzoleni hier Bezug auf die Anderen, die Einheimischen:

Einmal in der Art wie sie die Fremden übersehen, nicht wahrnehmen,
ihnen keine Beachtung schenken, zum anderen wie sie ihn als Störfaktor
betrachten, der durch seine «Lebensart» den Automatismus des Alltags in
Unordnung bringt, der ihnen «im Wege steht».

Die von Alfred Schütz aufgezeigte Interpretation, in der Wir-Beziehung
die «Welt unserer gemeinsamen Erfahrung» anzusiedeln, in der es zur
Bestätigung von Übereinstimmungen, zu leichten Modifikationen von Deu-

49



tungsschemata, zur Spiegelung des Selbst im Anderen kommt, kann auf die
Beziehung Fremder und Einheimischer nicht übertragen werden. Die «Wir-
Beziehung» wird hier in ihrer Bestätigungsfunktion geradezu aufgespart.
Sie tritt nur in ihren negativen Spielarten auf als Nichtbeachtung oder in
verweisender, tadelnder Zuwendung. Das führt bei den Ausländern, besonders

der zweiten Generation, zu der Selbsteinschätzung:

«Wir wissen, dass wir anders sind.
Wir sind nicht das, was wir glauben,
Ob hier oder dort.»

Wir können dieses Fremdheitsempfinden auch als vermitteltes auffassen,

dem nicht mehr nur das eigene subjektive Erleben zugrunde liegt. Das
findet sich bestätigt in einer Aussage von Franco Supino, der 1965 als Sohn
neapolitanischer Eltern in Solothurn geboren wurde: «Manchmal fühle ich
mich hier nicht fremd, aber andere auferlegen mir, ich hätte mich hier
fremd zu fühlen.» «Die Schweiz ist mir nicht fremd, nur ich bin ihr manchmal

fremd,» heisst es in einem anderen Text.
Die Italienerin Giovanna Dal Pra kam als Gastarbeiterin in die Schweiz,

sie schreibt:

«Wir, dieAusländer, werden zum aktuellen Gesprächsthema. Man berichtet von unserer

Zunahme, unserer Abnahme. Wir kommen ab und zu in die Zeitung - es folgen
Diskussionen, Auseinandersetzungen, Vorschläge zur Bekämpfung dieses

Krankheitserregers. Ich wehre mich so gut wie möglich, versuche nicht zu beachten und bleibe

unter meinesgleichen.»

Das «Sich-wehren» wird hier artikuliert mit der letztlich doch ohnmächtigen

Geste, die Anderen, die Schweizer ebenfalls nicht wahrzunehmen. So

lebt man nebeneinander her, der Eine mit dem Anderen, der Einheimische
mit dem Ausländer, zwischen sich eine Mauer des Schweigens, des Missverstehens,

ohne eine Chance des Sich-Kennenlernens.
Es zeigt sich, dass die Wir-Beziehung und ihr Funktionieren an die

Voraussetzung gebunden ist, dass sich immer schon irgendwie Vertraute einander

zuwenden. Da, wo das nicht der Fall ist, tritt die Wir-Beziehung mit
ihrer exklusiven Kraft auf: Wir und die Anderen.

Auffällig an den zitierten Textstellen ist nun auch hier der Einsatz der
Wir-Formel: «Wir leben von verbotenen Abenteuern wir mit unserer
Lebensart wir wissen, dass wir anders sind wir sind nicht das, was wir
glauben Wir, Ausländer ...,» und schliesslich: «ich unter meinesgleichen

...» Hier tritt das Wir des Gettos auf den Plan mit der gleichen abgrenzenden

Funktion: Eine «Wir-Beziehung» wird gegen die andere ausge-

50



spielt, und da jede ihre eigenen Sicherheiten hat, kommt es nur zur
Gegenüberstellung als Bestätigung des Sich-Fremdseins.

5. Wege der Anpassung

Die Antworten der vorangegangenen Texte waren die einer Blockierung,
eines Verharrens in der Enge einer vertrauten Welt, die nur die Teilwelt einer
grösseren ist. Der Vorgang der Annäherung wird nicht vorangetrieben, weil
man Sicherheiten in der Wir-Beziehung einer kleinen Gruppe gefunden
hat, die zunächst als ausreichend betrachtet werden.

5.1 Selbstverleugnung und Tarnung

Es ist wohl das Schicksal der ausländischen Frauen, die ihren Männern als

Ehefrauen in die Schweiz gefolgt sind, sich der Ambivalenz von Anpassungen

besonders bewusst zu sein. In den Ich-Berichten dieser Frauen steht dieses

Thema im Mittelpunkt. Beinahe trotzig kommentiert die Engländerin
Elaine Lerf ihr Erleben, ausgedrückt im grammatischen Wechselspiel von
Aktiv- und Passivformen:

<(Und ich habe mich doch angepasst oder anpassen lassen, oder ich bin angepasst
worden.»

Anpassungsprozesse, soweit sie nicht unmerklich vor sich gehen, werden
noch am ehesten mit Lernschritten identifiziert:

«Ich habe gelernt, in der Wohnung mit einem leichten Schritt zu laufen, um die Nachbarn

vom unteren Stock nicht zu stören. Ich versuche täglich, mit leiser Stimme zu
sprechen, sonst kann es vorkommen, dass unsere Nachbarn aufder linken Seite zu viel
über uns wissen.

Heute ist mir völlig klar, warum mein Mann, wenn er um 12 Uhr nachts aufdie Toilette
geht, kein Wasser braucht: Er könnte die Nachbarn wecken.

Ich habe gelernt, nicht mehr so offen und temperamentvoll zu reden Wenn ich
einmal richtig wütend bin, rede ich lieber mit meinem eigenen Wandspiegel...»

Das Lernprogramm von Marisa Bonani-Zago entwickelt sich mit dem
Hinweis auf «die Nachbarn», es besteht aus Rücksichtsnahmen und
Verhaltensänderungen. Für jeden hörbar sind die dahinter stehenden Imperative:

«Sprich doch leiser, sei nicht so temperamentvoll, nicht so offen, wir
sind hier nicht in Italien...». Das Bild der Rose, die Angst hat aufzublühen,
taucht wieder auf. Nur im Selbstgespräch, mit dem eigenen Ich als Gegenüber,

wird etwas an ursprünglicher Wirklichkeit zurückgewonnen: «Wenn

51



ich einmal richtig wütend bin, rede ich lieber mit meinem eigenen
Wandspiegel.»

Wir merken hier, dass Fremdsein anstrengend ist, dass die fremde Umwelt

massregelnd auftritt. Anpassung in Form von Mimikry, dieser
Überlebensmechanismus ist aus der Tierwelt bekannt, so interpretiert die
Brasilianerin Rosangela Pinel de Freitas ihre Erfahrungen:

«Sofing meine Tarnung an. Eidechserisch. Ich musste mich anpassen und beliebt
machen, einfach unauffällig dasein (ja nicht laut aufder Strasse reden). Ich las keine
Gedichte mehr, hörte bloss noch ländliche Musik, widmete meine Kräfte und Fähigkeiten
der Aufgabe, die beste Hausfrau zu werden - mit Erfolg. Mit zu grossem Erfolg.»

Die übereifrigen Bemühungen führen in ein privates Fiasko: Der
Ehemann beobachtet die Verwandlung einer reizvollen Fremden in eine Schweizerin

und damit in etwas sehr Alltägliches und immer schon Bekanntes, das

führt zu Enttäuschungen:

«Er sass immer stiller da. Nichts verriet seine Gefühle. Ich hätte alles gegeben, diese

harte Schale zu zerschmettern, um endlich was Lebendiges herauszubekommen. Ich
möchte ihn wenigstens verletzen können. Er war unverletzbar. Übersehen wurde, dass

ich einfach nicht mehr die Frau war, die er geliebt hatte, vor lauter Anpassungsfähigkeit

Ich verliess ihn nach seiner Art: ohne Szene, ohne Gefühlsausbrüche, wortlos.»

Noch die Trennung geschieht in der Haltung der Mimikry: «Nach seiner

eigenen Art». Den Anpassungsvorgängen ist der Verlust des Ichs implizit.
Eine Form der stolzen Selbstverleugnung spricht sich in dem Text der

Spanierin Conchita Herzig aus:

«Mit meinen Kindern habe ich seit ihrer Geburt Deutsch gesprochen, was mir viele

Vorwürfe einbrachte, aber ich wollte nicht, dass sie dieselbe Qual wie ich durchmachen

müssen. In der Schule hatten sie nie Sprachprobleme, kein Mensch vermutete,
dass sie eine Ausländerin als Mutter hatten, und das war gut so.

Wenn ein Schüler schlecht in Deutsch ist und einefremdsprachige Mutter hat,
entstehen leicht Vorurteile. Der Grundfür dieses Ungenügen kann irgendwo anders

liegen, aber für den Lehrer ist es meist sonnenklar, woher das Übel kommt.»

Auch in dieser Antwort findet sich die Formel Anpassung gleich
Tarnung: «Kein Mensch vermutete, dass sie eine Ausländerin als Mutter hatten,

und das war gut so.»
In Bildern der Privatheit von Familie und Zweierbeziehung werden die

Anpassungsvorgänge gedeutet. Doch auch in der überwundenen Form
bleibt der Schmerz und das Verletztsein der Betroffenen spürbar.

52



5.2 Das Ende der Fremdheit

Was nun, so möchten wir fragen, steht am Ende aller Anstrengungen? Wird
als Belohnung der Zustand eines neuen Vertrautseins erreicht? Wie sieht
das Ende des Fremdseins aus?

Die Texte geben darauf zwei ganz verschiedene Antworten. Sie sollen hier
kurz aufgezeigt werden. Die Gewöhnung wird zitiert, die dem Fremdsein
die Schärfen nimmt, allerdings bleibt in das Bewusstsein eingeritzt, dass

irgendwann einmal eine Amputation stattgefunden haben muss.
So schreibt Franco Supino: «Ich habe mich an meinen Zustand gewöhnt.

Wie einer sich an eine Behinderung gewöhnen kann, zum Beispiel an einen
fehlenden Mittelfinger: Manchmal merke ich, dass ich nicht ganz normal
bin, nicht ganz wie ein Einheimischer.»

Die Engländerin Elaine Lerf, seit 1958 in der Schweiz verheiratet, deutet
rückblickend ihre Anpassung:

«Als selbständige Pfadfinderin habeich mir einen schmalen Dschungelweg durch das

bergige Binnenland Schweiz erkämpft. Nicht breit, aber mein eigener. Langsam habe
ich gelernt, wann meine englische Mentalität zu brauchen und wann sie zu verstecken

war.»

Sie beendet ihren Bericht mit der gleichnishaften Erzählung:

« Vielleicht bin ich wie ein Mensch, der mit einem Geburtsfehler leben muss.
Ein Mann mit einer Narbe im Gesicht entwickelt seine Persönlichkeit, findet eine

Freundin, eine Stelle. Wenn ein Mädchen ihn ablehnt oder erfür einen Job nicht
gewählt wird, denkt er: Wenn ich die Narbe nicht hätte...

Schwierig wird es allerdings, wenn die Möglichkeit auftauchte, die Narbe
loszuwerden.

Einerseits gut: Aber andererseits könnte er sich hinter nichtsmehr verstecken. Die
Narbe würde ihm fehlen. Die Narbe ist zum Freund geworden.»

Der Mensch mit der Narbe als der Fremde, der zwar eine Verwundung
davongetragen hat, aber dennoch gerade dadurch zu einer neuen Identität
gekommen ist.

Das Ende der Fremdheit ist charakterisiert durch Gewöhnung, durch das

Annehmen dieses Zustands im Bild einer Behinderung, die entweder nur
manchmal fühlbar wird oder aber mit der man paktiert hat: «Die Narbe ist
zum Freund geworden.»

Eine zweite und nun wesentlich weiter entwickelte Antwort gibt der Text

von Irena Brezna. In ihren «Slowakischen Fragmenten» zeichnet sie drei
Wege der Annäherung auf. Eigentlich sind es drei eindrucksvolle Bilder, die
mit einer ebenso brillianten wie präzisen Metaphorik ausgestattet sind. Ich
möchte die Textabschnitte hier vollständig zitieren:

53



«Drei Wege zeichneten sich vor mir ab. Der erste lief durch die von Bier, Wein und
Heimweh aufgedunsenen Gesichter meiner Landsleute in der Kneipe «Alpenrösli».
An Stelle von spitzigen Kieselsteinen und weichem Moos schritt ich über ihre mir so

vertrauten Grobheiten und kameradschaftlichen Zärtlichkeiten. Es verband uns der
Dunst, der aus unserer Heimat stieg. Unterirdische Leitungen, die zu den Schweizern
unterbrochen waren, waren hier intakt...

Das Verhältnis zu meinen Landsleuten wurde zunehmend das einer Ethnologin. Die
wenigen Exemplare diefrisch aus dem Ursprungsland kamen, beobachtete ich nüchtern

und aufmerksam, und doch wurde ich immer wieder in ihren Bann gezogen und
konnte für Momente in der vertrauten Sprache untertauchen. Das ewige Fremdsein

strengte an. Ich wollte mich ausruhen...
Der zweite Weg führte in fremde Gewässer, zur beherrschten Gestik, zum steifen

Rücken, zur verzweifelten Verleugnung seiner selbst.
Viele gaben sich einen Ruck und warfen sich ins Wasser. Baldbekamen sie als Belohnung

eine schützende Fettschicht undfroren nicht mehr. Sie krochen nicht mehr ans
Land zurück, denn sie wollten nur noch schwimmen, und wie alle Fische bedauerten
und verachteten sie die Landbewohner. Ihre Füsse wurden zu Flossen. Auch mirschien
das Wasser zuzurufen: «Du musst schwimmen, dich abhärten, auch dir wird es gelingen

die Wandlung zu vollziehen. Nur der Anfang schmerzt, bald verwächst dir die
Nase mit dem Kinn. Die Schuppen sind notwendig, verachte sie nicht, und die verletzlichen

Füsse brauchst du nicht. Spring!» Ich sprang und schwamm. Dasfremde Meer
war undurchsichtig, ich roch nichts mehr, ich fror undfror. Langsam aber machte ich

die warmen Strömungen ausfindig und das Meer bekam Balken.»
Der dritte Weg erscheint in einer Vision: «Ich habe eine Vision. Ich bin ein Pinguin.

Aufdem Land watschle ich, und im Wasser schwimme ich elegant. Und wenn ich friere,

drücken wirPinguine uns aneinander. Ich bewohnedas Wasser unddasLand. Mein
Traum bleiben die Lüfte. Ich schwinge die verkümmerten Flügel. Ich weiss, ich war
zum Vogel bestimmt. Ich will eine neue Art werden, denn ich muss es werden - das

Wasser und das Land werden mir zu eng. Das Darwinsche Gesetz gilt auch für mich.
Ich werde «Kosmopolita» heissen, aus der Gattung des «homo cosmopoliticus».

Aus dem amphibischen Wesen von Fisch und Landgänger schwingt sich,
die Grenzen der Lebensräume von Wasser und Erde überfliegend, das
Fabelwesen «Kosmopolita» empor.

Damit ist eine Spezies wiederentdeckt worden, die zu früheren Zeiten auf
unserer Erde schon heimischer war.

Gemeint ist die «Gattung» der Weltbürger, die sich ausgewiesenermassen
in das Zeitalter der Aufklärung zurückdatieren lässt.

Vereinzelt tauchte der Begriff bereits im 17. Jahrhundert auf, im 18.

Jahrhundert wurde er zum Schlagwort.
«Me velle civis esce totius mundi non civis oppidi,» mit diesen Worten

lehnte Erasmus von Rotterdam das Zürcher Bürgerrecht ab, das ihm Zwin-
gli grosszügigerweise verleihen wollte.

Steht am Ende des Fremdseins die Figur des Weltbürgers, der skeptisch
genug ist, sich auf kein neues Einhausen in der Fremde einzulassen, so liegt
darin der befreiendste Entwurf aller Anpassungsanstrengungen
überhaupt.

54



Gleich einer Synthese, in Aufhebung von zwei sich widersprechenden
Zuständen, arbeitet sich diese Idee als höhere Einheit heraus.

Zeichnen wir den Prozess, der dieser Entwicklung zugrunde liegt, noch
einmal nach. In der Textantwort Irena Breznas finden sich auch die schon
bekannten Antworten zusammengefasst.

Vor uns liegen die Wege mit ihren verschiedenen Annäherungsstadien:

Der erste Weg findet sein Ende bereits in der Kneipe «Alpenrösli». Hier findet

man den Schutz unter seinesgleichen, die alten Vertrautheiten: «Es
verband uns der Dunst, der aus unserer Heimat stieg. Unterirdische Leitungen,

die zu den Schweizern unterbrochen waren, waren hier intakt...» Es ist
das Ausruhen in der «Wir-Beziehung» der kleinen Teilwelt, das Eintauchen
in die vertraute Sprache.

Der zweite Weg wird eingeleitet durch Selbstverleugnung und Tarnung im
Lernen der beherrschten Gestik. Hier lag bereits die Antwortgrenze zuvor
zitierter Texte. Erst der «Sprung ins kalte Wasser» jedoch treibt die notwendigen

Metamorphosen hervor: Veränderungen die sich zu einer vollständigen

Verwandlung steigern. Aus dem Landbewohner wird ein Fisch.
Schmerzhaft genau stehen die einzelnen dazu nötigen Eingriffe vor

Augen: Die Flossenbildung, das Verwachsen von Nase und Kinn, die Schuppen

auf der Haut. Das fremde Wasser ist kalt: «Ich fror und fror».
Den Anfang dieses Weges ist auch der «Mann mit der Narbe im Gesicht»

gegangen, doch bleibt er dann stehen, lässt die Wunde verheilen und freundet

sich mit ihr an. Sein altes Sein wird nicht zu einem neuen.
Der dritte Weg ist zunächst der einer Vision, aber er ist gewählt in Freiheit,

nicht mehr unter Zwang. Er wird begangen mit dem stolzen Bewusst-
sein: «Ich bin Kosmopolita.» Dem kosmopolitischen Sein öffnen sich die
Lebensräume von Erde, Wasser und Luft, ihm eignet die Existenzform des
Überall-Zuhause-seins. Die Figur des Weltbürgers ersetzt die Figur des

Fremden.

5.3 Die Dimension des Komischen

In unserem Textkorpus findet sich eine Antwortmöglichkeit, die ich nicht
unterschlagen möchte, weil in ihr eine Qualität verborgen ist, die eine weitere

Perspektive auf das Thema eröffnet.
Literarisch gestaltet und mit der vis comica ausgestattet, spielt uns der

absurde Einakter von S. Serdian die Antwort nicht explizit in die Hand,
sondern sie vollendet sich erst in uns als die lachenden Empfänger einer
komischen Botschaft.

Es handelt sich hier um eine Antwort, die mit den Mitteln der Komödie
gegeben wird. Das szenische Arrangement ist kurz erzählt: Der türkische

55



Millionär Turgut Birinci sitzt in seinem Hotelzimmer irgendwo in der
Schweiz. Es ist Freitagnachmittag, genau fünf Minuten vor fünf Uhr. Der
Millionär greift zum Telefon, wählt eine Nummer und ist verbunden mit
Barbara Schübli, ihrerseits Telefonistin im Personalamt einer grossen
Bank.

Hier setzt der Dialog ein:

Frl. Schübli: Ja, Schübli, Generaldirektion. Sie wünschen?

Turgut B.: Guten Tag, Fräulein. Mein Name ist Turgut Birinci. Sie haben in der Zei¬

tung inseriert.
Frl. Schübli: Ja. Wie war doch der Name? Könnten Sie mal schnell buchstabieren?
Turgut B.: Das nicht gerade, aber ich schicke Ihnen gern meine Visitenkarte, falls

Sie an meiner Person Interesse zeigen. Ich kenne mich in diesen Dingen
schon aus, ich habe meine Erfahrungen gesammelt, und ich wäre
bereit.

Frl. Schübli: Ja, ja schon recht. Haben Sie eine Aufenthaltsbewilligung?
Turgut B.: Wenn Sie wünschen, jederzeit.
Frl. Schübli: So.

Turgut B.: Dürfte ich Sie etwas fragen?
Frl. Schübli: Ja.

Turgut B.: Ihr werter Name kommt mir irgendwie bekannt vor. Sind Sie nicht zu¬

fällig mit dem Bundes... hmmm, hmmm verwandt?
Frl. Schübli: Doch, ja.
Turgut B.: Wir sind nämlich zusammen aufeiner Reise gewesen. Er hat so gerne

Wasserfälle, das wissen Sieja auch, und ich konnte ihm einige echte
Naturwunder zeigen. Er ist ja ein sehr praktischer Mann

Frl. Schübli: Sie, Herr Ikinci...
Turgut B.: Birinci, wenn ich bitten darf.
Frl. Schübli: Ja, Herr Ikinci (spricht im Dialekt weiter). Sind Sie schon Schweizer?

Turgut B.: Wie bitte?
Frl. Schübli: (denkt kurz nach, spricht wieder Hochdeutsch)

Ich habe Sie gefragt, ob Sie Schweizer sind, Auslandschweizer oder so?

Turgut B.: Wenn Sie wünschen, jederzeit.
Frl. Schübli: Kommen wir also zur Sache. Die Chefin ist zwar abwesend, aber wir

beide...
Turgut B.: Bestimmt, Ihre Stimme ist mir sehr sympathisch, und wir haben ge¬

meinsame Bekannte.
Frl. Schübli: So, ja. Sie sind Schweizer oder Ausländer mit Aufenthaltsbewilligung.

Sie sprechen gut Schriftdeutsch. Sie haben auf internationaler Ebene
Erfahrungen gesammelt. Sind Sie verheiratet? Ist Ihre Frau Schweizerin?

Turgut B.: Wenn Sie wünschen, jederzeit.
Frl. Schübli: Also, das versteh ich nun nicht: Entweder sind Sie noch ledig oder aber

haben andere Vorstellungen von der Ehe... aber bitte schön, nicht hier
bei uns. Sind Sie also...

Turgut B.: Aber Fräulein, ist denn da nicht der Massagesalon «West-östlicher Di¬

wan»

56



Die Komik der Szene baut auf dem Missverständnis einer falschen
Telefonverbindung auf. Erst im letzten Augenblick wird auch der Leser ins rechte

Bild gesetzt, solange teilt er die Perspektive von Fräulein Schübli und
versucht, das Verhalten des Millionärs ins Schema des Normalen zurückzubiegen.

Wobei nur die gefliessentlich vorgebrachte Wendung «Wenn Sie
wünschen, jederzeit» in dieser Übertreibung Erstaunen und Argwohn erregt.

Dreimal wird sie eingesetzt und zwar immer dann, wenn die jedem ar-
beitssuchenden Ausländer bekannten Standardfragen, die über sein
Schicksal entscheiden, gestellt werden:

- Haben Sie eine Aufenthaltsbewilligung?
Wenn Sie wünschen, jederzeit.

- Sind Sie Schweizer, Auslandschweizer oder so?

Wenn Sie wünschen, jederzeit.
- Sind Sie verheiratet? Ist Ihre Frau Schweizerin?

Wenn Sie wünschen, jederzeit.

Nun verhält sich Fräulein Schübli als Angestellte des Personalamts ganz
normal. Auch der Millionär, der ja glaubt, mit einem Massagesalon
verbunden zu sein, reagiert im Rahmen dieser speziellen Textsorte durchaus

angemessen.
Es ist die Konstellation, auf die beide Gesprächspartner keinen Einfluss

haben, die den komischen Kollaps verursacht, der nur mit Lachen quittiert
werden kann. Wobei im Lachen ein Stück Wirklichkeit aufgedeckt wird, die
sich beschreibt in der stereotypen Formel «Wenn Sie wünschen, jederzeit.»

Hierin drückt sich die masslose Anpassungsbereitschaft eines Menschen

aus, der auf jegliche Eigenbestimmung verzichtet. In der vorliegenden
Szene lachen wir amüsiert, weil sich am Ende alles als ein Missverständnis
erweist, harmlos und banal.

Doch haben wir schon aus anderen Textantworten herausgelesen, dass

Anpassungen an die Fremde oft mit der Negation eigener Lebendigkeit
einhergehen. Der Druck von aussen macht den Menschen zu einer Marionette,
die, «Wenn Sie wünschen, jederzeit,» sich den jeweiligen Bedingungen
ebenso mechanisch wie geschmeidig fügt.

Insofern übersteigt die Komik dieser Szene die vorgestellte Situation und
verwandelt sich in Tragikomik, die ganz allgemein auf den Fremden und
auf sein verlorenes Ich verweist.

57



6. Schlussbetrachtungen

Welche Gedanken stehen am Ende unseres Dialogs?
Ausgehend vom Konzept Alfred Schütz haben wir Fragen formuliert,

die auf Erfahrungsweisen in der Fremde zielten. Die Textantworten werfen
kleine Schlaglichter auf Erlebnisaugenblicke im Prozess des Fremdseins.
Sie erhellen verschiedene Stellen einer Skala, die von erster Orientierungslosigkeit

und Irritation bis zum Vertrautwerden in der neuen Umgebung
reicht. In mehrfacher Gestalt werden uns die Antworten zugespielt: im
referierenden Ton des Berichts, in der Dimension des Gedichts, in reicher Meta-
phorik, im Komödienstil.

Auffällig ist das hohe Potential an Einfallsreichtum, Phantasie und
Produktivität, das vielleicht gerade - und nun möchte ich es positiv formulieren

- durch die «Chance des Fremdseins» entdeckt und freigesetzt wurde.
Da, wo Fremdheit in Alltäglichkeit übergeht, erstirbt nicht nur der
Orientierungsimpuls, sondern mit ihm auch das Bedürfnis zum Schreiben.

Wie Schreiben erlischt, darauf macht der Schriftsteller und Philosoph
Günther Anders in seinem Tagebuch aufmerksam. Nach jahrelanger
Emigration kehrt Anders nach Wien zurück und findet dort die Heimat
zunächst befremdlich: «Bemerkte beim Eintragen, dass ich das Tagebuch seit
zwei Wochen nicht angerührt habe. - Obwohl mir in diesen Tagen nicht
weniger Neues vor Augen und Ohren gekommen ist als in den Wochen zuvor.
Aber was ich sehe, sehe ich nicht mehr mit Tagebuchaugen. Vielleicht
deshalb nicht, weil mir die Chance der Fremdheit schon etwas abgeht. Der
Hauptgrund ist aber wohl der dass ich wieder in Gang komme. Und
wer in Gang ist, ist für den Zustandsbericht nicht der rechte Mann. - Völlig
verändert hat sich auch meine Reaktion auf das, was ich sehe. Nicht mehr
mit den Fragen, 'so ist das also'? und, 'warum ist es so'? antworte ich auf die
Reize, sondern mit der Frage: Welche Stellung habe ich dazu zu nehmen?»
(1985: 213). Jemand, der wieder «in Gang ist», stellt keine Warum-Fragen,
sondern nur solche, die seine Handlungen in der Wirklichkeit ordnen helfen:

Die theoretische Einstellung ist in eine natürliche übergegangen.
Es gilt, die Fremdheit als Chance zu bemerken und zu nutzen.

Universität Bern Irmela Kummer
CH-3012 Bern

58



Bibliographie (Auswahl)

Ackermann, I. (Hrsg. 1982): Als Fremder in Deutschland, München, dtv.
Ackermann, I. (Hrsg. 1983): In zwei Sprachen leben, München, dtv.
Ackermann, I. (1984): Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in der Aus¬

länderliteratur, in: Zs für Lit.-wiss. und Linguistik, Jg. 14, S. 23-39.
Anders, G. (1985): Tagebücher und Gedichte, München, Beck.
Frisch, M. (1967): Öffentlichkeit als Partner, Frankfurt, Suhrkamp.
Girtner, R. (1978): Kulturanthropologie, München, dtv.

Schütz, A. (1972): Der Fremde, in: Gesammelte Aufsätze II, Den Haag, S. 53-69.
Schütz, A. (1979, 1984): Strukturen der Lebenswelt, Bde 1, 2, Frankfurt, Suhrkamp.
Schütz, A. (21981): Der sinnenhafte Aufbau der sozialen Welt, Frankfurt, Suhrkamp.
Sommer, M. (1984): Fremderfahrung und Zeitbewusstsein, in: Zs für Philosophische For¬

schung, Bd. 38, S. 3-18.
Tiieunissen, M. (1977): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin, New

York, de Gruyter.
Weinrich, H. (1982): Vorwort zu: Ein Fremder in Deutschland, München, S. 9-11.

Weinrich, H. (1984): Gastarbeiterliteratur in der Bundesrepublik Deutschland, in: Zs für Lit.-
wiss. und Linguistik, Jg. 14, Heft 56, S. 12-22.

Weinrich, H. (1985): Wege der Sprachkultur, Stuttgart.

59


	Erfahrungen mit der Fremde

