
Zeitschrift: Bulletin CILA : organe de la Commission interuniversitaire suisse de
linguistique appliquée

Herausgeber: Commission interuniversitaire suisse de linguistique appliquée

Band: - (1986)

Heft: 43: Lehrmittel Deutsch : Neues über Lehrmaterialien Deutsch als
Fremdsprache - und wie man damit umgeht

Artikel: Grenzen der Lesbarkeit

Autor: Söring, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grenzen der Lesbarkeit

Über die Kunst des Versagens

Beda Allemann zum 60. Geburtstag

Nachdem Hans Blumenberg im Jahre 1981 noch einmal Die Lesbarkeit der
Welt statuiert und in der wandlungsreichen Verwendung der Buchmetapho-
rik deren Universalität (bis hin zur Entschlüsselung des genetischen Codes)
aufgewiesen hat', ist die Hoffnung belebt worden, als lasse sich alles entziffern

und verstehen, wenn man nur «richtig zu lesen» wisse. Die darin sich
artikulierende Zuversicht wurde und wird im Rahmen der Literaturwissenschaft

durch die Ende der 60er Jahre proklamierte, jedoch in ihrem Kern
auf die Frühromantik zurückgehende2 rezeptionsästhetische Forschungsrichtung

genährt, die sich ganz dem «Leser als Instanz» verschrieben hat.
Ich nenne hier nur die Namen von Hans Robert Jauss, Harald Weinrich
und Wolfgang Iser als Promoters und Exponenten einer Konjunktur, die,
wie es scheint, durchaus noch nicht abgeklungen ist'. Seither ist der für das

Zustandekommen des Dreiecks von Autor, Werk und Publikum konstitutive

«Akt des Lesens» Gegenstand besonderer theoretischer Zuwendung und
berechtigtes Thema vielfältiger Untersuchungen gewesen, wobei sich der

Bogen von der empirischen Literatursoziologie4 über poetologische
Reflexionen5 bis hin zur Enzyklopädie der Literaturwissenschaft spannt, die ihre
Gliederung «aus einer Analyse des Lesens» gewinnt6.

1 Vgl. H. Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt/M. 1981; vor ihm schon E. R.

Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern u. München "1973, Kap.
16: Das Buch als Symbol, S. 306-352 sowie E. Rothaker/W. Perpeet: Das «Buch der
Natur». Materialien und Grundsätzliches zur Metapherngeschichte, 1979.

2 Vgl. J. Söring: Zur poetischen Erfährung von Geschichtlichkeit, in: Probleme der
Literaturgeschichtsschreibung, hg. v. W. Haubrichs LiLi Beiheft 10), Göttingen 1979, S.

31-64; bes. S. 36ff.
3 H. R. Jauss: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft (1967), in:

Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt/M. 1970; ders.: Der Leser als Instanz einer
neuen Geschichte der Literatur, in: POET1CA 7, 1975, S. 325-344; H. Weinrich: Für eine

Literaturgeschichte des Lesers (1967), in: Methoden der deutschen Literaturwissenschaft,
hg. v. V. ZmegaL, Frankfurt/M. 1971, S. 325-339; W. Iser: Der implizite Leser. Kommuni-
kalionsformen des Romans von Bunyan bis Beckett, München 1972; ders.: Der Akt des

Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung, München 1976.

4 Vgl. N Groeben: Rezeptionsforschung als empirische Literaturwissenschaft. Paradigma -
durch Methodendiskussion an Untersuchungsbeispielen, Kronberg/Ts. 1977.

5 P. Bichsel: Der Leser. Das Erzählen. Frankfurter Poetik-Vorlesungen, Darmstadt u. Neuwied

1982.

6 K. Weimar: Enzyklopädie der Literaturwissenschaft, München 1980; hier: S. 26ff.

189



Was in solchen Bemühungen freilich unbefragt bleibt, ist die
Selbstverständlichkeit, mit der man die Möglichkeit von so etwas wie Lesen und
Lesbarkeit und - ineins damit - auch die Verstehbarkeit des Gelesenen ohne
weiteres zugestanden sein läßt: eine Unterstellung, die allerdings einer

Grundbedingung jeder Schriftkultur Rechnung trägt und daher sogar die

Etymologie auf ihrer Seite hat. Denn was heißt «lesen» zunächst und
zuerst? Wenn wir auf der Suche nach einer vorläufigen Antwort Tacitus und
nicht Ludwig Wittgenstein konsultieren, der «zum Lesen nicht das
Verstehen des Sinns des Gelesenen» rechnet, sondern darunter - ganz mechanisch

- «die Tätigkeit» begreift, «Geschriebenes oder Gedrucktes in Laute
umzusetzen»7, dann geraten wir auf eine erfolgversprechende Spur. In
Kapitel 10 seiner Germania berichtet Tacitus über «Vorzeichen und Losorakel»
bei den Germanen: «Sie schneiden von einem fruchttragenden Baum einen

Zweig ab und zerteilen ihn in kleine Stücke», wofür sich offenbar - in
Parenthese sei es bemerkt - das Buchenholz besonders geeignet hat, weshalb
wir bis heute von «Buchstaben» sprechen; diese kleinen Buchenstäbe «machen

sie durch Zeichen (d.i. Runen) kenntlich und streuen sie planlos und
wie es der Zufall will auf ein weißes Laken. Dann (hebt) der Stammespriester

nacheinander drei Zweigstücke auf und deutet sie (interpretatur)
nach den vorher eingeritzten Zeichen»8.

Diese Sätze beschreiben nichts anderes als den Vorgang des Lesens in
seinem ursprünglichen Zusammenhang. Er artikuliert sich in den drei
Momenten des Auswählens, Sammeins und Deutens. Lesen wäre das auswählend

sammelnde Aufheben und Entschlüsseln ausgestreuter Schriftzeichen
durch besonders dazu Berufene, also Lese-Kundige, die bisweilen mit Eifersucht

und oft genug bloß zur Erhaltung ihres Machtinteresses über ihr
Privileg wachen. Denn dem Schriftgelehrten als dem interpres kommt es zu,
das in den Zeichen verborgene Wissen: ihren Sinn, den Lese-Unkundigen
auslegend zu vermitteln, indem er «die Runen enträtselt», das aber heißt:
das Fremde in eine vertrautere Form der Verständlichkeit übersetzt und
damit erklärt. Das englische «read» hat bis heute diesen «interpretierenden»
Zug des Lesens bewahrt, insofern es «das Erraten der Runenzeichen» als

seine ursprüngliche Bedeutung durchschimmern läßt9. Was aber «erraten»
werden muß, erschließt sich uns leichter über die Etymologie von griech.
Léyeiv (lat. legere), mit dem das deutsche Wort «lesen» bekanntlich wurzel-

7 Vgl. L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1971, S. 99
156.).

8 Vgl. Tacitus: Germania, bearb. v. F. Eckstein, Bamberg 1953, S. 17; sowie dass., Übers.,
Erl. u. Nachwort v. M. Fuhrmann, Stuttgart 1971, S. 9.

9 Vgl. F. Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, bearb. v. W. Mitzka,
Berlin !01967, S. 436f. (lesen) sowie s. 106f. (Buch und Buchstabe).

190



verwandt ist. Es ist der Logos: der den willkürlichen Zeichen eingeschriebene

Bedeutungs- und Sinngehalt, den es im Auflesen zu erwecken, zu vernehmen

und zu verstehen gilt.
Diese Feststellung stößt uns auf einen zentralen Sachverhalt, den man in

Anlehnung an Jacques Derrida oder Gilles Deleuze die «logozentrische
Prämisse» des Lesevorgangs nennen könnte10. Überall und immer dann, wo
und wenn gelesen wird, ist je schon vorausgesetzt, daß es etwas zu entziffern
und zu verstehen gebe. Jeder noch so undurchsichtigen schriftlich fixierten
sprachlichen Verlautbarung wohnt von Seiten des Lesers die Erwartung
inne, daß sie - bei entsprechender Anstrengung - ihr Geheimnis preisgibt.
Die Hypothese der Bedeutungshaltigkeit alles schriftlich Fixierten, d.h. seine

prinzipielle Lesbarkeit, ist aber nur ein Reflex der vielfach bezeugten
Überzeugung, daß unsere Welt im ganzen vom Logos getragen und durchwaltet

werde. Das Wort, der Logos, hat nicht nur die Schöpfung hervorgerufen,

sondern ist auch in dem Sinne für uns «Fleisch geworden», daß wir in
allem Seienden den verborgenen Logos lesend auffinden zu können meinen.

So hat sich z.B. Novalis im Allgemeinen Brouillon der Jahre 1798/99,
seiner Materialsammlung für eine «Enzyklopädistik», vermerkt, daß
«überall eine grammatische Mystik zum Grunde (liege) - die sehr
leicht das erste Erstaunen über Sprache und Schrift erregen konnte.» - « Der
Mensch spricht nicht allein - auch das Universum spricht - alles spricht -
unendlicheSprachen», die an den «Signaturen» der Dinge": den signaturis
rerum, wie es bei Jakob Böhme unter Anspielung auf Paracelsus heißt12,

vernehmlich abgelesen werden können. Entsprechend kann zu Beginn der

Lehrlinge zu Sais von jenen «wunderlichen Figuren» die Rede sein,

die zu jener großen Chiffernschrift zu gehören scheinen, die man überall, auf Flügeln,
Eierschalen, in Wolken, im Schnee, in Krystallen und in Steinbildungen, auf gefrierenden

Wassern, im Innern und Äußern der Gebirge, der Pflanzen, der Thiere, der
Menschen, in den Lichtern des Himmels, auf berührten und gestrichenen Scheiben von
Pech und Glas, in den Feilspänen um den Magnet her, und sonderbaren Conjuncturen
des Zufalls, erblickt. In ihnen ahndet man den Schlüssel dieser Wunderschrift, die

Sprachlehre derselben;

d.h. jene mystische Grammatik, in der sich der Logos des Weltalls artikuliert;

ein Logos jedenfalls, der sich dechiffrieren läßt, wenn man nur, wie

10 Vgl. J. Derrida: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976; G. Deleuze: Proust
und die Zeichen, Frankfurt /M., Berlin, Wien 1978.

11 Vgl. Novalis: Schriften, hg. v. R. Samuel in Zusammenarbeit mit H.-J. Mähl u.
G. Schulz, 3. Bd., Stuttgart 1968, S. 267f. (138. u. 143.).

12 Vgl. G. Wehr: Jakob Böhme in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg

1971, S. 11.

191



der «Lehrer» in Hardenbergs Prosafragment «die Züge zu versammeln
(versteht), die überall zerstreut sind. Ein eignes Licht entzündet sich in
seinen Blicken, wenn vor uns nun die hohe Rune liegt, und er in unsern Augen
späht, ob auch in uns aufgegangen ist das Gestirn, das die Figur sichtbar
und verständlich macht»'3. Unsere Frage wird sein, ob die hier unterstellte
«prästabilierte Harmonie» von Schrift, Lesen und Verstehen seither nicht
empfindlich gestört, ob also jener «Accord aus des Weltalls Symphonie»,
um mit Novalis zu sprechen14, nicht in den Mißklang mißverstehender
Diskordanz übergegangen ist.

Davon jedoch und vorerst abgesehen hat die Analyse des Lesevorgangs
an seinem anfänglichen Ort einen Zusammenhang aufgewiesen, der das
Lesen als Thema, insbesondere die aus ihm sich herleitende Frage nach der
Lesbarkeit wie deren Grenzen, von vornherein in einen hermeneutischen
Horizont rückt. Daß eppr|veüeiv das griechische Äquivalent von lat. inter-
pretari, der éppruavsûc; mithin jener Dolmetsch ist, der «einen Sinnzusammenhang

aus einer anderen 'Welt'», der Welt des göttlichen Wissens, «in
sterbliche Sprache und Verständlichkeit» überträgt15, sei hier nur am Rande

vermerkt. Seinem wesentlichen Begriff nach erschöpft sich Lesen deshalb
nicht im mühsamen Buchstabieren und Entziffern von Schriftzeichen,
sondern ist - unabhängig vom jeweiligen Lese-Subjekt - sei es der einfache
Leser, der Stammespriester oder der Götterbote Hermes selber - eine Methode

auslegender Sinn-Vermittlung und verstehender Sinn-Aneignung, wobei
ich die erschwerende Frage, was wir uns zuletzt wirklich aneignen: das
Andere und ganz Unbekannte oder doch nur das Andere unserer selbst und
daher längst Bekannte, lieber auf sich beruhen lassen möchte, da uns eine

Erörterung der Anamnesislehre zu weit vom Ausgangspunkt abführen würde.
Immerhin hatte schon Schiller die kantische Restriktionsthese auf den Akt
des Lesens angewendet und Goethes beschwingtes Geständnis an Charlotte
von Stein: «Wie lesbar mir das Buch der Natur wird kann ich dir nicht
ausdrücken, mein langes Buchstabieren hat mir geholfen»16, mit dem folgenden,

die Grenzen des «menschlichen Wissens» markierenden Epigramm
deutlich in Zweifel gezogen:

13 Vgl. Novalis: Schriften, hg. v. P. Kluckhohn u.R. Samuel unter Mitarbeit v. H. Ritter u.
G. Schulz, rev. v. R. Samuel, 1. Bd., Stuttgart 1977, S. 79.

14 Ebd.
15 Vgl. Artikel «Hermeneutik», in: HWP 3, Sp. 1061ff.
16 Goethe an Charlotte von Stein, 15. Juni 1786 Werke, hg. v. E. Beutler, XVII I, S. 931).

192



Weil du liesest in ihr, was du selber in sie geschrieben,
Weil du in Gruppen fürs Aug ihre Erscheinungen reihst,
Deine Schnüre gezogen auf ihrem unendlichen Felde,

Wähnst du, es fasse dein Geist ahnend die große Natur1'

Was wir diesem Einwand entnehmen müssen, ist doch wohl dies, daß die

hypothetische Sinnbestimmtheit oder Bedeutungshaltigkeit des Seienden
im ganzen wie der Schriftzeichen im besonderen deren mögliche Entzifferung

als Sinn-Aneignung durch Sinn-Verleihung vorzeichnet. Denn: Verstehen

als die spezifische Erkenntnisabsicht gegenüber solchen Schriftzeichen
hat diese - im Interesse ihrer Auslegung - immer schon als Sinngebilde
entworfen, d.h. ihnen vorgängig intentionalen Sinn verliehen. Die «objektive
Verbindlichkeit» eines solchen Sinn-Entwurfs braucht deshalb gleichwohl
nicht in Frage zu stehen. Zumindest dann nicht, wenn man, wie Novalis
oder Hegel, in allem, also auch im Lesenden, den gleichen Logos am Werke
sieht. Die kurze Wechselrede Heinrichs von Ofterdingen mit dem Arzt
Sylvester aus dem zweiten, Fragment gebliebenen Teil des Roman-Projekts von
Novalis mag dafür als Beleg einstehen:

«Also wäre der Sinn ein Antheil an der neuen durch ihn eröffneten Welt selbst? Man
verstünde die Sache nur, wenn man sie hätte?»
«Das Weltall zerfällt in unendliche, immer von größern Welten wieder befaßte Welten.

Alle Sinne sind am Ende Ein Sinn. Ein Sinn führt wie Eine Welt allmälich zu allen
Welten.»'*

So oder so bleibt das Lesen jedoch ein Verfahren, das man einüben und
repetieren muß, um es beherrschen zu können. Daran hat auch Nietzsche in
der Vorrede seiner «Streitschrift» Zur Genealogie der Moral keinen Zweifel
gelassen, wenn er im Blick auf die «Schwierigkeit» der «aphoristischen
Form» seines Denkens schreibt:

Ein Aphorismus ist damit, daß er abgelesen ist, noch nicht «entziffert»; vielmehr
hat nun erst dessen Auslegung zu beginnen, zu der es einer Kunst der Auslegung bedarf.
Ich habe in der dritten Abhandlung dieses Buchs ein Muster von dem dargeboten, was
ich in einem solchen Falle «Auslegung» nenne - dieser Abhandlung ist ein Aphorismus
vorangestellt, sie selbst ist dessen Kommentar. Freilich tut, um dergestalt das Lesen als

Kunst zu üben, eins vor allem not, was heutzutage gerade am besten verlernt worden ist

- und darum hat es noch Zeit bis zur «Lesbarkeit» meiner Schriften -, zu dem man
beinahe Kuh und jedenfalls nicht «moderner Mensch» sein muß: das Wiederkäuen..

17 Vgl. Schiller: Sämtliche Werke, hg. v. G. Fricke u. H.G. Göpfert, Bd. 1, S. 245f.
18 (Anm. 13), S. 331.
19 Vgl. F. Nietzsche: Werke, hg. v. K. Schlechta, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1976, Bd. II,

S. 770. Stellennachweise künftig mit Band- und Seitenzahl dieser Ausgabe im laufenden
Text.

193



das Wiederkäuen und wiederholte Lesen also, und wenn nicht das wiederholte,

so doch das «lento» Lesen als das Geheimnis jener «unvergleichlichen

Kunst» (II 1231), die für Nietzsche als den «Lehrer des langsamen
Lesens» (I 1016) zu den «Voraussetzungen einer gelehrten Kultur» (II
1230f.), insbesondere aber der Philologie als jener «ehrwürdigen Kunst»
gehört,

welche von ihrem Verehrer vor allem eins heischt, beiseite gehn, sich Zeit lassen, still
werden, langsam werden -, als eine Goldschmiedekunst und -kennerschaft des Wortes,

die lauter feine vorsichtige Arbeit abzutun hat und nichts erreicht, wenn sie es nicht lento

erreicht. Gerade damit ist sie aber heute nötiger als je, gerade dadurch zieht sie und
bezaubert sie uns am stärksten, mitten in einem Zeitalter der «Arbeit», will sagen: der

Hast, der unanständigen und schwitzenden Eilfertigkeit, das mit allem gleich «fertig
werden» will, auch mit jedem alten und neuen Buche: - sie selbst wird nicht so leicht

irgend womit fertig, sie lehrt gut lesen, das heißt langsam, tief, rück- und vorsichtig, mit

Hintergedanken mit offengelassenen Türen, mit zarten Fingern und Augen lesen... (I
1016).

Ein Plädoyer, dem man nicht kräftig genug Nachdruck verleihen kann -
angesichts der heute gängigen, mitunter als Notbehelf unumgänglichen
Praxis des diagonalen Lesens, das durch entsprechende Schnell-Lesekurse
kommerziell gefördert wird.

Diese betrübliche, vom beschleunigten Gang der Zivilisation erzwungene

Entwicklung ist aber nur ein Indiz mehr für den statistisch erwiesenen -
in einem umgekehrt proportionalen Verhältnis zur steigenden Buchproduktion

stehenden - Rückgang der Lesekultur, die einer zunehmenden
Visualisierung der Welt auf dem Bildschirm weicht, der zum magischen Quadrat

einer Vortäuschung von Realität und damit tendenziell zum Instrument

der Manipulation im jeweiligen Herrschaftsinteresse geworden ist.
Jede Option für die Literatur und das Lesen im herkömmlichen Sinne ist
daher im Angesicht fortschreitender Verkabelung und Vernetzung von
ohnmächtiger Resignation nicht frei. Ihm haftet sogar der Ruch des Archaischen

an. Wer schöne Literatur liest, d.h. wirklich und nicht aus
Zerstreuungssucht oder als Einschlafdroge liest, scheint aus einer Zeit herüberzureichen,

deren Gangart von der unserer sich überstürzenden Gegenwart
grundverschieden ist. Wer liest und natürlich erst recht: wer schreibt, steht

zum präzipitierenden Weltgang gleichsam quer. Lesen, der Umgang mit
Literatur ist eine Art von Weigerung, vielleicht sogar von Verweigerung, sich
dem Leerlauf des öffentlichen Getriebes bruchlos anzuschmiegen.

Wir müssen uns die Situation des lento Lesenden einmal vor Augen führen,

um zu begreifen, wie unzeitgemäß diese Tätigkeit, am Standard der
modernen Industriegesellschaft gemessen, ist. Da stürzt sich einer nicht in
den Betrieb, welchen auch immer, um zu «funktionieren», sondern da

194



nimmt sich einer die Freiheit und die Zeit, ein Buch aufzuschlagen und sich
durch die aufgehobenen Zeichen in einen Zustand der reflektierten Nähe
versetzen zu lassen: in einer Zeit, wo Zeit mehr als jemals Geld ist, ein
ungeheurer Luxus, den sich in einer auf Profitmaximierung und Effizienz
getrimmten Gesellschaft nur Studenten leisten können oder solche wie ich,
die den Wirtschaftskämpfen weitgehend enthoben sind, d.h. im Grunde
eine Rentnerexistenz führen20.

Die universitas der wahrhaft Lesebeflissenen muß von außen wie das Lei-
fossil einer Vergangenheit erscheinen, die vielleicht nur im verklärenden
Rückblick und in bestimmten Zirkeln Muße für die Lektüre hatte. Muße,
o%oA.r| (lat. schola) ist aber, wie schon Aristoteles zu Beginn seiner
Metaphysik klar erkannt hat, die Bedingung der Möglichkeit wahrer Wissenschaft

und Kultur21. Denn Muße ist ja kein Nichtstun, kein dolce far niente,
wie die allzeit bequeme Fehlmeinung will, an der sich die üblichen Vorurteile

befestigen, sondern sie ist ein Zustand höchster Tätigkeit, wie wiederum
Aristoteles, diesmal jedoch in seiner Politik, bei der Abwägung von praktischem

und theoretischem Leben: von vita activa und vita contemplativa,
deutlich gemacht hat22. Was wir entsprechend vom lesenden Umgang mit
Literatur lernen könnten, ist, Muße zu haben in der Form sinnerfüllender
Tätigkeit, die uns gegen die Umtriebe der Freizeitindustrie immunisiert.

Demgegenüber haben wir allen Grund zu der Befürchtung, daß neben

der Muße weitere Bedingungen der Möglichkeit wahren Lesens geschwunden,

zumindest im Schwinden begriffen sind. Auf die teilnahmsvolle Frage
des Philippus an den Kämmerer der Kandace: «Verstehst du auch, was du
liesest?»23 wird man im Blick auf die Beschäftigung nicht nur mit prophetischer

Literatur selten noch eine ermutigende Antwort bekommen. Es ist
der geschichtliche Augenblick, der dem Lesen nicht hold ist: eine Einsicht,
die Veranstaltungen wie dieses Symposion, aber auch manche «Anleitung
zum richtigen Lesen» wie jene - von Christiaan Hart Nibbrig betreute -
Textcollage unter dem Titel Warum lesen? motiviert haben mag24. Denn der

ernste Hintergrund für dieses «Spielzeug zum Lesen» ist ganz sicher die

Sorge um die zunehmende Klimaverschlechterung in puncto Lesen, der -
neben anderen - nicht zuletzt Walther Killy mit seiner Aufsatzsammlung
Schreibweisen-Leseweisen zu wehren versucht23.

20 Vgl. M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. J. Winckelmann, Tübingen '1970.
21 Vgl. Aristoteles: Metaphysik 981b, 20ff.
22 Ders.: Politik 1325b 15ff.
23 Vgl. Apg. 8, 27ff.; dazu M. Rychner: Lesen als Begegnung, in: Arachne. Aufsätze zur Lite¬

ratur, Zürich 1957, S. 311-332; hier: S. 313.

24 Vgl. Warum lesen? Ein Spielzeug zum Lesen von Christiaan L. Hart Nibbrig, Frank¬

furt/M. 1983.

25 Vgl. W. Killy: Schreibweisen - Leseweisen, München 1982.

195



Doch gerade für diese willkommenen Bemühungen, sich dem Verfall der

Lesefähigkeit entgegenzustemmen, gilt auch, daß sie eine Antwort auf jene
Frage des Apostels nach einem verständigen und verstehenden Lesen

grundsätzlich für möglich halten. Die Lesbarkeit wird also nicht angezweifelt,

es gebricht nur an der erforderlichen «Kompetenz», die Bücher im
Buch der Welt sachgerecht zu entziffern. Das aber heißt: Die im Horizont
dieser - meist unreflektierten - Voraussetzung dem Lesen begegnenden
Schwierigkeiten lassen sich, so die herrschende Meinung, mit den uns heute

zugänglichen Hilfsmitteln beheben. Diese Schwierigkeiten gilt es nunmehr
in eine gedrängte Übersicht zu bringen, bevor wir an eine wirklich ernst zu
nehmende Grenze der Lesbarkeit stoßen. Worum es mir demnach im
folgenden geht, ist der gestufte Aufweis von Erfahrungen des Befremdens, die

uns anwandeln mögen bei dem Versuch, die in Lesbares eingravierten Spuren

der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu entziffern und zu deuten,

bis wir zuletzt mit Fällen radikaler Fremdheit konfrontiert werden, die
sich der herkömmlich bewährten Absicht auf Sinn-Aneignung durch Sinn-
Verleihung verweigern oder versagen.

Ich beginne mit einem ganz äußerlichen Befund: der Schrift und dem

Schrifttyp. Wer je in Griechenland war, ohne Griechisch zu können, im
Nahen Osten - sei es in Israel oder einem der arabischen Länder - oder gar in

Fernost, wird wissen, wovon ich spreche. In China sind wir alle - mit
Ausnahme wahrscheinlich der Sinologen - Analphabeten. Wir bedürfen der

Führung, da wir uns lesend nicht zurechtfinden können. Unsicherheit, ein
Gefühl von Fremdheit, ist die Folge. Diese Erfahrung, die ich nicht weiter

zu vertiefen brauche, zeigt, daß es zunächst die Schriftzeichen sind, die uns
einen elementaren Widerstand entgegensetzen, von der Umsetzung der
Zeichen in Laute, Silben oder Wörter ganz zu schweigen. Ohne erst in die Ferne
schweifen zu müssen, weiß z.B. der leidgeprüfte Hölderlin-Philologe, mit
welchen bisweilen unüberwindlichen Schwierigkeiten die Entzifferung und
Transkription der späten hymnischen Entwürfe zu rechnen hat. Mancher
unter Ihnen mag, gleich mir, vor den eigenen Aufzeichnungen wie vor einer
«geheimen Chiffernschrift» gestanden haben, die sich kaum mehr enträtseln

läßt. Doch nicht nur Manuskripte ziehen dem Wiederkennen eine -
freilich selten ganz undurchlässige - Grenze, was mit dem gewählten
Schrifttyp - ich denke dabei an die sog. deutsche Schrift - zusammenhängen

kann, sondern auch der Druck errichtet mitunter «Schriftbarrieren»,
wie ich unlängst in Neuchâtel bei der Präsentation von Fraktur-Texten habe
erleben dürfen. Andererseits muß gar eine in so klaren Typen gesetzte
Schrift wie die George-Schrift, und zwar nicht nur ihrer konsequenten
Kleinschreibung oder eigenwilligen Interpunktion wegen, regelrecht
erlernt werden, wenn ein sinngemäßes Vor-Lesen gelingen soll. Welche peinli-

196



chen und verhängnisvollen Folgen die Unkenntnis der verschiedenen

Schrifttypen haben kann, sei an einem eher anekdotischen Beispiel erläutert:

Das vorgebliche Fraktur-A auf den gefälschten, mit den Initialen des

Betreffenden versehenen «Hitler-Tagebüchern» war in Wirklichkeit ein F,

wie jedermann auf dem Cover der unrühmlich in die Pressegeschichte

eingegangenen S/OT7-Nummer leicht erkennen konnte. Verhängnisvoll und
peinlich sowohl für den Fälscher als auch für die wissenschaftlichen
Gutachter, die den Irrtum nicht sofort durchschaut hatten. Hier haben wir
gleichsam den «klassischen» Fall für einen Orientierungsverlust durch
Schwund der Möglichkeit, das schon fremd Gewordene auf uns noch
Vertrautes beziehen zu können. Beziehbarkeit als Koinzidenz von Übersetzen
und Über-setzen ist daher eine conditio sine qua non für die Lesbarkeit
einer Schrift. Wo jeder Beziehungssinn fehlt, verharren die Zeichen in ihrer
erratischen Ferne. Der Stein von Rosette ist deshalb ein Modell der
Dechiffrierung geblieben, weil mit Hilfe der griechischen und demotischen
Paralleltexte die Entschlüsselung der Hieroglyphen als einer Metapher für Un-
verständlichkeit überhaupt gelang26.

Es ist das Verdienst gewisser Dada-Experimente, aber auch bestimmter
Methoden der Konkreten Poesie, auf die graphematische (und phonetische)

Dimension einer natürlichen Sprache ausdrücklich aufmerksam
gemacht zu haben. Freilich erschöpft die Auskunft, daß es sich dabei um eine

Thematisierung der sprachlichen Elemente in - zweifelhafter - Analogie
zur bildenden Kunst des Jahrhundertanfangs handele, den Sachverhalt
nicht ganz. Denn welche Erfahrung machen wir im Umgang mit dem «op-
tophonetischen Gedicht» Raoul Hausmanns, dem Lautgedicht Rudolf
Blümners oder den «textbildern» Franz Möns?27 Sie fungieren zunächst als

Beispiele für die Emanzipation der Schriftzeichen bzw. der Lautschicht von
jedem semantischen Bezug. Die herkömmliche Sinn-Erwartung wird damit
konterkariert. Jede Möglichkeit eines Sinn-Entwurfs der Gebilde im Interesse

lesender Sinn-Aneignung scheint zum Scheitern verurteilt. Das Lesen

verkümmert zu einem mechanischen Aufsammeln des ausgestreuten oder
willkürlich kombinierten Buchstabenmaterials und geht in ein Sehen oder
Hören über, das die Grenzen des natürlichen sprachlichen Mediums tran-
szendiert. Von daher liegt es verzweifelt nahe, von visueller Poesie oder von
Lautgedichten zu sprechen. Was aber gibt es hier noch zu verstehen?

26 Vgl. E. Brunner-Traut u. V. Hell: Ägypten, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1966, S. 144.

27 Vgl. Dada Berlin. Texte, Manifeste, Aktionen. In Zusammenarbeit mit H. Bergius hg. v.

K. Riha, Stuttgart 1979, S. 64; Lyrik des expressionistischen Jahrzehnts, München 1963, S.

186; F. Mon: sehgänge, berlin 1964, S. 29.

197



RAOUL HAUSMANN

»kp'erioum«

Optophonetisches Gedicht

1® erioud ircr—
Mm p eri"

ONNOo gplanpouk

korunpout pERIKOUU

l^EEß^Eeg rr.r«,e,j(

oapAenrre E E £

mgledv**»*ou

MTNOU tnoa- f

Rudolf Blümner

Ango Laina

Oiai laéla oia ssfsialu
ensüdio trésa südio mischnumi
ja Ion stuâz
brorr schjatt
oiäzo tsuigulu
ua sésa masuö tülü
ua sésa maschiatö torö
oi séngu gâdse ândola
oi ândo séngu
séngu ândola
oi séngu
gâdse
ina
leiola
kbaö
sagör
kadd

f-

Eine Antwort darauf scheinen die Gebilde von sich aus zu verschweigen.
Oder lassen sie sich dennoch zum Sprechen bringen? Immerhin zeigen sie,

daß sie das nicht mehr sind, was Gedichte vordem waren oder zu sein vorgaben.

Ihr abweichendes So-sein ist, aller spielfreudigen Pose des Nonkonformismus

zum Trotz, ein radikaler Widerruf. Insofern wirken sie an der von
Dieter Wellershoff beschriebenen Auflösung des Kunstbegriffs entschlossen

mit28, in der sich zugleich die Dissoziation des bis dahin in Geltung
stehenden Verständigungszusammenhangs manifestiert. Die «prästabilierte
Harmonie» von sinnstiftendem Autor, bedeutsamem Werk und sinnaneignendem

Leser ist gestört. Das Werk schrumpft zum Symptom dafür, daß
das ehemals (vielleicht niemals) Ganze in die Brüche gegangen ist und seine

Elemente preisgibt, an denen die Spuren der Verletzung deutlich nachweisbar

sind, wenn Sie an die Buchstabentrümmer in Möns «textbild» denken.

28 Vgl. D. Wellershoff: Die Auflösung des Kunstbegriffs, Frankfurt/M. 1976.

198



Doch beeilen wir uns, auf die nächste Ebene von Widerständen überzugehen,

die dem Lesen als einer Spielart aktiver Rezeption zwar hinderlich
sein, aber meistens ausgeräumt werden können. Daß auch die Lexik, im
weitesten Sinne die semantische Struktur literarischer Texte29 ebenso wie
die grammatisch-syntaktische Struktur oder die Versbehandlung30 zur
Quelle von Mißverständnissen bzw. zum Vorwand weitreichender Reflexionen

werden können, muß ich im Drang der Stunde auf sich beruhen lassen,

obwohl die Analyse der schon von Marinetti programmatisch geforderten

29 Vgl. K. Schwitters: Porträt Rudolf Blümner, in: Lyrik des expressionistischen Jahr¬

zehnts, München 1963, S. 184.

30 Vgl. z.B. Hölderlins sog. Vaterländische Gesänge.

199



«Zerstörung der Syntax»31 am Beispiel von Jürgen Beckers Rändern32 den
soeben erhobenen Befund der Sprengung des Zusammenhangs wie der

Aufkündigung des Einvernehmens mit einer «vereinbarten Welt»33 voll
bestätigen würde.

wider all es

heim nun doch und

was hats

noch vom übrigen

war mal am

aufhörenden

Ausfallsatz

gelöscht

wie Leben

schließtaugenzufliegtaufunddavon
gesprochenesdenkmaldrangekommenistnununter

brechungsstückweiseteilbestandteilweise

in Kälte

und Hitze auch bis

endet es

so, wieder

bis

31 Vgl. F.T. Marinetti: Technisches Manifest der futuristischen Literatur 1912.

32 Vgl. J. Becker: Ränder, Frankfurt/M. 1970, bes. S. 56.
33 Vgl. R. M. Rilke: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, in: Werkein drei Bänden,

Frankfurt/M. 1973, 3. Bd., S. 202.

200



Statt dessen sei im Vorbeigehen ein Blick auf die geschichtliche Dimension
der Problemstellung geworfen.

Je weiter wir zurückgreifen, desto mehr scheint es, als sei die Literatur in

einem Idiom verfaßt, das uns nicht mehr vertraut ist. Man erzielt einen

Verfremdungseffekt ganz eigener Art, wenn man jemandem eine Stelle aus der
Gantzen Heiligen Schrifft. Deudsch 1545 zum Lesen vorlegt, in der Sprache
Martin Luthers also, dem doch nachgesagt wird, die neuhochdeutsche
Schriftsprache begründet und in Umlauf gesetzt zu haben".

23EJn ochsen oder schaf / das

vngewönlich gelied / oder "wandelbar

gelied hat / magstu von freiem
willen opffern / Aber angeneme
mags nicht sein zum gelübd. 2JDu

solt auch dem HERRN kein zustos-
sens / oder zuriebens / oder zuris-
sens / oder das verwund ist / opffern

/ vnd solt in ewrem Lande
solchs nicht thun. 25Du solt auch
solcher keins von eines Frembdlin-
gen hand / neben dem brot ewrs
Gottes / opffern / Denn es taug
nicht / vnd hat einen feil / Darumb
wirds nicht angeneme sein fur euch.

23Ein Rind oder ein Schaf, das ein

zu langes oder ein zu kurzes Glied
hat, darfst du als freiwillige Gabe

darbringen, aber als gelobtes Opfer
würde es nicht wohlgefällig
aufgenommen. 24Ihr sollt dem Herrn kein
Tier darbringen, dem die Hoden
zerquetscht oder zerschlagen oder
ausgerissen oder abgeschnitten
sind. Weder sollt ihr in eurem Lande
Tiere so verstümmeln "noch solche

von einem Fremden kaufen, um sie

eurem Gott als Speise darzubringen;

denn sie haben einen Schaden,
es ist ein Fehler an ihnen, sie würden
euch nicht wohlgefällig aufgenommen.

Das Befremden, ja die Ratlosigkeit rührt natürlich vom Wandel der

Sprachform im allgemeinen, vom Bedeutungswandel der Wörter im besonderen

her. Es fiele leicht, eine Liste mittelhochdeutscher Wörter vorzulegen,

deren lautliche Entsprechungen im Neuhochdeutschen erhalten sind,
deren Inhalte sich aber gewandelt haben. Noch im 18. Jahrhundert geben
Schlüsselwörter wie z.B. Menschheit oder Handlung häufig zu
Fehlinterpretationen Anlaß.

Um die «richtige» Bedeutung er-lesen zu können, muß man - der Kernthese

von Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen entsprechend (:

«Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache»)35 - den

jeweiligen Sprachgebrauch beherrschen. Das aber setzt eine Kenntnis des si-

34 Vgl. 3. Mose 22, 23ff.
35 (Anm. 7), S. 41.

201



tuativen Kontextes und realen Sachzusammenhangs, kurz: der Lebenswelt,
voraus, aus der heraus gesprochen und geschrieben wird. Dieser Grund-
Sachverhalt wird beim Erlernen einer Fremdsprache offenkundig. Peter

Bichsei hat in seinen Frankfurter Poetik-Vorlesungen einen krassen Fall des

Versagens berichtet. Er erzählt von einem Freund, der «lange Zeit bei einem
Haussa-Stamm in der Sahara verbracht» hat und «zu jenen eigenartigen
Menschen (gehört), die man als Sprachgenies bezeichnet.» Trotzdem mußte

er «bei den Haussas nach einem Jahr aufgeben» und nach Deutschland

zurückkehren, um ihre Sprache an einer Universität zu lernen. Was

war der Grund?

Die Haussas, sagte er, erzählen nur Geschichten. Sie sprechen nicht, sie bezeichnen die

Dinge des Alltags kaum, sie reden fast nichts während der Arbeit. Wenn aber die

Männer des Stammes zusammensaßen, begann in der Regel der Älteste zu erzählen,
und zwar Geschichten zu erzählen - vorgeformte, literarische und überlieferte
Geschichten. Er erzählte, um sich und die anderen am Reden zu hindern. An Geschichten
aber ist eine Sprache nicht erlernbar. Erlernbar ist sie nur in der Berührung mit der

Realität".

Die von dem Forschungsreisenden sonst bewährte «Methode des

'natürlichen' Spracherwerbs mußte (also) versagen, und das aus dem einfachen

Grunde, weil der reale Sachzusammenhang, der Kontext nicht sichtbar

war, aus dem heraus gesprochen wurde und aus dem heraus er selbst

gewohnt war, die Bedeutung des Gesprochenen, auch in einer ihm
zunächst und völlig unbekannten Sprache, allmählich der Spur nach - man
sagt wohl: intuitiv - zu erfassen und damit die Sprache selbst, genauer den

Sprachgebrauch langsam, aber mit der Zeit immer besser zu verstehen»37.

Was können wir diesem Exkurs in die Bedingungen des Spracherwerbs
für unsere Zwecke entnehmen? Ich will mit einer Frage zu antworten versuchen.

Ist es nicht so, daß sich auch der Leser der Literatur sogar seiner eigenen

Sprache gegenüber bisweilen in einer dem Haussa-Besucher vergleichbaren

Situation befindet? Oft genug - und nicht bloß im Rückblick auf die

uns ferner gerückte ältere Literatur, sondern gerade auch in bezug auf Texte

der literarischen Avantgarde unseres Jahrhunderts, die einen dem convenu
entsprechenden referentiellen Bezug nicht mehr ohne weiteres erkennen
lassen -: oft genug also hat sich der «Kontext in seinem vollen Sinn, das

eingeschlossen worüber und wovon gesprochen wird, und sogar noch das

eingeschlossen, was nicht ausdrücklich, oder vielleicht besser: was ausdrücklich

nicht gesagt, vielmehr vorausgesetzt wird»38, für uns verdunkelt,

36 (Anm. 5), S. 22f.
37 Vgl. B. Allemann: Paul Celans Sprachgebrauch (Ms.), S. lf.
38 Ebd., S. 2.

202



wenn es uns nicht gar (mutwillig) vorenthalten wird. Fehlt aber dieser Bezug

zur Realsituation, dann verwandelt sich das in Lettern Fixierte leicht in ein

Sprachspiel zurück, an dem die lesende Sinn-Verleihung gleichgültig oder
schmerzlich versagt. Für die Literatur der Vergangenheit freilich kann man
diesen Verlust der Lebenswelt mit Hilfe der historischen Wissenschaften
zumindest ein Stück weit ausgleichen. Was aber bleibt uns angesichts eines

literarisch-poetischen Sprachgebrauchs, der - wie etwa im Falle Paul
Celans - den vertrauten Bezug zu unserer Lebenswelt suspendiert, indem er
sich seine eigenen Voraussetzungen zu erschaffen sucht?

Bevor ich dieser Frage nachgehe, sei zur Erholung ein Aspekt eingeschoben,

der, obgleich scheinbar abliegend und kurios, doch ein bezeichnendes
Licht auf die Sache wirft. Ich meine das Phänomen des Ver-Lesens, das ich

allerdings nicht psychologisierend im Sinne der Freudschen Fehlleistung,
sondern im Blick auf seine hermeneutischen Implikationen betrachten
möchte. Als Beispiel wähle ich Richard Wagners Meistersinger, und zwar
das Preislied im dritten Aufzug, genauer: dessen blamable Entstellung
durch Beckmesser. Sie erinnern sich vielleicht, daß der «Merker», der den

verliebten Walther von Stolzing, seinen Rivalen und Mitbewerber um die
Gunst Evas, im ersten Akt so hämisch an «Rieht und Schnur»39: den Regeln
des Meistergesanges, hat scheitern lassen, sich zu Beginn des dritten Aktes
das Manuskript eines Werbeliedes erschleicht, von dem er - aufgrund der

Schriftzüge - anzunehmen berechtigt ist, daß es von Hans Sachs stamme.
Dieser läßt ihn in dem Glauben und damit in die Falle gehen. Denn wir
sehen zwar - um den unpassenden Vergleich zu riskieren - Esaus Hand, aber

hören, anders als Beckmesser, Jakobs Stimme. Es ist nun eine Spielart
bitterster Ironie, wenn ebendieses Werbelied, mit dem Beckmesser sein höchstes

Glück befördern zu können hofft, zum Grund seines kläglichen Scheiterns

wird. Was ist die Ursache dafür?
Vordergründig betrachtet hat Beckmesser das Manuskript offenbar

nicht oder genauer: nicht richtig entziffern können, so daß in der alles
entscheidenden Situation aus dem ersten Stollen nunmehr in Beckmessers
Version folgender «Unsinnswust» wird40:

Walther
«Morgenlich leuchtend in rosigem Schein,

von Blüt und Duft
geschwellt die Luft,

Beckmesser
«Morgen ich leuchte in rosigem Schein

von Blut und Duft
geht schnell die Luft;

39 Vgl. R. Waoner: Die Musikdramen, München 1978, S. 399-493; hier: S. 421

40 Ebd., S. 465ff. u. 487f.

203



voll aller Wonnen
nie ersonnen,
ein Garten lud mich ein.
Gast ihm zu sein.»

Walther
«Wonnig entragend dem seligen Raum,
bot goidner Frucht
heilsaft'ge Wucht,
mit holdem Prangen
dem Verlangen,
an duft'ger Zweige Saum,
herrlich ein Baum.»

Walther
«Sei euch vertraut,
welch hehres Wunder mir geschehn:

an meiner Seite stand ein Weib,

so hold und schön ich nie gesehn:

gleich einer Braut
umfaßte sie sanft meinen Leib;
mit Augen winkend,
die Hand wies blinkend,
was ich verlangend begehrt,
die Frucht so hold und wert

vom Lebensbaum.»

wohl bald gewonnen,
wie zerronnen;
im Garten lud ich ein

garstig und fein.»

Beckmesser
«Wohn ich erträglich im selbigen Raum,
hol Geld und Frucht, -
Bleisaft und Wucht.
Mich holt am Pranger
der Verlanger
auf luft'ger Steige kaum,
häng ich am Baum.»

Beckmesser
«Heimlich mir graut,
weil es hier munter will hergehn:
an meiner Leiter stand ein Weib; -
sie schämt und wollt mich nicht besehn; -
bleich wie ein Kraut
umfasert mir Hanf meinen Leib;
mit Augen zwinkend -
der Hund blies winkend,
was ich vor langem verzehrt,
wie Frucht so Holz und Pferd

vom Leberbaum.»

Wie haben wir dieses Verlesen zu deuten? Zunächst - und nun doch psy-
chologisierend - so, daß Beckmesser in die Originalversion seine antizipierende,

freilich sich selber entlarvende Wunscherfüllung projiziert. Damit
aber geht seine entstellend auswählende Sinn-Verleihung fehl, sie bleibt Eis-

egese, die am «Text selber» nicht kontrolliert ist, weil der Regelpoet bei
diesem Lied an eine Grenze der Lesbarkeit für ihn selber stößt. Unsere These
lautet deshalb: Die (subjektive) Unfähigkeit Beckmessers, den in Sachsens

Zügen fixierten Gesang des wahren Dichters sinnvoll zu entziffern, ist nicht
nur in seinem bornierten Vorverständnis, sondern zugleich in der geschichtlichen

Unmöglichkeit begründet, von seinen Voraussetzungen her das

Neuartige der «seligen Morgentraum-Deutweise», wie Sachs das Preislied
tauft, überhaupt zu verstehen. Denn diesen Hinter-Sinn dürfen wir nicht
außer acht lassen, daß mit Stolzings Sieg die hergebrachte Meisterregel -
und zwar im bezeichnenden Rückgriff auf Walter von der Vogelweide -
geschichtlich «überholt» ist, so sehr auch Sachs in seiner Schlußmahnung
den versöhnlichen Ausgleich sucht. Beckmessers stets im vertrauten Horizont

kreisende Fehlinterpretation, die nur das ihm Naheliegende mißdeutend

wieder-erkennen läßt, ist jedenfalls ein sprechender Beleg dafür, wie
schwer es ihm fällt, sich auf die für ihn neue Dimension des ganz Anderen,

204



Unvertrauten oder gar Fremden hin zu öffnen. Und wer weiß, wie oft wir
uns schon in diesem Sinne verlesen, «versungen und vertan» haben41, so wie
wir uns ständig (und notwendig) an dem, was in Wahrheit der Fall ist, versehen!

Damit rühren wir an einen Punkt, der die Grenzen der Lesbarkeit aus
einem neuen, gelegentlich schon berührten Blickwinkel anpeilen läßt. Wenn
Paul Klees treffsicheres Diktum, daß Kunst nicht das Sichtbare wiedergebe,
sondern sichtbar mache, auch auf die Dichtung zutrifft, diese mithin etwas
sehen läßt, das bisher verborgen und wegen der Fixierung unserer
Sehgewohnheiten auf das vordergründig Sichtbare un-sichtbar war, dann
entbirgt sich in ihr eine Welt-Ansicht, die Anspruch auf Wahrheit insofern
erheben kann, als sie in einer ursprünglichen Wahrnehmung von Welt und
Wirklichkeit gründet, die mit unserer konventionellen Weltanschauung
bricht. In diesem Bruch mit der Sehgewohnheit ist die Irritation und Verstö-

rung fundiert, die jede Begegnung mit einer ungewohnten Welt-Ansicht bei

uns auslöst. Von Alexander von Humboldt stammt der Satz: «Die gefährlichste

Weltanschauung ist die Weltanschauung der Leute, welche die Welt
nie angeschaut haben», sondern - wie zu ergänzen wäre - in ihren Vorurteilen

befangen bleiben, indem sie sich bloß an das Vertraute und Sichtbare als

an das scheinbar Offenkundige halten.

Demgegenüber will Dichtung unsere Augen für eine durchdringende
Schau des Seienden öffnen, uns mithin wahrhaft sehend machen, in einer
Weise, wie Rimbaud sie in seinen berühmten «Seher-Briefen» beschrieben
hat42. Jedes wahre Dichtwerk bezweckt nämlich so etwas wie eine
fundamentale Verschiebung unserer Sicht der Dinge in dem Sinne, daß «mit der

Erweiterung des Blick-Winkels, der Neueinstellung der Tiefenschärfe (der)
Sehraster, durch den (wir) unsere Zeit, (uns) selber wahrnehme(n), sich
entschieden verändert», um mit Christa Wolf zu sprechen, die kaum zufällig

eine Seherin, nämlich Kassandra, zum thematischen Vorwand ihrer
erfolgreichen Erzählung gewählt hat43. Radikal gefaßt bewirkt dabei jedes
bedeutende literarische Werk einen Wandel der Wahrnehmung, indem es

diese vom «Automatismus» befreit44 und dem Lesenden wieder - wie Peter
Handke es gefordert hat - jenen «Widerstand» leistet, der immer dann er-

41 Vgl. ebd., S. 428.
42 Vgl. Französische Poetiken, Teil 11. Texte zur Dichtungstheorie von Victor Hugo bis Paul

Valéry, hg. v. F.-R. Hausmann, E. Gräfin Mandelsloh u. H. Staub, Stuttgart 1978,
S. 190-195.

43 Vgl. Ch. Wolf: Voraussetzungen einer Erzählung: Kassandra. Frankfurter Poetik-
Vorlesungen, Darmstadt u. Neuwied '1984, S. 131.

44 Vgl. V. Sklovskij, in: Methodendisskussion. Arbeitsbuch zur Literaturwissenschaft, Bd. 1,

Frankfurt/M. 21972, S. 107f.

205



lahmt und verlorengeht, wenn eine literarische «Methode zur Schablone

geworden» ist45. Wenn man also «von einem literarischen Werk eine

Neuigkeit für (uns), etwas, das (uns), wenn auch geringfügig, ändert»,
erwarten darf, «etwas, das (uns) eine noch nicht gedachte, noch nicht bewußte

Möglichkeit der Wirklichkeit bewußt macht, eine neue Möglichkeit zu
sehen, zu sprechen, zu denken, zu existieren»46, dann stellt jede Dichtung -
wenigstens potentiell - einen Paradigmawechsel im übertragenen Verständnis

Thomas S. Kuhn's dar: einen Wechsel der Wahrnehmungsweise, der uns

veranlaßt, «die Welt (jeweils) anders zu sehen»47: ein Anspruch, der sich

gelegentlich auch in sich selber überschlagen kann.
Indem wir uns aber lesend der Vielfalt und dem Wandel der poetischen

Paradigmen vorurteilsfrei aussetzen, ohne in die Ratlosigkeit eines
Beckmesser zu verfallen, nehmen wir gleichsam an einem Gestaltexperiment
teil, das uns Einblicke in «das Wesen von Veränderungen in der Wahrnehmung»

gewährt. Den Grund-Vorgang eines solchen Experiments möchte
ich an einem Beispiel erläutern, das sich vom wissenschaftlichen Diskurs
ohne weiteres, wie mir scheint, auf den poetischen übertragen läßt:

Eine Versuchsperson, der eine Spezialbrille mit Umkehrlinsen aufgesetzt wird, sieht

anfänglich die ganze Welt auf dem Kopfstehend. Zu Beginn funktioniert das

Wahrnehmungssystem der Versuchsperson in der Weise, wie es ohne Brille zu sehen gelehrt wurde,

und das Ergebnis ist eine völlige Desorientierung, eine akute persönliche Krise.
Nachdem die Versuchsperson aber gelernt hat, sich der neuen Welt anzupassen, kippt
das gesamte Gesichtsfeld um, gewöhnlich nach einer Zwischenperiode, in welcher das

Sehbild verworren ist. Danach werden die Objekte wieder so wahrgenommen, wie es

vor dem Aufsetzen der Brille der Fall war. Die Assimilation eines vorher anomalen
Gesichtsfeldes hat auf das Feld selbst eingewirkt und es verändert. Wörtlich und metaphorisch

hat der an Umkehrlinsen gewöhnte Mensch eine revolutionäre Umwandlung des

Sehens durchgemacht".

Wie, wenn literarische Werke von Bedeutung solche «Umkehrlinsen»
wären, die entsprechende Umwandlungen unseres Sehbildes bewirken dergestalt,

daß wir einer neuen Welt poetisch ansichtig werden, die für uns
deshalb wirklich sein kann, weil sie in einer ursprünglichen Weise wahrgenommen

wurde?
Die Probleme, die sich daraus für das Lesen ergeben, sind nur allzu

offenkundig. Denn der geforderte Wechsel der Wahrnehmung, der die Welt für

45 Vgl. P. Handke: Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms, Frankfurt/M. '1978, S. 21.

46 Ebd., S. 19f.
47 Vgl. Th.S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. H979, S.

123.

48 Vgl. ebd., S. 124.

206



uns zunächst auf den Kopf stellt, ist nicht immer leicht nachzuvollziehen.
Zu sehr haften wir an der gewöhnlichen Optik oder werden von dem
inflationären Reichtum an Aspekten und Prospekten geblendet, um im Blick
gerade auch auf die zeitgenössische Literatur immer Schritt halten oder im
mediengerecht verordneten Sehtakt bleiben zu können. Die Lesbarkeit der
Literatur findet dort ihre natürliche Grenze, wo das Gedicht den Horizont
unserer Seh-Gewohnheit so radikal sprengt, daß es vor unseren Augen
flimmert. Unverständnis ist die kaum verwunderliche, mitunter durchaus
kalkulierte Reaktion, deren vorweggenommener Reflex das elitäre Bewußtsein
von Autoren ist, die - wie Kleist oder Nietzsche - im Grunde erst für den Leser

der Zukunft zu schreiben vorgeben49. Schon früh hat daher Friedrich
Schlegel in seinem ironischen Versuch Über die Unverständlichkeit «den
Entschluß gefaßt, einen andern neuen Leser nach meinem Sinne zu
konstruieren, ja wenn ich es nötig finden sollte, denselben sogar zu deduzieren»50.

Was aber geschieht, wenn die Dichtung nicht länger mehr jene Umkehrlinse

ist, die uns in neuartiger Weise Einsicht und Durchblick eröffnet,
sondern ein Prisma, das unsern Blick auf die Welt zersägt (das ist die Bedeutung

von griech. 7tp(etv), weil sich diese nur noch gebrochen in ihm reflektiert?

Was dürfen wir, als Leser, hoffen, wenn sich die ausgestreuten Bruchstücke

überhaupt nicht im ursprünglichen Wortsinn lesen, d.h. sammeln
und in einen Verständnisrahmen, sei er auch noch so zukunftsoffen, einfügen

lassen, weil sich jenes «Verweisungsganze von Bedeutsamkeit», von
dem Martin Heidegger etwa spricht - womöglich aufgelöst hat? Hier öffnet

sich uns ein Problemhorizont, den ich nicht annähernd mehr werde
ausleuchten können. Dabei denke ich weniger an gewisse Textbilder in der
Tradition der visuellen Poesie, die den - unterstellten - Zerfall der Ganzheit der
Welt bloß mechanisch abschildern und damit eher wieder verdecken, als
vielmehr an Dichter, die man - wie etwa Hölderlin, Trakl oder Celan - vielfach

irrtümlicherweise in die hermetische Überlieferung eingereiht hat.
Handelt es sich doch in diesen Fällen gerade nicht um Kultivierung eines

Geheimwissens, das man zum Schutz vor Profanierung künstlich
verschlüsselt, so daß nur der Adept und Esoteriker das unter Verschluß Gehaltene

wieder entschlüsseln kann, sondern um ein Dichten, dem die Un-Mög-
lichkeit einer befreienden Sicht auf die Welt oder gar eines verstehenden

49 Vgl. H. v. Kleist: Briefe 1805-1811. Lebensdaten, München 1964, S. 57 samt Goethes ge¬
reiztem Hinweis auf das sprichtwörtliche «hic Rhodus, hic salta»; oder Nietzsche 11259 u.
770.

50 Vgl. F. Schlegel, in: Athenäum. Eine Zeitschrift 1798-1800, II, ausgew. u. bearb. v. C.
Grützmacher, Reinbek bei Hamburg 1969, S. 238.

207



Durchblicks auf sie schmerzhaft eingeschrieben ist, ohne deshalb zum
Wahnsinn, zur Toxikomanie oder Psychopathologie als einem asylum igno-
rantiae die allzu bequeme Zuflucht zur Erklärung jener «Dunkelheiten»
nehmen zu müssen, denen wir uns bei den genannten Dichtern zweifellos

ausgesetzt sehen.

Hölderlin scheint dabei jener Krisenfall zu sein, wo sich die Erkenntnis
einer - noch metaphysisch begründeten - Deutungslosigkeit (und damit
Unlesbarkeit) der Welt poetisch zu artikulieren beginnt, und zwar besonders

eindrücklich in jenen, den ungelöschten «Aufruhr» (STA 2,222,10)
beleuchtenden Trümmern der hymnischen Entwürfe, deren Bruchstückhaf-
tigkeit wohl kaum nur durch den Ausbruch einer akuten Psychose bedingt,
sondern gewiß auch Reflex eines «Zerbrechens» und «Zerreißens», d.h. der

Zerstörung des Zusammenhangs von Himmel und Erde, Göttern und
Sterblichen ist, angesichts derer «der Drang nach übersichtlicher Darstellung

(Entzifferung und Interpretation) seine Grenze an der natürlichen
Unübersichtlichkeit (weil Unleserlichkeit) der Sache selbst (findet)»51.

Dieser Krisenfall, der zugleich die scheinbar selbstverständlichen
Voraussetzungen des hermeneutischen, auf Sinn-Verstehen bedachten Ansatzes

fundamental in Frage stellt, braucht hier nicht anders mehr denn in der

Art eines Concetto flüchtig illustriert zu werden. Konnte Hölderlin von
Rousseau noch, der «weissagend» - wie der Dichter - «seinen kommenden
Göttern voraus(fliegt)», sagen:

Vernommen hast du sie, verstanden die Sprache der Fremdlinge,
Gedeutet ihre Seele!

(STA 2,13,29f.),

so beginnt sich in der Hymne Am Quell der Donau das Haupt allmählich zu
umwölken (: «Da staunen wir und wissens nicht zu deuten», STA 2, 128,

105f.), bis es in Mnemosyne dann heißt: «deutungslos/ sind wir und
haben fast/ Die Sprache in der Fremde verloren» (STA 2, 195, Iff.). Hatte
der Dichter in Dichterberuf sich «gern zu anderen (noch) (gesellt)»,
«damit verstehn sie helfen» (STA 2, 48, 59ff.) (: z.B. jene «Göttersprache,
das Wechseln/ Und das Werden», STA 2, 111, 292f.), so lautet in dem
Bruchstück Wenn aber die Himmlischen... das resignierte Eingeständnis:
«sie aber/ Verstehen es nicht» (STA 2, 223, 34f.). Ein anderer hymnischer
Entwurf läßt das volle Gefälle - auf knappe, wenngleich etwas blasse
Formeln gebracht - sehen: «Einst hab ich die Muse gefragt, und sie/ Antworte-

51 Vgl. B. Allemann, zit. bei D. Uffhausen: Friedrich Hölderlin. Das Nächste Beste. Aus
dem Homburger Folioheft (S. 73-76), S. 3. Hölderlin-Zitate beziehen sich künftig auf die
Große Stuttgarter Ausgabe STA).

208



te mir/ Am Ende wirst du es finden.» Doch in harter, asyndetischer Fügung
fährt Hölderlin, die soeben ergangene Zusage dementierend, fort: «Kein
Sterblicher kann es fassen» (in den Varianten lesen wir auch: (1) b/egreifen
(?)/, (2) verst/ehen/). «Vom Höchsten will ich schweigen» (ST 2, 220, 2ff.
sowie 853, 18ff.), nachdem er Der Prinzessin Auguste von Homburg. Den
28. Nov. 1799 gegenüber noch bekannt hatte:

«(...) Beruf ist mirs,
Zu rühmen Höhers, darum gab die

Sprache der Gott und den Dank ins Herz mir» (STA 1, 312, 26ff.),

(was sich auch in diesem Huldigungsgedicht durchaus nicht nur auf die
«Fürstin» [ebd. 311, 14] bezieht).

Man braucht nicht einem modischen «Kult des Fragmentarischen»
verfallen zu sein52, um zwischen diesen selbstgewissen Versen und jener
Diagnose des drohenden Sprachverlustes in Mnemosyne eine Bruch-Finie
verlaufen zu sehen, die die hymnischen Entwürfe zu Dokumenten eines Scheiterns

werden läßt, in welchem sich aber nicht etwa ein subjektives Versagen,
sondern objektiv ein Struktur-Zwang offenbart, der in die poetisch nahezu

einzigartige Artikulationsspur des späten Hölderlin als Zerfall der Welt in

Wahrnehmungs-Fragmente eingegraben ist. Eingedenk dessen könnte der

so luzide verkündete Anspruch Hölderlins in dem Entwurf Das Nächste
Beste:

und mich leset o

Ihr Blüthen von Deutschland, o mein Herz wird
Untrügbarer Krystall, an dem

Das Licht sich prüfet",

nicht zuletzt deshalb zweideutig scheinen, weil aus dem Ficht inzwischen -
und weltgeschichtlich betrachtet - die hesperische Nacht geworden ist,
jenes «Dunkel», in dem sich auch Georg Trakl als «ein umnachteter Seher»

wiederfinden wird", dem nicht mehr - wie noch dem Propheten Johannes
in Hölderlins Hymnen-Entwurf An die Madonna - «Der Zunge Gewalt,/
Zu deuten», gegeben war (STA 2, 212, 31 ff.), sondern nur noch, Gesichte

vom Zerbrechen des Menschen zu haben55 als Reflex einer Erfahrung, von
der Trakl seinem Freund und Förderer Ludwig von Ficker bewegende Kun-

52 Ebd., S. 2.
53 Ebd., S. 13.

54 Vgl. G. Trakl: Das dichterische Werk, München J1977, Traum und Umnachtung, S. 80-84;
hier: S. 83.

55 Vgl. ebd., S. 94, 173, 175, 178, 184, 192 u.ö.

209



de gegeben hat: «mein Leben ist in wenigen Tagen unsäglich zerbrochen
worden und es bleibt nur mehr ein sprachloser Schmerz, dem selbst die
Bitternis versagt ist Es ist ein so namenloses Unglück, wenn einem die
Welt entzweibricht. O mein Gott, welch ein Gericht ist über mich
hereingebrochen.»56 Daß Trakl diesem namenlosen Unglück und sprachlosen
Schmerz: der ganzen Unsäglichkeit seines In-der-Welt-seins gleichwohl ein
seherisches Wort: seine Vision, abgewonnen hat, läßt die Paradoxic des

poetischen Sprechens unter den Bedingungen des 20. Jahrhunderts offenbar

werden, die eben darin besteht, daß der Dichter dem Unsagbaren
sagend ent-sagt, entsagen muß, weil ihm der erhellende, darum allein sag-, les-

und deutbare Durchblick ver-sagt bleibt. Denn: «Es ist steinernes Dunkel
hereingebrochen»57:

Ein Dunkel, aus dem noch Paul Celan den Ausweg gesucht hat mit seiner

poetischen «Flaschenpost», die auf etwas zuhält, nicht zuletzt auf die ihr
vielleicht zukommende Deutung, die sich uns oft genug deshalb versagt,
weil die Dichtung Celans selber noch «unterwegs» ist, ohne genau schon zu
wissen, ob die gesuchte Wirklichkeit «ansprechbar» ist oder nicht58.
Sinnvolles Lesen kann hier, der Etymologie von «Sinn» entsprechend, nur
heißen: der Richtung nachgehen, in welche die Artikulationsspur weist.
Vielleicht öffnen sich dann jene «Sichttunnels, in/ Den Sprachnebel geblasen»;
vielleicht finden wir die Orientierung und Halt gewährenden «Lesestationen

im Spätwort» einer Sprache, die in dem letzten, bezeichnenderweise

Lichtzwang heißenden Band des Dichters als «Finster-Lisene» beschworen

wird, die uns allenfalls «Hörreste, Sehreste» vernehmen und buchstabieren
läßt59.

Und doch ist dieses rätselhafte Versagen und Versagtbleiben einer
sinnstiftenden Deutung als poetische Ent-sprechung jener Verdunkelung der
Zeit und Welt, von der Celan, Trakl oder Hölderlin zeugen, nicht das letzte
Stadium unseres Erkundungsganges an die Grenzen der Lesbarkeit. Der
Grenzfall kommt etwa - zumindest äußerlich betrachtet - im zentralen
sechsten Abschnitt von Jürgen Beckers Rändern in Sicht60, der aus vier
«unbeschriebenen Blättern» besteht61. Es gibt also nichts mehr zu entziffern,
nicht einmal etwas auswählend und sammelnd aufzuheben. Dennoch läßt

56 Vgl. G. Trakl: Dichtungen und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, hg. v. W. Killy u. H.
Szklenar, 2 Bde., Salzburg 1969,1, S. 529f.

57 Ebd.
58 Vgl. P. Celan: Ausgewählte Gedichte. Zwei Reden. Nachwort v. Beda Allemann, Frank¬

furt/M. '1977, S. 128f.
59 Vgl. ders.: Lichtzwang. Gedichte, Frankfurt/M. 1970, S. 89, 98, 101 u. 7.

60 (Anm. 32), S. 57ff.
61 (Anm. 58), S. 46.

210



diese «typographische Leere» als neueste(.) Ausprägungsform der alten

'page blanche'»62 sich «lesen» und verstehen. Ist sie doch - wie Peter Hand-
ke kritisch im Blick auf die leere Bühne Samuel Beckett's herausgestellt hat

- ein «Bild von einer anderen Leere. Die Leere dieser Seiten «bedeutet»
etwas. Und wir dürfen uns aussuchen, ob sie ein Sinnbild des «leeren Geredes»

oder jenes «vielsagenden Schweigens» sein soll, das «etwas aussagt»,
auch wenn es vorgibt, «nichts auszusagen»63. Wir machen mithin die
Erfahrung, daß selbst die présence absente des Nichts und der Leere von dem
Bedürfnis nach Sinn-Verleihung unwiderstehlich eingeholt wird, obschon
der Verzicht als Kunst des Versagens affirmativer Sinn-Aneignung mitunter
redlicher wäre. Jedenfalls sollte das fortwährende Befremden, das für den

Fremdsprachen-Unterricht ebenso bestimmend zu sein scheint wie für das

In-der Welt-sein im ganzen, als willkommene Chance ergriffen werden, das

Fremde in seiner Fremdheit anzuerkennen und zu dulden, indem wir uns
wenigstens auf das Eigene als das (scheinbar) Vertraute und Heimische zu
verstehen lernen.

62 Vgl. K. Kroiow: Verstummen, Schweigen und Leere im zeitgenössischen deutschen
Gedicht, in: ders.: Aspekte zeitgenössischer deutscher Lyrik, Gütersloh 1961, S. 165; außerdem:

J. Sörino: Sprach-Reflexion und Sprach-Denken. Martin Heideggerund die Konkrete

Poesie, in: POET1CA 16, 1984, S. 110-137.
63 Vgl. P. Handke: Stücke 1, Frankfurt/M. 1972, S. 22 u. 39.

211


	Grenzen der Lesbarkeit

