Zeitschrift: Bulletin CILA : organe de la Commission interuniversitaire suisse de
linguistique appliquée

Herausgeber: Commission interuniversitaire suisse de linguistique appliquée
Band: - (1986)
Heft: 43: Lehrmittel Deutsch : Neues Uber Lehrmaterialien Deutsch als

Fremdsprache - und wie man damit umgeht

Artikel: Grenzen der Lesbarkeit
Autor: Soéring, J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grenzen der Lesbarkeit

Uber die Kunst des Versagens

Beda Allemann zum 60. Geburtstag

Nachdem Hans BLUMENBERG im Jahre 1981 noch einmal Die Lesbarkeit der
Welt statuiert und in der wandlungsreichen Verwendung der Buchmetapho-
rik deren Universalitét (bis hin zur Entschliisselung des genetischen Codes)
aufgewiesen hat', ist die Hoffnung belebt worden, als lasse sich alles entzif-
fern und verstehen, wenn man nur «richtig zu lesen» wisse. Die darin sich
artikulierende Zuversicht wurde und wird im Rahmen der Literaturwissen-
schaft durch die Ende der 60er Jahre proklamierte, jedoch in ihrem Kern
auf die Frithromantik zuriickgehende? rezeptionsasthetische Forschungs-
richtung genéhrt, die sich ganz dem «Leser als Instanz» verschrieben hat.
Ich nenne hier nur die Namen von Hans Robert Jauss, Harald WEINRICH
und Wolfgang IsSer als Promoters und Exponenten einer Konjunktur, die,
wie es scheint, durchaus noch nicht abgeklungen ist®. Seither ist der fiir das
Zustandekommen des Dreiecks von Autor, Werk und Publikum konstituti-
ve « Akt des Lesens» Gegenstand besonderer theoretischer Zuwendung und
berechtigtes Thema vielfiltiger Untersuchungen gewesen, wobei sich der
Bogen von der empirischen Literatursoziologie* iiber poetologische Refle-
xionen’ bis hin zur Enzyklopddie der Literaturwissenschaft spannt, die ihre
Gliederung «aus einer Analyse des Lesens» gewinnt®.

1 Vgl. H. BLUMENBERG: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt/M. 1981; vor ihm schon E. R.
Curtius: Européische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern u. Miinchen *1973, Kap.
16: Das Buch als Symbol, S. 306-352 sowie E. RoTHAKER/W. PERPEET: Das « Buch der Na-
tur». Materialien und Grundsatzliches zur Metapherngeschichte, 1979.

2 Vgl. J. S6rING: Zur poetischen Erfahrung von Geschichtlichkeit, in: Probleme der Litera-
turgeschichtsschreibung, hg. v. W. HausricHs (= LiLi Beiheft 10), Gottingen 1979, S.
31-64; bes. S. 36ff.

3 H.R.Jauss: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft (1967), in: Lite-
raturgeschichte als Provokation, Frankfurt/M. 1970; ders.: Der Leser als Instanz einer
neuen Geschichte der Literatur, in: POETICA 7, 1975, S. 325-344; H. WEINRICH: Fir eine
Literaturgeschichte des Lesers (1967), in: Methoden der deutschen Literaturwissenschaft,
hg. v. V. ZMEGAC, Frankfurt/M. 1971, S. 325-339; W. Iser: Der implizite Leser. Kommuni-
kationsformen des Romans von Bunyan bis Beckett, Miinchen 1972; ders.: Der Akt des Le-
sens. Theorie dsthetischer Wirkung, Miinchen 1976.

4 Vgl. N GroeBeN: Rezeptionsforschung als empirische Literaturwissenschaft. Paradigma -
durch Methodendiskussion an Untersuchungsbeispielen, Kronberg/Ts. 1977.

5 P. BicHseL: Der Leser. Das Erzidhlen. Frankfurter Poetik-Vorlesungen, Darmstadt u. Neu-
wied 1982,

6 K. WemMaR: Enzyklopéadie der Literaturwissenschaft, Miinchen 1980; hier: S. 26ff.

189



Was in solchen Bemiihungen freilich unbefragt bleibt, ist die Selbstver-
standlichkeit, mit der man die Moglichkeit von so etwas wie Lesen und Les-
barkeit und - ineins damit - auch die Verstehbarkeit des Gelesenen ohne
weiteres zugestanden sein laf3t: eine Unterstellung, die allerdings einer
Grundbedingung jeder Schriftkultur Rechnung trdgt und daher sogar die
Etymologie auf ihrer Seite hat. Denn was heif3t «lesen» zundchst und zu-
erst? Wenn wir auf der Suche nach einer vorldaufigen Antwort TaciTus und
nicht Ludwig Wittgenstein konsultieren, der «zum Lesen (...) nicht das Ver-
stehen des Sinns des Gelesenen» rechnet, sondern darunter - ganz mecha-
nisch - «die Tatigkeit» begreift, «Geschriebenes oder Gedrucktes in Laute
umzusetzen»’, dann geraten wir auf eine erfolgversprechende Spur. In Ka-
pitel 10 seiner Germania berichtet Tacitus tiber «Vorzeichen und Losorakel»
bei den Germanen: «Sie schneiden von einem fruchttragenden Baum einen
Zweig ab und zerteilen ihn in kleine Stiicke», wofiir sich offenbar - in Pa-
renthese sei es bemerkt - das Buchenholz besonders geeignet hat, weshalb
wir bis heute von «Buchstaben» sprechen; diese kleinen Buchenstédbe «ma-
chen sie durch Zeichen (d.i. Runen) kenntlich und streuen sie planlos und
wie es der Zufall will auf ein weilles Laken. Dann (hebt) der Stammesprie-
ster (...) nacheinander drei Zweigstiicke auf und deutet sie (interpretatur)
nach den vorher eingeritzten Zeichen»®.

Diese Sétze beschreiben nichts anderes als den Vorgang des Lesens in sei-
nem urspriinglichen Zusammenhang. Er artikuliert sich in den drei Mo-
menten des Auswihlens, Sammelns und Deutens. Lesen wire das auswih-
lend sammelnde Aufheben und Entschliisseln ausgestreuter Schriftzeichen
durch besonders dazu Berufene, also Lese-Kundige, die bisweilen mit Eifer-
sucht und oft genug blof} zur Erhaltung ihres Machtinteresses iiber ihr Pri-
vileg wachen. Denn dem Schriftgelehrten als dem interpres kommt es zu,
das in den Zeichen verborgene Wissen: ihren Sinn, den Lese-Unkundigen
auslegend zu vermitteln, indem er «die Runen entrétselt», das aber heil3t:
das Fremde in eine vertrautere Form der Verstiandlichkeit iibersetzt und da-
mit erklart. Das englische «read» hat bis heute diesen «interpretierenden»
Zug des Lesens bewahrt, insofern es «das Erraten der Runenzeichen» als
seine urspriingliche Bedeutung durchschimmern 14f3t°. Was aber «erraten»
werden mul3, erschlie3t sich uns leichter iiber die Etymologie von griech.
AEyewv (lat. legere), mit dem das deutsche Wort «lesen» bekanntlich wurzel-

7 Vgl. L. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1971, S. 99
(= 156.).

8 Vgl. Tacitus: Germania, bearb. v. F. ECKSTEIN, Bamberg 1953, S. 17; sowie dass., Ubers.,
Erl. u. Nachwort v. M. FUHRMANN, Stuttgart 1971, S. 9.

9 Vgl. F. KLuGe: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, bearb. v. W. MiTzkA,
Berlin 21967, S. 436f. (lesen) sowie s. 106f. (Buch und Buchstabe).

190



verwandt ist. Es ist der Logos: der den willkiirlichen Zeichen eingeschriebe-
ne Bedeutungs- und Sinngehalt, den es im Auflesen zu erwecken, zu verneh-
men und zu verstehen gilt.

Diese Feststellung stof3t uns auf einen zentralen Sachverhalt, den man in
Anlehnung an Jacques Derrida oder Gilles Deleuze die «logozentrische
Pramisse» des Lesevorgangs nennen kénnte'®. Uberall und immer dann, wo
und wenn gelesen wird, ist je schon vorausgesetzt, dal} es etwas zu entziffern
und zu verstehen gebe. Jeder noch so undurchsichtigen schriftlich fixierten
sprachlichen Verlautbarung wohnt von seiten des Lesers die Erwartung
inne, dal} sie - bei entsprechender Anstrengung - ihr Geheimnis preisgibt.
Die Hypothese der Bedeutungshaltigkeit alles schriftlich Fixierten, d.h. sei-
ne prinzipielle Lesbarkeit, ist aber nur ein Reflex der vielfach bezeugten
Uberzeugung, dall unsere Welt im ganzen vom Logos getragen und durch-
waltet werde. Das Wort, der Logos, hat nicht nur die Schopfung hervorge-
rufen, sondern ist auch in dem Sinne fiir uns «Fleisch geworden», dall wir in
allem Seienden den verborgenen Logos lesend auffinden zu kénnen mei-
nen. So hat sich z.B. Novalis im Allgemeinen Brouillon der Jahre 1798/99,
seiner Materialsammlung fiir eine «Enzyklopéadistik», vermerkt, daf}
«iiberall (...) eine grammatische Mystik (...) zum Grunde (liege) - die sehr
leicht das erste Erstaunen tiber Sprache und Schrift erregen konnte.» — «Der
Mensch spricht nicht allein - auch das Universum spricht - alles spricht -
unendliche Sprachen», die an den «Signaturen» der Dinge'': den signaturis
rerum, wie es bei Jakob Bohme unter Anspielung auf Paracelsus heif3t'?,
vernehmlich abgelesen werden kénnen. Entsprechend kann zu Beginn der
Lehrlinge zu Sais von jenen «wunderlichen Figuren» die Rede sein,

die zu jener grof3en Chiffernschrift zu gehtren scheinen, die man wiberall, auf Fliigeln,
Eierschalen, in Wolken, im Schnee, in Krystallen und in Steinbildungen, auf gefrieren-
den Wassern, im Innern und AuBlern der Gebirge, der Pflanzen, der Thiere, der Men-
schen, in den Lichtern des Himmels, auf beriihrten und gestrichenen Scheiben von
Pech und Glas, in den Feilspdnen um den Magnet her, und sonderbaren Conjuncturen
des Zufalls, erblickt. In ihnen ahndet man den Schliissel dieser Wunderschrift, die
Sprachlehre derselben;

d.h. jene mystische Grammatik, in der sich der Logos des Weltalls artiku-
liert; ein Logos jedenfalls, der sich dechiffrieren 1d/3t, wenn man nur, wie

10 Vgl. J. DErRrIDA: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976; G. DELEUZE: Proust
und die Zeichen, Frankfurt /M., Berlin, Wien 1978.

11 Vgl. Novaris: Schriften, hg. v. R. SAMUEL in Zusammenarbeit mit H.-J. MAHL u.
G. ScHulz, 3. Bd., Stuttgart 1968, S. 267f. (138. u. 143.).

12 Vgl. G. WEHR: Jakob Béhme in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek bei Ham-
burg 1971, S. 11.

191



der «Lehrer» in Hardenbergs Prosafragment «die Ziige zu versammeln
(versteht), die tiberall zerstreut sind. Ein eignes Licht entziindet sich in sei-
nen Blicken, wenn vor uns nun die hohe Rune liegt, und er in unsern Augen
spaht, ob auch in uns aufgegangen ist das Gestirn, das die Figur sichtbar
und verstdndlich macht»'®. Unsere Frage wird sein, ob die hier unterstellte
«préastabilierte Harmonie» von Schrift, Lesen und Verstehen seither nicht
empfindlich gestort, ob also jener «Accord aus des Weltalls Symphonie»,
um mit Novalis zu sprechen'?, nicht in den Mi3klang mil3verstehender Dis-
kordanz iibergegangen ist.

Davon jedoch und vorerst abgesehen hat die Analyse des Lesevorgangs
anseinem anfanglichen Ort einen Zusammenhang aufgewiesen, der das Le-
sen als Thema, insbesondere die aus ihm sich herleitende Frage nach der
Lesbarkeit wie deren Grenzen, von vornherein in einen hermeneutischen
Horizont riickt. DaB épunvevely das griechische Aquivalent von lat. inter-
pretari, der £punuvevg mithin jener Dolmetsch ist, der «einen Sinnzusam-
menhang aus einer anderen ‘Welt’», der Welt des gottlichen Wissens, «in
sterbliche Sprache und Verstandlichkeit» iibertrdgt'?, sei hier nur am Rande
vermerkt. Seinem wesentlichen Begriff nach erschopft sich Lesen deshalb
nicht im mithsamen Buchstabieren und Entziffern von Schriftzeichen, son-
dern ist - unabhédngig vom jeweiligen Lese-Subjekt - sei es der einfache Le-
ser, der Stammespriester oder der Gotterbote Hermes selber - eine Metho-
de auslegender Sinn-Vermittlung und verstehender Sinn-Aneignung, wobei
ich die erschwerende Frage, was wir uns zuletzt wirklich aneignen: das An-
dere und ganz Unbekannte oder doch nur das Andere unserer selbst und da-
her langst Bekannte, lieber auf sich beruhen lassen méchte, da uns eine Er-
orterung der Anamnesislehre zu weit vom Ausgangspunkt abfithren wiirde.
Immerhin hatte schon Schiller die kantische Restriktionsthese auf den Akt
des Lesens angewendet und Goethes beschwingtes Gestandnis an Charlotte
von Stein: «Wie lesbar mir das Buch der Natur wird kann ich dir nicht aus-
driicken, mein langes Buchstabieren hat mir geholfen»'¢, mit dem folgen-
den, die Grenzen des «menschlichen Wissens» markierenden Epigramm
deutlich in Zweifel gezogen:

13 Vgl. NovaLis: Schriften, hg. v. P. KLUCKHOHN u. R. SAMUEL unter Mitarbeit v. H. RITTER u.
G. ScHuLz, rev. v. R. Samuel, 1. Bd., Stuttgart 1977, S. 79.

14 Ebd.

15 Vgl. Artikel «Hermeneutik», in: HWP 3, Sp. 1061 ff.

16 GoeTHE an Charlotte von Stein, 15. Juni 1786 (= Werke, hg. v. E. BEUTLER, XVIII, S. 931).

192



Weil du liesest in ihr, was du selber in sie geschrieben,
Weil du in Gruppen fiirs Aug ihre Erscheinungen reihst,
Deine Schniire gezogen auf ihrem unendlichen Felde,
Wihnst du, es fasse dein Geist ahnend die grof3e Natur'’

Was wir diesem Einwand entnehmen miissen, ist doch wohl dies, dal} die
hypothetische Sinnbestimmtheit oder Bedeutungshaltigkeit des Seienden
im ganzen wie der Schriftzeichen im besonderen deren mogliche Entziffe-
rung als Sinn-Aneignung durch Sinn-Verleihung vorzeichnet. Denn: Verste-
hen als die spezifische Erkenntnisabsicht gegeniiber solchen Schriftzeichen
hat diese - im Interesse ihrer Auslegung - immer schon als Sinngebilde ent-
worfen, d.h. ihnen vorgingig intentionalen Sinn verliechen. Die «objektive
Verbindlichkeit» eines solchen Sinn-Entwurfs braucht deshalb gleichwohl
nicht in Frage zu stehen. Zumindest dann nicht, wenn man, wie Novalis
oder Hegel, in allem, also auch im Lesenden, den gleichen Logos am Werke
sieht. Die kurze Wechselrede Heinrichs von Ofterdingen mit dem Arzt Syl-
vester aus dem zweiten, Fragment gebliebenen Teil des Roman-Projekts von
Novalis mag dafiir als Beleg einstehen:

«Also wire der Sinn ein Antheil an der neuen durch ihn eréffneten Welt selbst? Man
verstiinde die Sache nur, wenn man sie hitte?»

«Das Weltall zerfallt in unendliche, immer von groflern Welten wieder befalite Welten.
Alle Sinne sind am Ende Ein Sinn. Ein Sinn fiihrt wie Eine Welt allmilich zu allen
Welten.»'*

So oder so bleibt das Lesen jedoch ein Verfahren, das man einiiben und
repetieren mulf3, um es beherrschen zu kénnen. Daran hat auch Nietzsche in
der Vorrede seiner «Streitschrifty» Zur Genealogie der Moral keinen Zweifel
gelassen, wenn er im Blick auf die «Schwierigkeit» der «aphoristischen
Form» seines Denkens schreibt:

Ein Aphorismus (...) ist damit, daf} er abgelesen ist, noch nicht «entziffert»; vielmehr
hat nun erst dessen Auslegung zu beginnen, zu der es einer Kunst der Auslegung bedarf.
Ich habe in der dritten Abhandlung dieses Buchs ein Muster von dem dargeboten, was
ich in einem solchen Falle « Auslegung» nenne - dieser Abhandlung ist ein Aphorismus
vorangestellt, sie selbst ist dessen Kommentar. Freilich tut, um dergestalt das Lesen als
Kunst zu iiben, eins vor allem not, was heutzutage gerade am besten verlernt worden ist
- und darum hat es noch Zeit bis zur « Lesbarkeit» meiner Schriften -, zu dem man bei-
nahe Kuh und jedenfalls nicht «moderner Mensch» sein muB: das Wiederkduen...."

17 Vgl. ScHiLLER: Sdmtliche Werke, hg. v. G. FRICKE u. H. G. GopreRrT, Bd. I, S. 245f.

18 (Anm. 13), S. 331.

19 Vgl. F. NieTzscHE: Werke, hg. v. K. SCHLECHTA, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1976, Bd. 11,
S. 770. Stellennachweise kiinftig mit Band- und Seitenzahl dieser Ausgabe im laufenden
Text.

193



das Wiederkduen und wiederholte Lesen also, und wenn nicht das wieder-
holte, so doch das «lento» Lesen als das Geheimnis jener «unvergleichli-
chen Kunst» (II 1231), die fiir Nietzsche als den «Lehrer des langsamen Le-
sens» (I 1016) zu den «Voraussetzungen (...) einer gelehrten Kultur» (II
1230f.), insbesondere aber der Philologie als jener «ehrwiirdigen Kunst»
gehort,

welche von ihrem Verehrer vor allem eins heischt, beiseite gehn, sich Zeit lassen, still
werden, langsam werden -, als eine Goldschmiedekunst und -kennerschaft des Wortes,
die lauter feine vorsichtige Arbeit abzutun hat und nichts erreicht, wenn sie es nicht /en-
to erreicht. Gerade damit ist sie aber heute nétiger als je, gerade dadurch zieht sie und
bezaubert sie uns am stiarksten, mitten in einem Zeitalter der «Arbeit», will sagen: der
Hast, der unanstdndigen und schwitzenden Eilfertigkeit, das mit allem gleich «fertig
werden» will, auch mit jedem alten und neuen Buche: - sie selbst wird nicht so leicht ir-
gend womit fertig, sie lehrt gut lesen, das heif3t langsam, tief, riick- und vorsichtig, mit
Hintergedanken mit offengelassenen Tiiren, mit zarten Fingern und Augen lesen... (1
1016).

Ein Pladoyer, dem man nicht kraftig genug Nachdruck verleihen kann -
angesichts der heute gdngigen, mitunter als Notbehelf unumgénglichen
Praxis des diagonalen Lesens, das durch entsprechende Schnell-Lesekurse
kommerziell geférdert wird.

Diese betriibliche, vom beschleunigten Gang der Zivilisation erzwunge-
ne Entwicklung ist aber nur ein Indiz mehr fiir den statistisch erwiesenen -
in einem umgekehrt proportionalen Verhiltnis zur steigenden Buchpro-
duktion stehenden - Riickgang der Lesekultur, die einer zunehmenden Vi-
sualisierung der Welt auf dem Bildschirm weicht, der zum magischen Qua-
drat einer Vortduschung von Realitdt und damit tendenziell zum Instru-
ment der Manipulation im jeweiligen Herrschaftsinteresse geworden ist.
Jede Option fiir die Literatur und das Lesen im herkémmlichen Sinne ist
daherim Angesicht fortschreitender Verkabelung und Vernetzung von ohn-
machtiger Resignation nicht frei. Ihm haftet sogar der Ruch des Archai-
schen an. Wer schone Literatur liest, d.h. wirklich und nicht aus Zerstreu-
ungssucht oder als Einschlafdroge liest, scheint aus einer Zeit heriiberzurei-
chen, deren Gangart von der unserer sich iiberstiirzenden Gegenwart
grundverschieden ist. Wer liest und natiirlich erst recht: wer schreibt, steht
zum prazipitierenden Weltgang gleichsam quer. Lesen, der Umgang mit Li-
teratur ist eine Art von Weigerung, vielleicht sogar von Verweigerung, sich
dem Leerlauf des 6ffentlichen Getriebes bruchlos anzuschmiegen.

Wir miissen uns die Situation des lento Lesenden einmal vor Augen fiih-
ren, um zu begreifen, wie unzeitgemal} diese Tatigkeit, am Standard der
modernen Industriegesellschaft gemessen, ist. Da stiirzt sich einer nicht in
den Betrieb, welchen auch immer, um zu «funktionieren», sondern da

194



nimmt sich einer die Freiheit und die Zeit, ein Buch aufzuschlagen und sich
durch die aufgehobenen Zeichen in einen Zustand der reflektierten Nidhe
versetzen zu lassen: in einer Zeit, wo Zeit mehr als jemals Geld ist, ein unge-
heurer Luxus, den sich in einer auf Profitmaximierung und Effizienz ge-
trimmten Gesellschaft nur Studenten leisten konnen oder solche wie ich,
die den Wirtschaftskimpfen weitgehend enthoben sind, d.h. im Grunde
eine Rentnerexistenz fithren®’.

Die universitas der wahrhaft Lesebeflissenen muf} von auf3en wie das Lei-
fossil einer Vergangenheit erscheinen, die vielleicht nur im verkldrenden
Riickblick und in bestimmten Zirkeln Mufle fiir die Lektiire hatte. Mufe,
oyoAn (lat. schola) ist aber, wie schon Aristoteles zu Beginn seiner Meta-
physik klar erkannt hat, die Bedingung der Moglichkeit wahrer Wissen-
schaft und Kultur?'. Denn Mulfle ist ja kein Nichtstun, kein dolce far niente,
wie die allzeit bequeme Fehlmeinung will, an der sich die tiblichen Vorurtei-
le befestigen, sondern sie ist ein Zustand hochster Téatigkeit, wie wiederum
Aristoteles, diesmal jedoch in seiner Politik, bei der Abwagung von prakti-
schem und theoretischem Leben: von vita activa und vita contemplativa,
deutlich gemacht hat*?. Was wir entsprechend vom lesenden Umgang mit
Literatur lernen konnten, ist, Mufle zu haben in der Form sinnerfiillender
Tatigkeit, die uns gegen die Umtriebe der Freizeitindustrie immunisiert.

Demgegeniiber haben wir allen Grund zu der Befiirchtung, daf} neben
der Mul3e weitere Bedingungen der Moglichkeit wahren Lesens geschwun-
den, zumindest im Schwinden begriffen sind. Auf die teilnahmsvolle Frage
des Philippus an den Kdmmerer der Kandace: «Verstehst du auch, was du
liesest?»?* wird man im Blick auf die Beschdftigung nicht nur mit propheti-
scher Literatur selten noch eine ermutigende Antwort bekommen. Es ist
der geschichtliche Augenblick, der dem Lesen nicht hold ist: eine Einsicht,
die Veranstaltungen wie dieses Symposion, aber auch manche «Anleitung
zum richtigen Lesen» wie jene - von Christiaan Hart Nibbrig betreute -
Textcollage unter dem Titel Warum lesen? motiviert haben mag?*. Denn der
ernste Hintergrund fiir dieses «Spielzeug zum Lesen» ist ganz sicher die
Sorge um die zunehmende Klimaverschlechterung in puncto Lesen, der -
neben anderen - nicht zuletzt Walther Killy mit seiner Aufsatzsammlung
Schreibweisen-Leseweisen zu wehren versucht?®,

20 Vgl. M. WeBer: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. J. Winckelmann, Tiibingen *1970.

21 Vgl. AristoreLEs: Metaphysik 981b, 20ff.

22 Ders.: Politik 1325b 15ff.

23 Vgl. Apg. 8, 27ff.; dazu M. RYCHNER: Lesen als Begegnung, in: Arachne. Aufsitze zur Lite-

ratur, Ziirich 1957, S. 311-332; hier: S. 313.
24 Vgl. Warum lesen? Ein Spielzeug zum Lesen von Christiaan L. Hart NIBBRIG, Frank-

furt/M. 1983.
25 Vgl. W. KiLLy: Schreibweisen - Leseweisen, Miinchen 1982.

195



Doch gerade fiir diese willkommenen Bemiihungen, sich dem Verfall der
Lesefdhigkeit entgegenzustemmen, gilt auch, dal3 sie eine Antwort auf jene
Frage des Apostels nach einem verstindigen und verstehenden Lesen
grundséatzlich fiir méglich halten. Die Lesbarkeit wird also nicht angezwei-
felt, es gebricht nur an der erforderlichen «Kompetenz», die Biicher im
Buch der Welt sachgerecht zu entziffern. Das aber heif3t: Die im Horizont
dieser - meist unreflektierten - Voraussetzung dem Lesen begegnenden
Schwierigkeiten lassen sich, so die herrschende Meinung, mit den uns heute
zugédnglichen Hilfsmitteln beheben. Diese Schwierigkeiten gilt es nunmehr
in eine gedridngte Ubersicht zu bringen, bevor wir an eine wirklich ernst zu
nehmende Grenze der Lesbarkeit stolen. Worum es mir demnach im fol-
genden geht, ist der gestufte Aufweis von Erfahrungen des Befremdens, die
uns anwandeln moégen bei dem Versuch, die in Lesbares eingravierten Spu-
ren der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu entziffern und zu deu-
ten, bis wir zuletzt mit Fallen radikaler Fremdheit konfrontiert werden, die
sich der herkdmmlich bewédhrten Absicht auf Sinn-Aneignung durch Sinn-
Verleihung verweigern oder versagen.

Ich beginne mit einem ganz duflerlichen Befund: der Schrift und dem
Schrifttyp. Wer je in Griechenland war, ohne Griechisch zu kénnen, im Na-
hen Osten - sei es in Israel oder einem der arabischen Ldnder - oder gar in
Fernost, wird wissen, wovon ich spreche. In China sind wir alle - mit Aus-
nahme wahrscheinlich der Sinologen - Analphabeten. Wir bediirfen der
Fithrung, da wir uns lesend nicht zurechtfinden konnen. Unsicherheit, ein
Gefiihl von Fremdheit, ist die Folge. Diese Erfahrung, die ich nicht weiter
zu vertiefen brauche, zeigt, daf} es zundchst die Schriftzeichen sind, die uns
einen elementaren Widerstand entgegensetzen, von der Umsetzung der Zei-
chenin Laute, Silben oder Worter ganz zu schweigen. Ohne erst in die Ferne
schweifen zu miissen, weil} z.B. der leidgepriifte Hélderlin-Philologe, mit
welchen bisweilen uniiberwindlichen Schwierigkeiten die Entzifferung und
Transkription der spdten hymnischen Entwiirfe zu rechnen hat. Mancher
unter Thnen mag, gleich mir, vor den eigenen Aufzeichnungen wie vor einer
«geheimen Chiffernschrift» gestanden haben, die sich kaum mehr entrét-
seln 1463t. Doch nicht nur Manuskripte ziehen dem Wiederkennen eine -
freilich selten ganz undurchlissige - Grenze, was mit dem gewdihlten
Schrifttyp - ich denke dabei an die sog. deutsche Schrift - zusammenhin-
gen kann, sondern auch der Druck errichtet mitunter «Schriftbarrieren»,
wie ich unldngst in Neuchétel bei der Prisentation von Fraktur-Texten habe
erleben diirfen. Andererseits muf} gar eine in so klaren Typen gesetzte
Schrift wie die George-Schrift, und zwar nicht nur ihrer konsequenten
Kleinschreibung oder eigenwilligen Interpunktion wegen, regelrecht er-
lernt werden, wenn ein sinngeméafes Vor-Lesen gelingen soll. Welche peinli-

196



chen und verhdngnisvollen Folgen die Unkenntnis der verschiedenen
Schrifttypen haben kann, sei an einem eher anekdotischen Beispiel erldu-
tert: Das vorgebliche Fraktur-A auf den gefilschten, mit den Initialen des
Betreffenden versehenen «Hitler-Tagebiichern» war in Wirklichkeit ein F,
wie jedermann auf dem Cover der unrithmlich in die Pressegeschichte ein-
gegangenen Stern-Nummer leicht erkennen konnte. Verhdngnisvoll und
peinlich sowohl fiir den Félscher als auch fiir die wissenschaftlichen Gu-
tachter, die den Irrtum nicht sofort durchschaut hatten. Hier haben wir
gleichsam den «klassischen» Fall fiir einen Orientierungsverlust durch
Schwund der Moéglichkeit, das schon fremd Gewordene auf uns noch Ver-
trautes beziehen zu konnen. Beziehbarkeit als Koinzidenz von Ubersetzen
und Uber-serzen ist daher eine conditio sine qua non fiir die Lesbarkeit ei-
ner Schrift. Wo jeder Beziehungssinn fehlt, verharren die Zeichen in ihrer
erratischen Ferne. Der Stein von Rosette ist deshalb ein Modell der Dechif-
frierung geblieben, weil mit Hilfe der griechischen und demotischen Paral-
leltexte die Entschliisselung der Hieroglyphen als einer Metapher fiir Un-
verstandlichkeit tiberhaupt gelang?‘.

Es ist das Verdienst gewisser Dada-Experimente, aber auch bestimmter
Methoden der Konkreten Poesie, auf die graphematische (und phoneti-
sche) Dimension einer natiirlichen Sprache ausdriicklich aufmerksam ge-
macht zu haben. Freilich erschopft die Auskunft, daf} es sich dabei um eine
Thematisierung der sprachlichen Elemente in - zweifelhafter - Analogie
zur bildenden Kunst des Jahrhundertanfangs handele, den Sachverhalt
nicht ganz. Denn welche Erfahrung machen wir im Umgang mit dem «op-
tophonetischen Gedicht» Raoul Hausmanns, dem Lautgedicht Rudolf
Bliimners oder den «textbildern» Franz Mons??’ Sie fungieren zunachst als
Beispiele fiir die Emanzipation der Schriftzeichen bzw. der Lautschicht von
jedem semantischen Bezug. Die herkommliche Sinn-Erwartung wird damit
konterkariert. Jede Moglichkeit eines Sinn-Entwurfs der Gebilde im Inter-
esse lesender Sinn-Aneignung scheint zum Scheitern verurteilt. Das Lesen
verkiimmert zu einem mechanischen Aufsammeln des ausgestreuten oder
willkiirlich kombinierten Buchstabenmaterials und geht in ein Sehen oder
Horen tiber, das die Grenzen des natiirlichen sprachlichen Mediums tran-
szendiert. Von daher liegt es verzweifelt nahe, von visueller Poesie oder von
Lautgedichten zu sprechen. Was aber gibt es hier noch zu verstehen?

26 Vgl. E. BRUNNER-TRAUT u. V. HELL: Agypten, Stuttgart, Berlin, Kéln, Mainz 1966, S. 144.

27 Vgl. Dada BErLIN. Texte, Manifeste, Aktionen. In Zusammenarbeit mit H. BErRGIUS hg. v.
K. RiHa, Stuttgart 1979, S. 64; Lyrik des expressionistischen Jahrzehnts, Miinchen 1963, S.
186; F. MonN: sehginge, berlin 1964, S. 29.

197



RAOUL HAUSMANN

»kp’erioum«
Optophonetisches Gedicht

weriOlJ M lp'ermnm
Nm Periii seheo-.
#r[tlBeﬂeeeﬂﬂmleg

ONNOo gplanpouk

konemnpout PERIKOUL
HﬂEEeeEEee l'rr'r-uecA

oapAerrre EE [
m!/ ed padanou

MTnNou tnous '

Eine Antwort darauf scheinen die Gebilde von sich aus zu verschweigen.
Oder lassen sie sich dennoch zum Sprechen bringen? Immerhin zeigen sie,
daf} sie das nicht mehr sind, was Gedichte vordem waren oder zu sein vorga-
ben. Ihr abweichendes So-sein ist, aller spielfreudigen Pose des Nonkonfor-
mismus zum Trotz, ein radikaler Widerruf. Insofern wirken sie an der von
Dieter Wellershoff beschriebenen Auflosung des Kunstbegriffs entschlos-
sen mit**, in der sich zugleich die Dissoziation des bis dahin in Geltung ste-
henden Verstandigungszusammenhangs manifestiert. Die «préstabilierte
Harmonie» von sinnstiftendem Autor, bedeutsamem Werk und sinnaneig-
nendem Leser ist gestort. Das Werk schrumpft zum Symptom dafiir, daf3
das ehemals (vielleicht niemals) Ganze in die Briiche gegangen ist und seine
Elemente preisgibt, an denen die Spuren der Verletzung deutlich nachweis-
bar sind, wenn Sie an die Buchstabentriimmer in Mons «textbild» denken.

Rudolf Blimner

ANGO LAINA

Oiai laéla oia ssisialu
ensudio trésa sudio mischnumi
jalon stuaz

brorr schjatt

oidzo tsuigulu

ua sésa masuo tiili

ua sésa maschiato toro
ol séngu gadse dndola
oi ando séngu

séngu andola

ol séngu

gadse

ina

leiola

kbaod

sagor

kado

28 Vgl. D. WELLERSHOFF: Die Auflésung des Kunstbegriffs, Frankfurt/M. 1976.

198



Doch beeilen wir uns, auf die ndchste Ebene von Widerstdnden iiberzu-
gehen, die dem Lesen als einer Spielart aktiver Rezeption zwar hinderlich
sein, aber meistens ausgerdumt werden konnen. Dal} auch die Lexik, im
weitesten Sinne die semantische Struktur literarischer Texte?* ebenso wie
die grammatisch-syntaktische Struktur oder die Versbehandlung*® zur
Quelle von Mifverstindnissen bzw. zum Vorwand weitreichender Reflexio-
nen werden konnen, muf} ich im Drang der Stunde auf sich beruhen lassen,
obwohl die Analyse der schon von Marinetti programmatisch geforderten

29 Vgl. K. ScuwirTers: Portrat Rudolf Bliimner, in: Lyrik des expressionistischen Jahr-
zehnts, Miinchen 1963, S. 184.
30 Vgl. z.B. HoLDERLINS sog. Vaterldndische Gesédnge.

199



«Zerstorung der Syntax»*' am Beispiel von Jiirgen Beckers Rindern®? den
soeben erhobenen Befund der Sprengung des Zusammenhangs wie der
Aufkiindigung des Einvernehmens mit einer «vereinbarten Welt»** voll be-
stdatigen wiirde.

wider all es

heim nun doch und
was hats
noch vom ibrigen
war mal am
aufhérenden
Ausfallsatz
geldscht
wie Leben

schlieBtaugenzufliegtaufunddavon
gesprochenesdenkmaldrangekommenistnununter
brechungsstiickweiseteilbestandteilweise

in Kilte
und Hitze auch bis
endet es
so, wieder
bis
31 Vgl. F. T. MARINETTI: Technisches Manifest der futuristischen Literatur 1912.
32 Vgl. J. BEckER: Rénder, Frankfurt/M. 1970, bes. S. 56.

33 Vgl. R.M. RiLKE: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, in: Werke in drei Bianden,
Frankfurt/M. 1973, 3. Bd., S. 202.

200



Statt dessen sei im Vorbeigehen ein Blick auf die geschichtliche Dimension
der Problemstellung geworfen.

Je weiter wir zuriickgreifen, desto mehr scheint es, als sei die Literatur in
einem Idiom verfal3t, das uns nicht mehr vertraut ist. Man erzielt einen Ver-
fremdungseffekt ganz eigener Art, wenn man jemandem eine Stelle aus der
Gantzen Heiligen Schrifft. Deudsch 1545 zum Lesen vorlegt, in der Sprache
Martin Luthers also, dem doch nachgesagt wird, die neuhochdeutsche

Schriftsprache begriindet und in Umlauf gesetzt zu haben?®*.

ZEJn ochsen oder schaf / das
vngewonlich gelied / oder *wandel-
bar gelied hat / magstu von freiem
willen opffern / Aber angeneme
mags nicht sein zum geliibd. **Du
solt auch dem HERRN kein zustos-
sens / oder zuriebens / oder zuris-
sens / oder das verwund ist / opf-
fern / vnd solt in ewrem Lande
solchs nicht thun. **Du solt auch
solcher keins von eines Frembdlin-
gen hand / neben dem brot ewrs
Gottes / opffern / Denn es taug
nicht / vnd hat einen feil / Darumb
wirds nicht angeneme sein fur euch.

23Ein Rind oder ein Schaf, das ein
zu langes oder ein zu kurzes Glied
hat, darfst du als freiwillige Gabe
darbringen, aber als gelobtes Opfer
wiirde es nicht wohlgefillig aufge-
nommen. **Ihr sollt dem Herrn kein
Tier darbringen, dem die Hoden
zerquetscht oder zerschlagen oder
ausgerissen oder abgeschnitten
sind. Weder sollt ihr in eurem Lande
Tiere so verstiimmeln **noch solche
von einem Fremden kaufen, um sie
eurem Gott als Speise darzubrin-
gen; denn sie haben einen Schaden,
es ist ein Fehler an ihnen, sie wiirden

euch nicht wohlgefillig aufgenom-
men.

Das Befremden, ja die Ratlosigkeit rihrt natirlich vom Wandel der
Sprachform im allgemeinen, vom Bedeutungswandel der Worter im beson-
deren her. Es fiele leicht, eine Liste mittelhochdeutscher Worter vorzule-
gen, deren lautliche Entsprechungen im Neuhochdeutschen erhalten sind,
deren Inhalte sich aber gewandelt haben. Noch im 18. Jahrhundert geben
Schliisselworter wie z.B. Menschheit oder Handlung hdufig zu Fehlinter-
pretationen Anlal.

Um die «richtige» Bedeutung er-lesen zu konnen, mufy man - der Kern-
these von Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen entsprechend (:
«Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache»)*® - den je-
weiligen Sprachgebrauch beherrschen. Das aber setzt eine Kenntnis des si-

34 Vgl. 3. Mose 22, 23ff.
35 (Anm. 7), S. 41.

201



tuativen Kontextes und realen Sachzusammenhangs, kurz: der Lebenswelt,
voraus, aus der heraus gesprochen und geschrieben wird. Dieser Grund-
Sachverhalt wird beim Erlernen einer Fremdsprache offenkundig. Peter
Bichsel hat in seinen Frankfurter Poetik-Vorlesungen einen krassen Fall des
Versagens berichtet. Er erzédhlt von einem Freund, der «lange Zeit bei einem
Haussa-Stamm in der Sahara verbracht» hat und «zu jenen eigenartigen
Menschen (gehort), die man als Sprachgenies bezeichnet.» Trotzdem mul3-
te er «bei den Haussas (...) nach einem Jahr aufgeben» und nach Deutsch-
land zuriickkehren, um ihre Sprache an einer Universitdt zu lernen. Was
war der Grund?

Die Haussas, sagte er, erzdhlen nur Geschichten. Sie sprechen nicht, sie bezeichnen die
Dinge des Alltags kaum, sie reden fast nichts wahrend der Arbeit. (...) Wenn aber die
Minner des Stammes zusammensafen, begann in der Regel der Alteste zu erzihlen,
und zwar Geschichten zu erzdhlen - vorgeformite, literarische und iiberlieferte Ge-
schichten. Er erzahlte, um sich und die anderen am Reden zu hindern. An Geschichten
aber ist eine Sprache nicht erlernbar. Erlernbar ist sie nur in der Beriihrung mit der
Realitat'®.

Die von dem Forschungsreisenden sonst bewiahrte «Methode des (...)
‘natiirlichen’ Spracherwerbs mu fite (also) versagen, und das aus dem einfa-
chen Grunde, weil der reale Sachzusammenhang, der Kontext nicht sicht-
bar war, aus dem heraus gesprochen wurde und aus dem heraus er selbst
(...) gewohnt war, die Bedeutung des Gesprochenen, auch in einer ihm zu-
ndchst und véllig unbekannten Sprache, allmédhlich der Spur nach - man
sagt wohl: intuitiv - zu erfassen und damit die Sprache selbst, genauer den
Sprachgebrauch langsam, aber mit der Zeit immer besser zu verstehen»?’.

Was konnen wir diesem Exkurs in die Bedingungen des Spracherwerbs
fiir unsere Zwecke entnehmen? Ich will mit einer Frage zu antworten versu-
chen. Ist es nicht so, dal} sich auch der Leser der Literatur sogar seiner eige-
nen Sprache gegeniiber bisweilen in einer dem Haussa-Besucher vergleich-
baren Situation befindet? Oft genug - und nicht blof3 im Riickblick auf die
uns ferner geriickte dltere Literatur, sondern gerade auch in bezug auf Texte
der literarischen Avantgarde unseres Jahrhunderts, die einen dem convenu
entsprechenden referentiellen Bezug nicht mehr ohne weiteres erkennen
lassen -: oft genug also hat sich der «Kontext in seinem vollen Sinn, das ein-
geschlossen woriiber und wovon gesprochen wird, und ségar noch das ein-
geschlossen, was nicht ausdriicklich, oder vielleicht besser: was ausdriick-
lich nicht gesagt, (...) vielmehr vorausgesetzt wird»’®, fiir uns verdunkelt,

36 (Anm. 5), S. 22f.
37 Vgl. B. ALLEMANN: Paul Celans Sprachgebrauch (Ms.), S. If.
38 Ebd., S. 2.

202



wenn es uns nicht gar (mutwillig) vorenthalten wird. Fehlt aber dieser Bezug
zur Realsituation, dann verwandelt sich das in Lettern Fixierte leicht in ein
Sprachspiel zuriick, an dem die lesende Sinn-Verleihung gleichgiiltig oder
schmerzlich versagt. Fiir die Literatur der Vergangenheit freilich kann man
diesen Verlust der Lebenswelt mit Hilfe der historischen Wissenschaften
zumindest ein Stiick weit ausgleichen. Was aber bleibt uns angesichts eines
literarisch-poetischen Sprachgebrauchs, der - wie etwa im Falle Paul
Celans - den vertrauten Bezug zu unserer Lebenswelt suspendiert, indem er
sich seine eigenen Voraussetzungen zu erschaffen sucht?

Bevor ich dieser Frage nachgehe, sei zur Erholung ein Aspekt eingescho-
ben, der, obgleich scheinbar abliegend und kurios, doch ein bezeichnendes
Licht auf die Sache wirft. Ich meine das Phianomen des Ver-Lesens, das ich
allerdings nicht psychologisierend im Sinne der Freudschen Fehlleistung,
sondern im Blick auf seine hermeneutischen Implikationen betrachten
mochte. Als Beispiel wihle ich Richard Wagners Meistersinger, und zwar
das Preislied im dritten Aufzug, genauer: dessen blamable Entstellung
durch Beckmesser. Sie erinnern sich vielleicht, daf} der «Merker», der den
verliebten Walther von Stolzing, seinen Rivalen und Mitbewerber um die
Gunst Evas, im ersten Akt so hdmisch an «Richt und Schnur»*®: den Regeln
des Meistergesanges, hat scheitern lassen, sich zu Beginn des dritten Aktes
das Manuskript eines Werbeliedes erschleicht, von dem er - aufgrund der
Schriftziige - anzunehmen berechtigt ist, daf} es von Hans Sachs stamme.
Dieser 1463t ihn in dem Glauben und damit in die Falle gehen. Denn wir se-
hen zwar - um den unpassenden Vergleich zu riskieren - Esaus Hand, aber
horen, anders als Beckmesser, Jakobs Stimme. Es ist nun eine Spielart bit-
terster Ironie, wenn ebendieses Werbelied, mit dem Beckmesser sein hoch-
stes Gliick befordern zu konnen hofft, zum Grund seines klédglichen Schei-
terns wird. Was ist die Ursache dafiir?

Vordergriindig betrachtet hat Beckmesser das Manuskript offenbar
nicht oder genauer: nicht richtig entziffern konnen, so daf} in der alles ent-
scheidenden Situation aus dem ersten Stollen nunmehr in Beckmessers Ver-
sion folgender «Unsinnswust» wird*’:

WALTHER BECKMESSER

«Morgenlich leuchtend in rosigem Schein, «Morgen ich leuchte in rosigem Schein
von Bliit und Duft von Blut und Duft

geschwellt die Luft, geht schnell die Luft;

39 Vgl. R. WAGNER: Die Musikdramen, Miinchen 1978, S. 399-493; hier: S. 421.
40 Ebd., S. 465ff. u. 487f.

203



voll aller Wonnen wohl bald gewonnen,

nie ersonnen, wie zerronnen;

ein Garten lud mich ein, im Garten lud ich ein

Gast ihm zu sein.» garstig und fein.»

WALTHER BECKMESSER

«Wonnig entragend dem seligen Raum, «Wohn ich ertraglich im selbigen Raum,
bot goldner Frucht hol Geld und Frucht, -

heilsaft’ge Wucht, Bleisaft und Wucht.

mit holdem Prangen Mich holt am Pranger

dem Verlangen, der Verlanger

an duft’ger Zweige Saum, auf luft’ger Steige kaum,

herrlich ein Baum.» hing ich am Baum.»

WALTHER BECKMESSER

«Sei euch vertraut, «Heimlich mir graut,

welch hehres Wunder mir geschehn: weil es hier munter will hergehn:
an meiner Seite stand ein Weib, an meiner Leiter stand ein Weib; -
50 hold und schon ich nie gesehn: sie schamt und wollt mich nicht besehn; -
gleich einer Braut bleich wie ein Kraut

umfalite sie sanft immeinen Leib; umfasert mir Hanf meinen Leib;
mit Augen winkend, mit Augen zwinkend -

die Hand wies blinkend, der Hund blies winkend,

was ich verlangend begehrt, was ich vor langem verzehrt,

die Frucht so hold und wert wie Frucht so Holz und Pferd
vom Lebensbaum.» vom Leberbaum.»

Wie haben wir dieses Verlesen zu deuten? Zunéchst - und nun doch psy-
chologisierend - so, dall Beckmesser in die Originalversion seine antizipie-
rende, freilich sich selber entlarvende Wunscherfiillung projiziert. Damit
aber geht seine entstellend auswihlende Sinn-Verleihung fehl, sie bleibt Eis-
egese, die am «Text selber» nicht kontrolliert ist, weil der Regelpoet bei die-
sem Lied an eine Grenze der Lesbarkeit fir ihn selber sto3t. Unsere These
lautet deshalb: Die (subjektive) Unfdhigkeit Beckmessers, den in Sachsens
Ziigen fixierten Gesang des wahren Dichters sinnvoll zu entziffern, ist nicht
nur in seinem bornierten Vorverstindnis, sondern zugleich in der geschicht-
lichen Unmoglichkeit begriindet, von seinen Voraussetzungen her das Neu-
artige der «seligen Morgentraum-Deutweise», wie Sachs das Preislied
tauft, iiberhaupt zu verstehen. Denn diesen Hinter-Sinn diirfen wir nicht
auller acht lassen, daf3 mit Stolzings Sieg die hergebrachte Meisterregel -
und zwar im bezeichnenden Riickgriff auf Walter von der Vogelweide - ge-
schichtlich «iiberholt» ist, so sehr auch Sachs in seiner Schlullmahnung
den versdhnlichen Ausgleich sucht. Beckmessers stets im vertrauten Hori-
zont kreisende Fehlinterpretation, die nur das ihm Naheliegende mif3deu-
tend wieder-erkennen laf3t, ist jedenfalls ein sprechender Beleg dafiir, wie
schwer es ihm fillt, sich auf die fiir ihn neue Dimension des ganz Anderen,

204



Unvertrauten oder gar Fremden hin zu 6ffnen. Und wer weil}, wie oft wir
uns schon in diesem Sinne verlesen, «versungen und vertan» haben®', so wie
wir uns stindig (und notwendig) an dem, was in Wahrheit der Fall ist, verse-
hen!

Damit rithren wir an einen Punkt, der die Grenzen der Lesbarkeit aus ei-
nem neuen, gelegentlich schon beriihrten Blickwinkel anpeilen laf3t. Wenn
Paul Klees treffsicheres Diktum, dal3 Kunst nicht das Sichtbare wiedergebe,
sondern sichtbar mache, auch auf die Dichtung zutrifft, diese mithin etwas
sehen 1af3t, das bisher verborgen und wegen der Fixierung unserer Sehge-
wohnheiten auf das vordergriindig Sichtbare un-sichtbar war, dann ent-
birgt sich in ihr eine Welt-Ansicht, die Anspruch auf Wahrheit insofern er-
heben kann, als sie in einer urspriinglichen Wahrnehmung von Welt und
Wirklichkeit griindet, die mit unserer konventionellen Weltanschauung
bricht. In diesem Bruch mit der Sehgewohnheit ist die Irritation und Versto-
rung fundiert, die jede Begegnung mit einer ungewohnten Welt-Ansicht bei
uns auslost. Von Alexander von Humboldt stammt der Satz: «Die gefidhr-
lichste Weltanschauung ist die Weltanschauung der Leute, welche die Welt
nie angeschaut habeny», sondern - wie zu ergdnzen wére - in ihren Vorurtei-
len befangen bleiben, indem sie sich blof3 an das Vertraute und Sichtbare als
an das scheinbar Offenkundige halten.

Demgegeniiber will Dichtung unsere Augen fiir eine durchdringende
Schau des Seienden 6ffnen, uns mithin wahrhaft sehend machen, in einer
Weise, wie Rimbaud sie in seinen berithmten «Seher-Briefen» beschrieben
hat*?. Jedes wahre Dichtwerk bezweckt ndmlich so etwas wie eine funda-
mentale Verschiebung unserer Sicht der Dinge in dem Sinne, daf} «mit der
Erweiterung des Blick-Winkels, der Neueinstellung der Tiefenschéarfe (der)
Sehraster, durch den (wir) unsere Zeit, (...) (uns) selber wahrnehme(n), sich
entschieden verdandert», um mit Christa Wolf zu sprechen, die kaum zufil-
lig eine Seherin, ndmlich Kassandra, zum thematischen Vorwand ihrer er-
folgreichen Erzdhlung gewidhlt hat*’. Radikal gefalit bewirkt dabei jedes
bedeutende literarische Werk einen Wandel der Wahrnehmung, indem es
diese vom «Automatismus» befreit** und dem Lesenden wieder - wie Peter
Handke es gefordert hat - jenen «Widerstand» leistet, der immer dann er-

41 Vgl. ebd., S. 428.

42 Vgl. Franzosische Poetiken, Teil [1. Texte zur Dichtungstheorie von Victor Hugo bis Paul
Valéry, hg. v. F-R. Hausmann, E. Grifin MANDELSIOH u. H. Staus, Stuttgart 1978,
S. 190-195.

43 Vgl. Ch. WoLr: Voraussetzungen einer Erzdhlung: Kassandra. Frankfurter Poetik-
Vorlesungen, Darmstadt u. Neuwied "1984, S. 131.

44 Vgl. V. Skwovsku, in: Methodendisskussion. Arbeitsbuch zur Literaturwissenschaft, Bd. 1,
Frankfurt/M. 21972, S. 107f.

205



lahmt und verlorengeht, wenn eine literarische «Methode (. ..) zur Schablo-
ne geworden» ist**. Wenn man also «von einem literarischen Werk eine
Neuigkeit fiir (uns), etwas, das (uns), wenn auch geringfiigig, dndert», er-
warten darf, «etwas, das (uns) eine noch nicht gedachte, noch nicht bewul3-
te Moglichkeit der Wirklichkeit bewufit macht, eine neue Mdoglichkeit zu
sehen, zu sprechen, zu denken, zu existieren»*¢, dann stellt jede Dichtung -
wenigstens potentiell - einen Paradigmawechsel im tibertragenen Verstdnd-
nis Thomas S. Kuhn’s dar: einen Wechsel der Wahrnehmungsweise, der uns
veranlafBt, «die Welt (jeweils) anders zu sehen»*’: ein Anspruch, der sich ge-
legentlich auch in sich selber iiberschlagen kann.

Indem wir uns aber lesend der Vielfalt und dem Wandel der poetischen
Paradigmen vorurteilsfrei aussetzen, ohne in die Ratlosigkeit eines Beck-
messer zu verfallen, nehmen wir gleichsam an einem Gestaltexperiment
teil, das uns Einblicke in «das Wesen von Verdnderungen in der Wahrneh-
mung» gewdhrt. Den Grund-Vorgang eines solchen Experiments méchte
ich an einem Beispiel erldutern, das sich vom wissenschaftlichen Diskurs
ohne weiteres, wie mir scheint, auf den poetischen iibertragen laf3t:

Eine Versuchsperson, der eine Spezialbrille mit Umkehrlinsen aufgesetzt wird, sieht
anfinglich die ganze Welt auf dem Kopf stehend. Zu Beginn funktioniert das Wahrneh-
mungssystem der Versuchsperson in der Weise, wie es ohne Brille zu sehen gelehrt wur-
de, und das Ergebnis ist eine vollige Desorientierung, eine akute personliche Krise.
Nachdem die Versuchsperson aber gelernt hat, sich der neuen Welt anzupassen, kippt
das gesamte Gesichtsfeld um, gewohnlich nach einer Zwischenperiode, in welcher das
Sehbild verworren ist. Danach werden die Objekte wieder so wahrgenommen, wie es
vor dem Aufsetzen der Brille der Fall war. Die Assimilation eines vorher anomalen Ge-
sichtsfeldes hat auf das Feld selbst eingewirkt und es verdandert. Wértlich und metapho-
risch hat der an Umkehrlinsen gewohnte Mensch eine revolutiondre Umwandlung des
Sehens durchgemacht*®.

Wie, wenn literarische Werke von Bedeutung solche «Umkehrlinsen» wé-
ren, die entsprechende Umwandlungen unseres Sehbildes bewirken derge-
stalt, dal3 wir einer neuen Welt poetisch ansichtig werden, die fiir uns des-
halb wirklich sein kann, weil sie in einer urspriinglichen Weise wahrgenom-
men wurde?

Die Probleme, die sich daraus fiir das Lesen ergeben, sind nur allzu offen-
kundig. Denn der geforderte Wechsel der Wahrnehmung, der die Welt fiir

45 Vgl. P. HANDKE: Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms, Frankfurt/M. *1978, S. 21.

46 Ebd., S. 19f.

47 Vgl. Th.S. Kunn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. *1979, S.
123.

48 Vgl. ebd., S. 124.

206



uns zundchst auf den Kopf stellt, ist nicht immer leicht nachzuvollziehen.
Zu sehr haften wir an der gewdhnlichen Optik oder werden von dem infla-
tiondren Reichtum an Aspekten und Prospekten geblendet, um im Blick ge-
rade auch auf die zeitgenossische Literatur immer Schritt halten oder im
mediengerecht verordneten Sehtakt bleiben zu konnen. Die Lesbarkeit der
Literatur findet dort ihre natiirliche Grenze, wo das Gedicht den Horizont
unserer Seh-Gewohnbheit so radikal sprengt, daf3 es vor unseren Augen flim-
mert. Unverstdndnis ist die kaum verwunderliche, mitunter durchaus kal-
kulierte Reaktion, deren vorweggenommener Reflex das elitire BewuRBtsein
von Autoren ist, die - wie Kleist oder Nietzsche - im Grunde erst fiir den Le-
ser der Zukunft zu schreiben vorgeben*®. Schon frith hat daher Friedrich
Schlegel in seinem ironischen Versuch Uber die Unverstindlichkeit «den
Entschluf} gefaft, (...) einen andern neuen Leser nach meinem Sinne zu
konstruieren, ja wenn ich es notig finden sollte, denselben sogar zu deduzie-
ren»’’,

Was aber geschieht, wenn die Dichtung nicht ldnger mehr jene Umkehr-
linse ist, die uns in neuartiger Weise Einsicht und Durchblick eréffnet, son-
dern ein Prisma, das unsern Blick auf die Welt zersagt (das ist die Bedeu-
tung von griech. mpiewv), weil sich diese nur noch gebrochen in ihm reflek-
tiert? Was diirfen wir, als Leser, hoffen, wenn sich die ausgestreuten Bruch-
stiicke iiberhaupt nicht im urspriinglichen Wortsinn lesen, d.h. sammeln
und in einen Verstindnisrahmen, sei er auch noch so zukunftsoffen, einfi-
gen lassen, weil sich jenes «Verweisungsganze von Bedeutsamkeit», von
dem Martin Heidegger etwa spricht - womdglich aufgelost hat? Hier 6ff-
net sich uns ein Problemhorizont, den ich nicht anndhernd mehr werde aus-
leuchten kénnen. Dabei denke ich weniger an gewisse Textbilder in der Tra-
dition der visuellen Poesie, die den - unterstellten - Zerfall der Ganzheit der
Welt blofl mechanisch abschildern und damit eher wieder verdecken, als
vielmehr an Dichter, die man - wie etwa Holderlin, Trakl oder Celan - viel-
fach irrtiimlicherweise in die hermetische Uberlieferung eingereiht hat.
Handelt es sich doch in diesen Fillen gerade nicht um Kultivierung eines
Geheimwissens, das man zum Schutz vor Profanierung kiinstlich ver-
schliisselt, so dafl nur der Adept und Esoteriker das unter Verschlufl Gehal-
tene wieder entschliisseln kann, sondern um ein Dichten, dem die Un-Mog-
lichkeit einer befreienden Sicht auf die Welt oder gar eines verstehenden

49 Vgl. H. v. KLEIST: Briefe 1805-1811. Lebensdaten, Miinchen 1964, S. 57 samt Goethes ge-
reiztem Hinweis auf das sprichtwértliche «hic Rhodus, hic salta»; oder Nietzsche 11259 u.
770.

50 Vgl. F. SCHLEGEL, in: Athendum. Eine Zeitschrift 1798-1800, II, ausgew. u. bearb. v. C.
GRUTZMACHER, Reinbek bei Hamburg 1969, S. 238.

207



Durchblicks auf sie schmerzhaft eingeschrieben ist, ohne deshalb zum
Wahnsinn, zur Toxikomanie oder Psychopathologie als einem asylum igno-
rantiae die allzu bequeme Zuflucht zur Erklarung jener « Dunkelheiten»
nehmen zu missen, denen wir uns bei den genannten Dichtern zweifellos
ausgesetzt sehen.

Holderlin scheint dabei jener Krisenfall zu sein, wo sich die Erkenntnis
einer - noch metaphysisch begriindeten - Deutungslosigkeit (und damit
Unlesbarkeit) der Welt poetisch zu artikulieren beginnt, und zwar beson-
ders eindriicklich in jenen, den ungeloschten « Aufruhr» (STA 2,222,10) be-
leuchtenden Triitmmern der hymnischen Entwiirfe, deren Bruchstiickhaf-
tigkeit wohl kaum nur durch den Ausbruch einer akuten Psychose bedingt,
sondern gewil} auch Reflex eines «Zerbrechens» und «Zerreiflens», d.h. der
Zerstorung des Zusammenhangs von Himmel und Erde, Goéttern und
Sterblichen ist, angesichts derer «der Drang nach tibersichtlicher Darstel-
lung (Entzifferung und Interpretation) seine Grenze an der natiirlichen Un-
tbersichtlichkeit (weil Unleserlichkeit) der Sache selbst (findet)»*'.

Dieser Krisenfall, der zugleich die scheinbar selbstverstandlichen Vor-
aussetzungen des hermeneutischen, auf Sinn-Verstehen bedachten Ansat-
zes fundamental in Frage stellt, braucht hier nicht anders mehr denn in der
Art eines Concetto fliichtig illustriert zu werden. Konnte Hoélderlin von
Rousseau noch, der «weissagend» - wie der Dichter - «seinen kommenden
Gottern voraus(fliegt)», sagen:

Vernommen hast du sie, verstanden die Sprache der Fremdlinge,
Gedeutet ihre Seele!
(STA 2,13,29f.),

so beginnt sich inder Hymne Am Quell der Donau das Haupt allmahlich zu
umwolken (: «Da staunen wir und wissens nicht zu deuten», STA 2, 128,
1051.), bis es in Mnemosyne dann heil3t: «deutungslos/ (...) sind wir und
haben fast/ Die Sprache in der Fremde verloren» (STA 2, 195, 1ff.). Hatte
der Dichter in Dichterberuf sich «gern (...) zu anderen (noch) (gesellt)»,
«damit verstehn sie helfen» (STA 2, 48, 59ff.) (: z.B. jene «Gottersprache,
das Wechseln/ Und das Werden», STA 2, 111, 292f.), so lautet in dem
Bruchstiick Wenn aber die Himmlischen. .. das resignierte Eingestandnis:
«sie aber/ Verstehen es nicht» (STA 2, 223, 34f.). Ein anderer hymnischer
Entwurf 14t das volle Gefélle - auf knappe, wenngleich etwas blasse For-
meln gebracht - sehen: «Einst hab ich die Muse gefragt, und sie/ Antworte-

51 Vgl. B. ALLEMANN, zit. bei D. UFFHAUSEN: Friedrich Holderlin. Das Nichste Beste. Aus
dem Homburger Folioheft (S. 73-76), S. 3. Hélderlin-Zitate beziehen sich kiinftig auf die
Grol3e Stuttgarter Ausgabe (= STA).

208



te mir/ Am Ende wirst du es finden.» Doch in harter, asyndetischer Fiigung
fahrt Holderlin, die soeben ergangene Zusage dementierend, fort: «Kein
Sterblicher kann es fassen» (in den Varianten lesen wir auch: (1) b/egreifen
(7)/, (2) verst/ehen/). «Vom Hdochsten will ich schweigen» (ST 2, 220, 2ff.
sowie 853, 18ff.), nachdem er Der Prinzessin Auguste von Homburg. Den
28. Nov. 1799 gegeniiber noch bekannt hatte:

«(...) Beruf ist mirs,
Zu rithmen Hohers, darum gab die
Sprache der Gott und den Dank ins Herz mir» (STA 1, 312, 26ff.),

(was sich auch in diesem Huldigungsgedicht durchaus nicht nur auf die
«Fiirstin» [ebd. 311, 14] bezieht).

Man braucht nicht einem modischen «Kult des Fragmentarischen» ver-
fallen zu sein’?’, um zwischen diesen selbstgewissen Versen und jener Dia-
gnose des drohenden Sprachverlustes in Mnemosyne eine Bruch-Linie ver-
laufen zu sehen, die die hymnischen Entwiirfe zu Dokumenten eines Schei-
terns werden ldf3t, in welchem sich aber nicht etwa ein subjektives Versagen,
sondern objektiv ein Struktur-Zwang offenbart, der in die poetisch nahezu
einzigartige Artikulationsspur des spdten Holderlin als Zerfall der Welt in
Wahrnehmungs-Fragmente eingegraben ist. Eingedenk dessen konnte der
so luzide verkiindete Anspruch Holderlins in dem Entwurf Das Ndchste
Beste:

und mich leset o

Ihr Bliithen von Deutschland, o mein Herz wird
Untriigbarer Krystall, an dem

Das Licht sich priifet*?,

nicht zuletzt deshalb zweideutig scheinen, weil aus dem Licht inzwischen -
und weltgeschichtlich betrachtet - die hesperische Nacht geworden ist, je-
nes « Dunkel», in dem sich auch Georg Trakl als «ein umnachteter Seher»
wiederfinden wird*‘, dem nicht mehr - wie noch dem Propheten Johannes
in Holderlins Hymnen-Entwurf An die Madonna - «Der Zunge Gewalt,/
Zu deuten», gegeben war (STA 2, 212, 31ff.), sondern nur noch, Gesichte
vom Zerbrechen des Menschen zu haben?®® als Reflex einer Erfahrung, von
der Trakl seinem Freund und Forderer Ludwig von Ficker bewegende Kun-

52 Ebd,, S. 2.

53 Ebd., S. 13.

54 Vgl. G. TrakL: Das dichterische Werk, Miinchen 1977, Traum und Umnachtung, S. 80-84,
hier: S. 83.

55 Vgl.ebd., S. 94, 173, 175, 178, 184, 192 u.6.

209



de gegeben hat: «mein Leben ist in wenigen Tagen unséglich zerbrochen
worden und es bleibt nur mehr ein sprachloser Schmerz, dem selbst die Bit-
ternis versagt ist (...). Es ist ein so namenloses Ungliick, wenn einem die
Welt entzweibricht. O mein Gott, welch ein Gericht ist liber mich hereinge-
brochen.»*® Dal} Trakl diesem namenlosen Ungliick und sprachlosen
Schmerz: der ganzen Unsédglichkeit seines In-der-Welt-seins gleichwohl ein
seherisches Wort: seine Vision, abgewonnen hat, 143t die Paradoxie des
poetischen Sprechens unter den Bedingungen des 20. Jahrhunderts offen-
bar werden, die eben darin besteht, daf} der Dichter dem Unsagbaren sa-
gend ent-sagt, entsagen mulf}, weil ihm der erhellende, darum allein sag-, les-
und deutbare Durchblick ver-sagt bleibt. Denn: «Es ist steinernes Dunkel
hereingebrochen»®”:

Ein Dunkel, aus dem noch Paul Celan den Ausweg gesucht hat mit seiner
poetischen «Flaschenpost», die auf etwas zuhilt, nicht zuletzt auf die ihr
vielleicht zukommende Deutung, die sich uns oft genug deshalb versagt,
weil die Dichtung Celans selber noch «unterwegs» ist, ohne genau schon zu
wissen, ob die gesuchte Wirklichkeit «ansprechbary ist oder nicht*®. Sinn-
volles Lesen kann hier, der Etymologie von «Sinn» entsprechend, nur hei-
flen: der Richtung nachgehen, in welche die Artikulationsspur weist. Viel-
leicht 6ffnen sich dann jene «Sichttunnels, in/ Den Sprachnebel geblasen»;
vielleicht finden wir die Orientierung und Halt gewdhrenden «Lesestatio-
nen im Spatwort» einer Sprache, die in dem letzten, bezeichnenderweise
Lichtzwang heillenden Band des Dichters als «Finster-Lisene» beschworen
wird, die uns allenfalls « Horreste, Sehreste» vernehmen und buchstabieren
1aBt®®,

Und doch ist dieses ratselhafte Versagen und Versagtbleiben einer sinn-
stiftenden Deutung als poetische Ent-sprechung jener Verdunkelung der
Zeit und Welt, von der Celan, Trakl oder Holderlin zeugen, nicht das letzte
Stadium unseres Erkundungsganges an die Grenzen der Lesbarkeit. Der
Grenzfall kommt etwa - zumindest duflerlich betrachtet - im zentralen
sechsten Abschnitt von Jiirgen Beckers Réindern in Sicht®’, der aus vier «un-
beschriebenen Blittern» besteht®'. Es gibt also nichts mehr zu entziffern,
nicht einmal etwas auswdhlend und sammelnd aufzuheben. Dennoch 143t

56 Vgl. G. TrakL: Dichtungen und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, hg. v. W. KiLLy u. H.
SZKLENAR, 2 Bde., Salzburg 1969, I, S. 529f.

57 Ebd.

58 Vgl. P. CELAN: Ausgewihlte Gedichte. Zwei Reden. Nachwort v. Beda ALLEMANN, Frank-
furt/M. 1977, S. 128f.

59 Vgl. ders.: Lichtzwang. Gedichte, Frankfurt/M. 1970, S. 89, 98, 101 u. 7.

60 (Anm. 32), S. 57ff.

61 (Anm. 58), S. 46.

210



diese «typographische Leere» als neueste(.) Ausprdgungsform der alten
‘page blanche’»®? sich «lesen» und verstehen. Ist sie doch - wie Peter Hand-
ke kritisch im Blick auf die leere Biihne Samuel Beckett’s herausgestellt hat
- ein «Bild von einer anderen Leere. Die Leere dieser Seiten «bedeutet» et-
was. Und wir durfen uns aussuchen, ob sie ein Sinnbild des «leeren Gere-
des» oder jenes «vielsagenden Schweigens» sein soll, das «etwas aussagt»,
auch wenn es vorgibt, «nichts auszusagen»®*. Wir machen mithin die Er-
fahrung, daf selbst die présence absente des Nichts und der Leere von dem
Bediirfnis nach Sinn-Verleihung unwiderstehlich eingeholt wird, obschon
der Verzicht als Kunst des Versagens affirmativer Sinn-Aneignung mitunter
redlicher wire. Jedenfalls sollte das fortwahrende Befremden, das fiir den
Fremdsprachen-Unterricht ebenso bestimmend zu sein scheint wie fiir das
In-der Welt-sein im ganzen, als willkommene Chance ergriffen werden, das
Fremde in seiner Fremdheit anzuerkennen und zu dulden, indem wir uns
wenigstens auf das Eigene als das (scheinbar) Vertraute und Heimische zu
verstehen lernen.

62 Vgl. K. Krorow: Verstummen, Schweigen und Leere im zeitgendssischen deutschen Ge-
dicht, in: ders.: Aspekte zeitgendssischer deutscher Lyrik, Giitersloh 1961, S. 165; auller-
dem: J. S6rRING: Sprach-Reflexion und Sprach-Denken. Martin Heidegger und die Konkre-
te Poesie, in: POETICA 16, 1984, S. 110-137.

63 Vgl. P. HANDKE: Stiicke 1, Frankfurt/M. 1972, S. 22 u. 39.

211



	Grenzen der Lesbarkeit

