
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 88-89 (2021-2022)

Artikel: Pater Jodok über die Schulter geschaut : Einblicke ins Tagebuch des
Murianer Mönchs Jodok Stirnimann (1654-1702)

Autor: Reif, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pater Jodok über die Schulter geschaut

Einblicke ins Tagebuch des Murianer Mönchs
Jodok Stirnimann (1654-1702)

Barbara Reif

Im Rahmen einer Herkunftsforschung der Familien Stirnimann und Stirne-

mann erkundeten Anfang der 1970er Jahre einige Exponenten, unter ihnen
Joseph Stirnimann aus Luzem, die umliegenden Archive und Bibliotheken
nach Quellenmaterial. Eines der interessantesten Fundstücke1 war das <A.nnale

breve», ein Tagebuch von Pater Jost Stirniman, das im Archiv des Klosters
Muri in Samen zum Vorschein kam.2 Als unscheinbares Buch enthält es die

Aufzeichnungen von PaterJodok Stirnimann,3 der in lockerer Folge von seinen

Anfängen im Jahre 1654 bis ins Jahr 1703 aus seinem Leben erzählt.
Da die handschriftlichen Einträge sich dem Leser nicht spontan eröffnen,

sind sie doch in Kurrentschrift und vorwiegend auf lateinisch verfasst,
wurde eine Transkription an der Universität Zürich in Auftrag gegeben. Dr.
Bernd Kiesmann,4 von 2000 bis 2004 Assistent im historischen Seminar
Zürich, beugte sich über das Manuskript und übersetzte das Dokument.

In den folgenden Jahren veröffentlichte der Familienverband Stirni-
mann/Stirnemann in ihren jährlichen Rundbriefen Abschnitte aus der Schrift.
Ausserhalb dieses Familienverbandes wurde die Quelle allerdings weder
veröffentlicht noch zur Kenntnis genommen.

Erst 2014, als die Schrift im neu gestalteten Museum Kloster Muri in der
Ausstellung platziert wurde, fand sie neues Interesse. Pater Jodok wurde eine

Stimme verliehen; in zahlreichen Audios erzählt er Episoden aus dem Alltag
seines Klosterlebens.

1 Stirnimann 1973, Vorwort V.
2 Das Tagebuch umfasst 152 Seiten bei einem Mass von 21.5 x 17 Zentimeter.
3 Es existieren verschiedene Schreibweisen des Familiennamens von P. Jodok: Stirneman,

Stirnema, Stirnenman. Im Folgenden wird die Schreibweise des Professbuchs Muri-Gries
mit der modernen Variante Stirnimann verwendet.

4 Bernhard Kiesmann ist heute Privatdozent an der Universität Köln und seit 2016 Leiter
des Stadtmuseums und des Stadtarchivs von Kaiserslautern.

5



Das Buch: Annale breve - Diarium

Pater Jodok nennt seine Schrift «annale breve», also kurzes Jahrbuch.5 Tagebuch,

Diarium oder Jahrbuch: die Schrift entspricht in ihrem Aufbau mit
genauer Datierung einem Diarium oder Tagebuch, das bei der Geburt beginnt
und drei Jahre vor dem Sterbedatum P. Jodoks endet. Obwohl die Einträge
nicht gleich ausführlich über die Jahre verteilt sind, gibt es keinen längeren
Unterbruch in den Aufzeichnungen. Wir dürfen P. Jodok fast während seines ganzen

Klosterlebens begleiten.

Abbildung 1: Einblick in das Tagebuch von P.Jodok Stirnimann. Kloster Muri-Gries.

Die Themenauswahl ist weitgehend von der Zeit und den Lebensumständen
P. Jodoks bestimmt. Vergleicht man sie mit den in diesem Zeitabschnitt
behandelten Themen der Chronik von P. Anselm Weissenbach,6 stösst man auf
zahlreiche Parallelen. Doch bei P. Jodok finden sich, nebst den für den
Chronisten verbindlichen Themen Beiträge, die ganz aus seinem Interesse und
persönlichen Engagement motiviert sind. Seinen individuellen Stempel drückt er

5 Martin Kiem: Diarium Jodoki Stirnimann Capital. Murens. ab 1654—1703 vid. extract,
memorata digniorum. www.muri-gries.ch/mediawiki/index.php/Martin_Kiem.

6 Anselm Weissenbach, 1638—1696, Verfasser der Annales Monasterii Murensis, 1693, einer
umfassenden Chronik des Klosters Muri. Cod. chart. 309, Samen.

6



weniger durch Reflexionen oder Kommentare auf, seine Persönlichkeit verrät
er uns aber durch die Themenauswahl. Er erzählt mit der für ihn verpflichtenden

monastischen Zurückhaltung, die ihm höchstens eine diskrete
Randbemerkung erlaubt. Ein «Gott sei Dank» (11. September 1686) für den Sieg über
die Türken oder «Ist Gott mit uns, wer kann gegen uns sein? Es ist besser, dem Herrn

gu vertrauen statt den Menschen» (20. September 1693), anlässlich seiner Wahl zum
Granarius sind Äusserungen, die selten zu finden sind und gerade deshalb stark

gewertet werden dürfen.
P. Jodoks Person dringt dann aber in der Art seiner Schilderungen immer

wieder überraschend klar durch. Er ist ein engagierter Beobachter. Normalerweise

schreibt er in lateinischer Sprache, doch wenn es bunt und aus dem
Leben gegriffen wird, dann scheint ihm das lateinische Vokabular nicht
auszureichen und er wechselt in die deutsche Mundart. Seine Sprache ist gut
verständlich und erfreut den Leser mit wunderbar farbigen Ausdrücken und akri-
bischer Intensität.

Das Tagebuch als Form eines Selbstzeugnisses findet als literarische
Gattung7 seit den 1980er Jahren lebhaftes Interesse. Dabei stehen mehrheitlich
persönlicher gefärbte Texte im Zentrum. Edierte Klostertagebücher sind spärlich

zu finden. In den Archiven8 der Klöster liegt eine beeindruckende Anzahl
von Diarien, doch sind es mehrheitlich Werke des 18. und 19. Jahrhunderts.
Tagebücher aus dem 17. Jahrhhundert sind in allen schweizerischen
Benediktinerklöstern rar und oft auch nur fragmentarisch, das heisst, nur über eine
kürzere Anzahl von Jahren verfasst. Die Schrift P. Jodoks ist das erste im
Archiv des Klosters Muri verzeichnete Diarium und zeichnet sich durch seine

Vollständigkeit aus.

Allerdings gibt es im schweizerisch-benediktinischen Umfeld ein Projekt
über ein klösterliches Tagebuch, das alles andere überstrahlt. Dabei handelt es

sich um die Aufzeichnungen des Einsiedler Paters Joseph Dietrich9 (1645—

1704). Seine Hinterlassenschaft umfasst 18 Bände mit gut 12'000 Seiten. Dieses
überaus wertvolle Dokument wird in einer kommentierten Edition aufgearbeitet

und ist heute schon partiell online zugänglich. Es bietet für die Aufarbeitung
des Textes von P. Jodok wertvolle Quervergleiche und ist in seiner Vollständigkeit

unübertroffen. Im Vergleich mit diesem Werk macht es Sinn, wenn
P. Jodok seinen Text als «Annale breve» bezeichnet.

Im Folgenden werden die wichtigsten Themen des Tagebuchs über die

Jahre zusammengefasst und summarisch behandelt. Zitate werden in Kursiv-

7 Greyerz, Selbstzeugnisse. Scheutz/Tersch, Selbstzeugnisse.
8 Archiveinträge in Einsiedeln oder St. Gallen.
9 www.dietrich-edition.unibe.ch/index.html.

7



schiift eingefugt, eine Auswahl von Textstellen findet sich im Anhang in
Originallänge wieder.

Pater Jodok Stirniman. Seine Biografie und seine Familie

P. Jodoks Familiengeschichte liefert eine mögliche Erklärung für seine selbst-
bewusste und natürliche Art, in der er die Gegebenheiten seiner Zeit schildert.
Die Geschichte der weitverzweigten Familie Stirnimann10 reicht weit bis ins 14.

Jahrhundert zurück. Das vermögende Ruswiler Geschlecht der Stirnimanns,
dem P. Jodok angehörte, ist seit dem frühen 17. Jahrhundert ortsansässig und

gut dokumentiert.
Drei Generationen vor P. Jodok, der auf den Namen Peter getauft worden

war, findet sich bereits die erste schriftliche Spur in Form einer Jahrzeitstiftung

im Jahrzeitbuch der Pfarreikirche St. Georg in Sursee.11 Die Familie
war ausserhalb Ruswil im Weiler Roth ansässig und besass dort einen Hof.

Anno 1654
«Am 25. Februar bin ich geboren worden, von

meinen in rechtmäßiger Ehe verbundenen

Eltern, Joan. Jacob Stirnema und Barbara
Buocherin, die in der Pfarrei Sursee wohnten,

in einem Dorf namens in der Roth. Getauft
wurde ich in derPfarrkirche in Buttisholt£ von

Joan. Conrad Eüpert oder Füttert, der ^u dieser

Zeit dort Pfarrer war, in Anwesenheit der

Taufpaten PeterMeyer, aus dem Dorfnamens

Mittenlarig und Elisabeta Heini, aus dem

Dorfnamens Underarig.»

Die Generation über Jodok
erweiterte den Besitz und die Brüder
Jodoks, Sebastian und Hans, übernahmen
die Höfe Roth und Etzenerlen; Peter
hatte für das familiäre Seelenheil zu
sorgen, trat 1670 als Schüler ins Kloster
Muri ein und durchlief dort die übliche
Ausbildung.

10 Stirnimann, ab S. 57.
11 Stirnimann, S. 82.

Abbildung 2: Taufschein von P. Jodok.
Kloster Muri-Gries.

8



Ein Glanz der reichen Bauernfamilie fiel allerdings auch auf den jungen Novizen.

Sein Onkel Peter,12 kinderlos und sehr vermögend, übernahm die Kosten
für den Einkauf (Vermögensentäusserung) seines Patensohns ins Kloster und

sorgte noch zu seiner Lebzeit für den höchsten je in Muri ausgestellten
Auskaufbrief im Betrag von 5000 Gulden.13

Seine Herkunft war wohl bäuerlich und stand im Kontrast zu den oft aus

adeligen Kreisen stammenden

Mönchen in Muri.
Aber das Kloster hatte,
anders als zum Beispiel
Einsiedeln, eine Tradition der

nichtadligen Konventmitglieder14

und die solide
finanzielle Situation Hess P.

Jodok nicht schlecht dastehen.

Abbildung 3: Bauernhaus Unter
Rot.

Abbildung 4: Einkaufsbrief.
Kloster Muri-Gries. ,CL

Die Berichte zu seiner Fa-
mihe werden weitgehend
bestimmt durch Todesmeldungen.

P. Jodok als

Vertreter eines barocken
Lebensgefühls war wohl stark
mit dem Bewusstsein des

ÄS»
aA-

-
Pk-,WN ''f.'"1-' "Pr. £<*~£ï

°
)y yP

L-P- 4*> —' "M'Ar1'*1"'-**!>
ZJçP/r ha-

^ '-y <***r .UIUL,,#*-'

rr;v>
4—fc. 4-'

w- tM.fi •
V-/ ^

iJ 'SSzJLf JW A-.

12 Peter Stirnimann, Onkel von P. Jodok, starb am 8. Januar 1668.
13 «D<r Professakt beinhaltet seit Penedikt von Nursia das mündliche Versprechen (promissio), die schrift¬

liche Beurkundung (petitio), die Übergabe der Urkunde, die Vermögensentäusserung, die Einkleidung und
die Aufbewahrung derpetitio im Archiv des Klosters.» Svec, Klosterflucht, S. 45. 5000 Gulden
entsprechen ungefähr 200'000 Franken.

14 Mit Konrad Brunner (f1410) von Muri wurde erstmals der Abkömmling einer wohlhaben¬
den Bauernfamilie zum Abt gewählt.

9



«Memento Mori» verbunden. Das Wissen um die eigene Sterblichkeit und derer

seiner Familienmitglieder war allgegenwärtig und für ihn der natürliche
Übergang von der irdischen in die himmlische Welt. Nicht erwähnt werden

neu dazu stossende Familienmitglieder wie Kinder oder zweite Ehefrauen und
-männer. So wird 1673 vom Tod der ersten Frau des Bruders Sebastian im Mai
berichtet; von der im gleichen Jahr stattfindende Eheschliessung mit Rosina
Wüest im November sind wir nicht unterrichtet.

Alle Todesmeldungen werden sehr nüchtern deklariert (siehe auch 1674
und 1675). Als einzige erwähnenswerte Konsequenz nennt er die Anzahl
lebender Kinder, die zurückbleiben.

P. Jodok bleibt im Umgang mit seiner Familie distanziert. Er geht nur
noch einmal aus dem Kloster, um an einem 30. Todestag seines Schwagers

Walter Meyer teilzunehmen, der mit seiner Schwester
Elisabeth verheiratet war und auf einem vom Vater
Jodoks erworbenen Hof ansässig war. P. Jodok zählt
alle Anwesenden, Familie und Rechtsvertreter auf,
deren Anwesenheit im Zusammenhang mit den
Erbfragen notwendig war. Finanzielle Belange um die
Erbschaft scheinen von zentraler Wichtigkeit. Mehr
Informationen gibt er nicht und Gefühle dringen
nicht durch (8. Juni 1687).

1679
«Am 5. oder 6. Februar ungefähr brachte mir ein Goldschmied

aus Rapperswil einen sehr schönen und kunstvollen Kelch, den

Abbildung 5: Familienwap- meine Verwandten wegen meiner Primi^Jür mich anfertigen
pen. Ausschnitt aus der

ließen. Sein Wert wird auf58französische Talergeschätzt, das
Konventscheibe von 1694. J HKloster Muri-Gries. entspricht 130 Vi Gulden.»

Die Familie ergriff die letzte Möglichkeit, ihr
Mitglied grosszügig auszustatten und schenkte ihm zur ersten selbständig
gehaltenen Messe einen qualitätvollen Kelch. Ohne ein Wort des Dankes
unterstreicht P. Jodok nüchtern die Wertigkeit des Kelchs.

Rapperswil war zu der Zeit ein wichtiges Zentrum der Goldschmiedekunst.

Gleich zwei renommierte Goldschmiede arbeiteten da. Es ist davon
auszugehen, dass entweder Johann Caspar Dietrich oder Fidelis Dumeisen16 für
die Anfertigung des Kelchs, welcher leider nicht erhalten ist, in Frage kommen.

15 Entspricht etwa 5220 Franken.
16 Dumeisen arbeitete nachweislich für Muri, Dietrich für fast alle umliegenden Benedikti¬

nerabteien. Rittmeyer, Goldschmiedekunst, S. 16 ff.

10



Die Ausbildung
P. Jodoks Ausbildung verlief im normalen Rahmen. Mit 16 Jahren (1670) trat
er in die Grundausbildung ein, die ihn befähigte, dem Unterricht der nachfolgenden

Studien zu folgen. Es wurde Wert auf Latein, Katechismus, Rhetorik,
Kalligraphie und Geschichte gelegt.

Die weiterführende Ausbildung begann mit Philosophie (1675-1677)
und setzte sich in einem dreijährigen Theologiekurs (1677—1679) fort. Als letzter

Kurs fand ab 1681 das Rechtsstudium statt. Die Kurse absolvierte er in
gleichbleibender Gesellschaft von fünfMitschülern; sie mussten mit einer
Prüfung abgeschlossen werden, bei denen in einem «Katalog» die Reihenfolge der
Qualität der Noten transparent gemacht wurde. Als Vierter von sechs Schülern
finden wir P. Jodok beim Theologiekurs im hinteren Mittelfeld. Es scheint, als

sei P. Jodok nicht der begnadetste Schüler gewesen. Eine pathetische Äusserung

lässt erahnen, dass er sich mit den Inhalten wohl eher schwergetan hat:
1677 «Am 1. Mär\ erreichten wir, nach Vollendung der mühsamen Reise unseres

philosophischen Studiums, mit Hilfe der Himmlischen den ersehnten Hafen und wurden in

einerfeierlichen Erklärungfür befreit erklärt.»

Abbildung 6: Kalligraphiebuch von
P. Johann Caspar Winterlin, um 1610
für die Schüler von Muri geschaffen.
Kloster Muri-Gries.

Beliebter waren dann die Erholungsferien nach getaner Arbeit. Sie wurden in
Sursee und Mariastein bei Basel verbracht und dauerten gute 14 Tage.

Der Gesang

Es scheint, dass die Aufnahme in die Klosterschule und danach in den Konvent

bei P. Jodok keiner Diskussion bedurfte. Dies war nicht unbedingt die

Regel. Die Aufnahme neuer Konventsmitglieder wurde in den Kapiteln
besprochen und öfters abschlägig beurteilt. So erstaunt aus heutiger Sicht, dass

zweimal eine Aufnahme daran scheiterte, dass die Kandidaten nicht singen
konnten. Dies war womöglich nicht der einzige Grund, aber doch einer, der
ausformuliert wurde. Der Gesang war für das tägliche Chorgebet von
übergeordneter Wichtigkeit. Die Gottesdienste dauerten täglich mindestens drei bis

11



vier Stunden, sind laut der Regel Benedikts die vornehmste Pflicht eines jeden
Klostermitglieds und dürfen unter keinen Umständen verpasst werden. Der
Chorgesang gilt als intensives und disziplinierendes Gemeinschaftserlebnis.
Dieses muss in jedem Fall gut eingeübt werden, «um Arger %u vermeiden, damit
nicht etwa im Chor stumm herumgestanden oder, wenn man gegenüber anderenfalsch singt,
das Gehör der Umstehenden beleidigt wird»f

Der Bau der vier Emporen
beim Neubau der Klosterkirche
lässt darauf schliessen, dass dem

Gesang in Muri eine hohe
Wichtigkeit beigemessen und dieser
auf hohem Niveau ausgeübt
wurde. Dies in Übereinstimmung
mit der Regel Benedikts, 19,5—7:

«In Gegenwart der Engel singe ich dir
Psalmen. Wir wollen also bedenken,

wie wir vor dem Angesicht der Gottheit
und ihrer Engel sein müssen, und so

beim Psalmensingen stehen, dass unser

Heri Einklang ist mit unserem

Wort.» Allerdings findet sich
kaum eine Überlieferung, wie
man sich diesen Chorgesang
vorzustellen hätte. Zwei kleine
Hinweise gibt uns P. Jodok, die die

Vermutung aufkommen lassen,
dass der Gesang in Muri von
einer Auswahl von Mönchen speziell

ausgeübt worden ist. Zweimal spricht er von «Cantores», die anlässlich
besonderer Feierlichkeiten gesungen haben.18

Abbildung 7: Chorgestühl von Simon Bachmann

(1650-1659). Barbara Reif.

17 Cochlœus, Humanist und Theologe (1479-1552), entwarf Übungen, um die Qualität des

Chorgesangs sicherzustellen. Diergarten, Cochheus, S. 201.
18 Beim Besuch von P. Coelestin von Füssen (Magnusstab) am 19. Oktober 1685 und anläss¬

lich der Fürstung von Abt Plazidus Zurlauben, 25. März 1702.

12



Besondere Anliegen

Beichterlaubnis
Über die Ausübung der Pflichten P. Jodoks als Priester erfahren wir kaum
etwas. Einzig seine Aufgabe als Beichtvater endockt ihm Äusserungen, durch die
wir einige Erkenntnisse gewinnen.

Schon 300 Jahre vor der Reformation hatte sich die Kirche dazu
entschlossen, einen jährlichen Beichtgang von ihren Mitgliedern einzufordern. Im
Rahmen der Diskussion um die Beichte während der Reformation hat die
katholische Kirche im Tridenti-
num diese Bussleistung bekräftigt.

Mit Hilfe von Beichtzetteln
mussten die Gläubigen
nachweisen, dass sie zumindest einmal

im Jahr vor Ostern die

obligatorische Beichte absolviert
hatten.19 Diese Forderung
kreierte zweifach Probleme: Einmal

waren die Gläubigen für
einen Dorfpfarrer einfach zu
zahlreich, wenn sie in den
Wochen vor Ostern alle hätten zur
Beichte empfangen werden
müssen. Die zeitliche Kapazität
des Pfarrherrn hätte nicht
gereicht. Zum andern waren nicht
alle Beichtgänger von der
Vorstellung begeistert, dem gut
bekannten Pfarrer ihre Sünden zu
gestehen. Eine anonymere
Situation war für viele Gläubige
angenehmer.

In Muri bot sich die Gelegenheit,

auf das Kloster auszuweichen. Dort war die Beichte infolge der gut
besuchten Wallfahrt zum heiligen Leontius eine Diensdeistung, die vorhanden

war, weil jedem Pilger eine Beichte gewährt werden musste. Obwohl das Kloster

keine Kirchgemeinde zu betreuen hatte, standen Beichtväter für die Wall-

19 Hersche, Musse, S. 682 ff.

Abbildung 8: Beichtstuhl aus der Zeit des Neubaus
des Oktogons. Barbara Reif.

13



fahrer zur Verfügung. Diese waren nicht so stark mit der Bevölkerung verbunden,

konnten aber den obligatorischen Beichtzettel doch ausfüllen. Seit der

Pfarrzwang von Rom aus aufgehoben worden war,20 konnte das Kloster Muri
seine Dienste diesbezüglich auch der Bevölkerung anbieten.

P. Jodok wurde situativ in diesen intensiven Zeiten vor Ostern als

Beichtvater beigezogen. Interessant sind die ihm auferlegten, besonderen
Einschränkungen, die auf die Problematik der nahen Dorfgemeinschaft hinweisen:
Es war ihm verboten, mit den Büssenden etwas zu unternehmen sowie Mädchen

zur Beichte zu empfangen. Offenbar erachtete man den 28-jährigen jungen

Priester noch nicht als genug gefestigt, um alle Belange der Beichte
abzudecken (19. März 1682). Erst zwei Jahre später, am 24. April 1684, wurde ihm
die unbeschränkte Vollmacht zur Beichte zugestanden.

Nebst den Einsätzen vor Ostern nahm P. Jodok als Gastbeichtvater
anlässlich grösserer Feiern in befreundeten Klöstern die Beichte ab. Solche Feiern,

wie zum Beispiel ein Skapulierfest, konnten Tausende von Gläubigen
anziehen und diese mussten alle für den Erhalt eines Ablasses die Beichte ablegen
(16. Juli 1688).

Das Kapitel
Standardisierte Informationen

Ein stattlicher Anteil von P. Jodoks Einträgen ist den Beschlüssen des Kapitels
gewidmet. Da es das Amt des Kapitelsekretärs in Muri seit 1654 gab,21 und die
Beschlüsse zuverlässig schriftlich festgehalten wurden, wäre es nicht nötig
gewesen, Notizen darüber zu verfassen. P. Jodok hat auch lange nicht alles akri-
bisch festgehalten, aber wir finden doch Angaben, die ihn offenbar interessierten.22

So hält er die Aufnahme von Laienbrüdern, Novizen und deren Zulassung

zur Profess fest.23 Auch die wenigen Entlassungen werden erwähnt, doch
bleibt unklar, was die Vergehen der Betroffenen waren.24

20 1670 hob Clemens X. in seiner Konstitution «Supema» den Pfarrzwang auf. Hersche,
Musse, S. 686.

21 Erster Sekretär war Martin Brunner, dann folgte Anselm Weissenbach, der die vorhande¬

nen Akten sammelte und sortierte.
22 Er berichtet von 74 Kapiteln, von einem bis sieben Einträgen pro Jahr.
23 Siehe auch Kapitel Gesang.
24 Es handelt sich um den Knecht Andreas (20. September 1693) und den Novizen Antonius

Josephus Caeci (1. Oktober 1695). Ersterer wurde aus «gerechten Gründen», der andere

aus «hinreichenden Gründen» entlassen.

14



Abbildung 9: Mehlwunder. P.Jodok erscheint zusammen mit seinen Mitbrüdern, P. Martin
Glutz und P. Franz Brandenberg, auf dem Glasgemälde, das als Teil eines Bilderzyklus' von
Franz Josef Müller aus Zug geschaffen wurde. Kloster Muri-Gries.

Ämterwechsel werden aufgelistet. Zwischen 1603 und 1684 wurden im Kloster
Muri einige neue Ämter eingeführt,25 was auf Reformbemühungen hindeuten
könnte. Diese Aufgaben werden vom Abt vergeben und so erfahren wir, dass

auch P. Jodok ganz verschiedene Ämter innehatte. Er war Subkustos, Instruk-
tor der Laienbrüder und übernahm die Aufsicht der Bauarbeiter während des

Umbaus der Klosteranlage.26 Als er zum Kustos ernannt wurde, zeigte er eine

gewisse Abneigung gegenüber dieser Aufgabe, die er auch nur bis 31. August
1693 ausübte. 1692: «Am Freitag, dem 10. Oktober, kam der Abt %um Capitulum
Culparum, und nach abgelassener Schuld ernannte er P. Laurentius %um Archimagirus,
mich unwürdigen und widerstrebenden aber an dessen Stelle %um Custos.»

Ganz anders freute er sich über die Ernennung zum Granarius.27 20.
September 1693: «[...] Für diesen machte er mich unwürdigen cpm Granarius. Gott sei Dank.
Denn dies ist vom Herrn vollbracht worden undwar ein Wunder in denAugen derMenschen

25 Zu P. Jodoks Zeit sind dies Granarius und Pförtner. Professbuch Muri-Gries: Ämter.
26 Diese Aufgabe, die er ab 1692 innehatte, erscheint im Professbuch Muri-Gries nicht als

Amt, wohl weil sie nur situativ vergeben wird.
27 Der Granarius ist Verwalter des «Kornkastens», der die Zehnten und Abgaben der Lehen¬

höfe entgegennimmt und Aufsicht über die Kornmagazine innehat.

15



und außerhalb dessen, was ich und alle anderen erwartet hatten. Ist Gott mit uns, wer kann

gegen uns sein? Es ist besser, dem Herrn gu vertrauen statt den Menschen.»

Ein solcher Enthusiasmus ist bei P. Jodok schon einzigartig. Er scheint
sich in dieser Berufung wohlgefühlt zu haben. Als Bauernsohn war er mit der
Materie vertraut und auch den notwendigen Umgang mit Menschen schien er

genossen zu haben. Er wird dabei aber nicht mitteilsamer und lässt keine
Informationen über die Ausübung dieses Amtes folgen; seine Begeisterung mündet

ganz monastisch angepasst in reinem Gotteslob.

Neubau der Klosteranlage
Zahlreicher sind seine Bemerkungen zum Baubetrieb der neuen Klosteranlage.
Hier erkennen wir ein Interesse an allen Vorgängen, das sich über die Jahre
hält. Dass P. Jodok zum Aufseher der Bauarbeiter gemacht wird, scheint
angesichts dieser Neigung vernünftig und gut gewählt. Angefangen bei der Schilderung

der Glocken, die 1679 in einem aufwendigen Verfahren gegossen wurden,
bis hin zur Ausstattung (1696: Chorgitter und Orgel) berichtet er jährlich mehrmals

über den Bauverlauf und gilt dadurch als einer der wenigen, aber
zuverlässigen Informanten in diesem Bereich.

Die Glocken

Glocken spielen in einem klösterlichen Alltag eine überaus grosse Rolle.
Glocken verbinden Himmel und Erde und ihr Klang geleitet die Gebete der Gläubigen

zu Gott.28 Je nach Zusammenspiel der Glockenklänge wird zu den Hören

gerufen, vor Feuer und Stürmen gewarnt, der Tod eines Menschen beklagt
oder eine Versammlung einberufen.

Die Gemeindemitglieder ausserhalb der Klostermauern richteten ihre
Tagesstruktur weitgehend nach den Glockenklängen aus. Auch sie wurden so

zu Gebet oder Gottesdienst gerufen und über Gefahren und Ereignisse instruiert.

Dazu diente seit jeher eine Läutordnung,29 die minuziös den Ablauf und
die Zusammensetzung des Geläutes vorgab und deren Aussage von der
Bevölkerung wie eine akustische Sprache verstanden wurde.

28 Kramer, Glocke, S. 84.
29 Für Muri ist leider keine Läutordnung erhalten. Für Engelberg: Stohler, Läuteordnung, S.

199 ff.

16



Abbildung 10: Die Vesperglocke
im Südturm, von Rozier und
Arnold aus Lothringen, in e

gestimmt, 110 Kilo schwer, wurde
den Aposteln und Märtyrern
geweiht. Sie musste ein zweites Mal
gegossen werden. Barbara Reif.

Schon eine der ersten Amtshandlungen, die Propst Reginbold nach der Gründung

des Klosters unternahm, macht klar, dass ohne Glocken nichts funktionieren

konnte: Er hatte in Strassburg zwei Glocken eingekauft und weitere in
Auftrag gegeben.30 Die Glocken waren schon damals wichtiger Bestandteil des

kirchlichen Lebens.31

Seit Abt Johannes Feierabend 1507 von Papst Julius II. die Pontifikal-
rechte erhalten hatte, durften die Murianer Äbte selbst die Glockenweihe
vornehmen.32

30 Bretscher/Sieber, Acta Murensia, S. 15,10—14.
31 Karl der Grosse propagierte die Verwendung von Glocken im kirchlichen Leben. Kramer,

Glocke, S. 58 ff.
32 Kiem I, S. 241 f..

17



So ist es naheliegend, dass P. Jodok der Ankunft der Glockengiesser Rozier33

und Arnold viel Interesse entgegenbringt. Immerhin dauert der Aufenthalt dieser

fremden Wanderarbeiter aus Lothringen fünfMonate. Ihre Aktivitäten werden

während der Höhepunkte von der ganzen Mönchsgemeinschaft verfolgt
und begleitet. Das Abriegeln aller Tore während des Glessens, die liturgischen
Gesänge und vor allem die Glockenweihe unterstreichen den sakralen Anstrich
des Geschehens: tatsächlich gleicht die Glockenweihe einem Taufritual und
wird festlich mit Gesang, Orgel und Glockengeläut gefeiert.34

Jodok beschreibt den Prozess in grossen Zügen, wobei ihn technische
Details35 besonders zu interessieren scheinen. Auch den Misserfolg der
Glockengiesser schildert er nüchtern und nennt auch den Grund: Ein Missklang
der Glocken kann nicht hingenommen werden.36

Interessant ist ein Vergleich mit der Schilderung dieses Ereignisses mit
den Aufzeichnungen von P. Anselm Weissenbach.37 Er legt Wert auf die

grösste Glocke, spricht von schöner, musikalischer Harmonie und betont die
hohen Kosten, die aufgewendet werden mussten. Von technischen Details,
Liturgie und Misserfolg hören wir nichts. Bei ihm liest sich die Erzählung wie ein
PR-Bericht, der für die Öffentlichkeit verfasst worden ist.

Umbau der Klosteranlage

Von Beginn an nimmt P. Jodok Anteil am Umbau der Klosteranlage. Es sind
mehrheitlich zwei Eckpunkte, die erwähnt werden: der Beginn der Arbeiten,
gewöhnlich das Schleifen der alten Gebäude und das Aufrichten des

Dachstuhls, was das Ende der Arbeiten bedeutet.
Er verrät aber immer wieder auch interessante Details, so wenn er die

Mithilfe der Mönche erwähnt (20. August 1685): «[...] und haben die Conventher-

ren selbsten,yung und alt darbey mit Riegel auffergäben auch das beste gethan.»
1686 konnte ein Teil des Daches bis in den späten Herbst nicht gedeckt werden,

«[...] wil es der Riegel und latten abgangen.»

33 Wahrscheinlich Jean I. «Aîné» Rosier/Rozier (1643-1712) aus Levécourt, Haute Marne.
34 Stohler, Läuteordnung, S. 217 f.; Kramer Glocken, S. 90 ff.
35 Die Glocken wurden im damals üblichen Lehmformverfahren gefertigt. Kramer, Glocke,

S. 78.
36 Von den damals gegossenen Glocken existieren noch die Vesperglocke und eine Glocke

ohne Namen, die unter anderem der heiligen Agatha geweiht ist. Wikipedia, Klosterkirche
Muri.

37 Weissenbach, Annales, verdankenswerterweise übersetzt von Bruno Marti und Paul Wett¬
stein.

18



Ein denkwürdiger Anlass war auch der Umzug der Küche ins neue Haus am
2. Februar 1687: «[...] und so nahmen wir heute %u ersten Mal das Abendessen im neuen

Refektorium ein, denn es war der Vorabend von Mariae Lichtmess.»

Als am 12. April 1692 P. Jodok zum Aufseher der Bauarbeiter bestimmt
wird, werden die Einträge über den Bau nicht unbedingt zahlreicher oder
detaillierter, aber doch etwas persönlicher. So erfahren wir von zwei Unfällen, die
sich am 3. Juni und am 3. September 1692 ereignet haben. Beide Knechte stürzten;

der Maurerknecht ohne schwerwiegende Folgen («Gott sei Dank»), der
andere, («einer meiner Knechte») mit Verletzungen und Gliederbrüchen. Es sind
seltene Fälle, bei denen P. Jodok über andere Menschen spricht. Hier lässt sich
ein Gefühl von Verantwortung und Beziehung zu seinen Leuten erahnen.

Gegen Ende der Bauzeit treten die Einrichtungsgegenstände in den
Vordergrund. Vergoldeter Engel, Orgel und Chorgitter sind Marksteine in der

Vollendung des Baus, die 1696, am 11. November, dem Fest des heiligen Martin,

gefeiert wird.
Am 6. Dezember 1694 fiel der Entscheid, dass auch die Klosterkirche

nicht restauriert, sondern neu erbaut werden sollte. Die Patres, ohne Laienbrüder,

wurden versammelt, um darüber abzustimmen. P. Jodok verrät uns sogar,
wie das Ergebnis ausgefallen ist: es wurden nur vier Stimmen gegen den Neubau

abgegeben. Für die Erneuerung der Kirche stimmten demzufolge 27
Patres,38 mit dem Abt Plazidus Zurlauben waren es dann 28 Stimmen.

Abbildung 11 :

Die neue Küche

des Klosters,

1687.
Heute Eingang
zum Schulhaus
Kloster.
Barbara Reif.

38 Die Zusammensetzung des Konvents ist in der Konventsscheibe von 1694 ersichtlich.
Dort sind noch zwei Fratres aufgeführt, die aber nicht stimmberechtigt waren.

19



Abbildung 12: Kloster Muri, 1642. Gesamtansicht der Klosteranlage von Matthäus Merian.
Aus: Topographia Helvetia: Rhaethiae et Valesiae.

Abbildung 13: Gesamtansicht der Klosteranlage von P. Leodegar Mayer, 1736. Das Kloster
wandelt sich von einer gewachsenen in eine symmetrisch geplante Anlage. Kloster Muri-Gries.

20



Das Klosterleben

Viele Informationen über den monastischen Alltag, die aus heutiger Sicht
interessant und aufschlussreich wären, finden wir im Tagebuch leider nicht. Zu
selbstverständlich lebte P. Jodok in den kirchlichen Strukturen, dass, was für
uns von Belang wäre, weil wir so wenig über dieses Leben wissen, für ihn kaum
einer Erwähnung wert gewesen wäre. Auch erfahren wir nur sehr wenig über
zwischenmenschliche Beziehungen. Man könnte fast denken, P. Jodok lebte
sehr isoliert in seiner Mönchsgemeinschaft. Doch zahlreiche Aufzeichnungen
über Mitbrüder und Gäste, die in ausserordentlicher Weise ins Kloster kommen

oder dieses verlassen, zeugen von einem wachen Interesse für das

menschliche Gefüge im Kloster. Ob jemand eine Pilgerreise unternahm (Prior
Bonifazius ins Tirol, 9. August 1685), ein Mitbruder einen Erholungsaufenthalt
benötigte (P. Ambrosius, 22. April 1688), oder jemand eine neue Aufgabe
übernahm (P. Nicolaus lehrt in Engelberg Theologie, 23. September 1688), P.
Jodok notierte sich den Weggang und die Wiederkehr seiner Mitbrüder, nicht
wertend, aber zuverlässig.

Recht und Ordnung
Das Kloster Muri als reich ausgestattete Klosterdomäne und sein Abt als

Grund- und Gerichtsherr spielen in den Aufzeichnungen P. Jodoks keine
Rolle. Nur einmal, 1683, erwähnt er das «Meyen gericht yu Beyml», bei dem ihn
die illustre Teilnehmerschaft wohl mehr beeindruckte als die einzelnen
Geschäfte.

Seit der Gründung kann man die wirtschaftliche Situation des Klosters
als komfortabel bezeichnen. Schon in der Acta Murensia werden wir über
weitläufige Besitzungen informiert, die im Laufe der Zeit amelioriert und rechtlich
abgesichert wurden.39 Obwohl P. Jodok als Granarius Zehnten und Abgaben
einzog, lesen wir kaum etwas über Schwierigkeiten des Klosters mit seinen
Untertanen beim Eintreiben der Naturalien. Solche wurden entweder nicht mit
dem Granarius besprochen oder er fand es nicht wert, über solche Händel zu
berichten. Einzig 1699 musste er mit dem Küchenmeister, P. Lorenz Büeler,
Chorherr Zur Mülli von Luzern und Kanzler,40 nach Birri wegen Zehntenstreitigkeiten

mit dem Kaplan von Merenschwand, Joseph Zinti. Der Amthof Muri

39 Meier, Extreme, S. 29 ff.; Strebel, Muri, S. 3 ff.
40 Möglicherweise Johann Karl Weissenbach, Cousin von P. Anselm Weissenbach.

21



hatte in Birri Zehnten und Zinsen einzutreiben.41 Vom Ausgang der
Auseinandersetzung erfahren wir nichts.

Engagiert berichtet P. Jodok hingegen von Auseinandersetzung des

alltäglichen Lebens innerhalb des Klosters. Nicht, dass er sich über die internen
Abläufe explizit Gedanken gemacht hätte, aber anhand der lebhaften Schilderungen

über das «Badhaussün» und die Scheune von Theodericus Walispühl
erfahren wir einiges über die Art und Weise von Entscheidungsfindungen.

Die Regel des Heiligen Benedikt sieht vor, dass, «Sooft es sich im Kloster um
; wichtigeAngelegenheit handelt, [...] derAbt diegan^e Klostergemeinde zusammenrufen

und seihst die Angelegenheit

vortragen»
soll.42 Die Beratung
unter den Brüdern
soll in aller Demut
geschehen, der Abt
soll aufmerksam
zuhören, doch die

Entscheidung liegt
schlussendlich beim
Abt. So weit sollte
der Ablauf eines

Entscheidungspro-
zesses klar sein. Was
wir allerdings in der
Auseinandersetzung
um den Standort des

Neubaus des «Bad-
hausslins»43 erfahren,

zeugt von viel
Herzblut und

Leidenschaft der Konventualen, dass die Einhaltung der Regel kaum mehr
gewährleistet bleibt. Es bilden sich zwei Gruppen unterschiedlicher Gesinnung,
die versuchen, den Abt zu beeinflussen und den Entscheid zu ihren Gunsten
zu drehen. Der Abt lässt sich mehrmals überzeugen und verändert seine Position,

was bei den Konventualen zu grosser Verwirrung und Aufregung führt.
Letztendlich wird ein Mehrheitsentschluss angeregt.

Abbildung 14: Regel des heiligen Benedikt, Ausgabe 1621. Kloster
Muri-Gries.

41 Professbuch Muri-Gries: Muri, Amtshof.
42 Steidle, Regel, Kapitel 3.
43 Stirnimann, Tagebuch, 9. März 1693.

22



Lesen wir in der Regel: «Doch sollen die Brüder ihren Rat demütig und bescheiden geben

und sich nicht herausnehmen, ihre Meinung hartnäckig %u verteidigen.»f so entspricht
dies nicht dem Verlauf des Streites. Letztendlich wurde die Entscheidung
durch Abstimmung und die Abgabe von schwarzen und weissen Erbsen
getroffen. Die Erleichterung war danach riesig, als klar wurde, dass nur zwei von
31 Patres einen
anderen Standort für
das Badehaus wollten.

P. Jodok hat
diesen Streit mit
erstaunlich viel
persönlicher Anteilnahme

geschildert.
Folgende
Einschöbe lassen

ahnen, wie emotional
P. Jodok diese

Angelegenheit getroffen

hatte: «Doch nichts ist beständig auf Erden, und so unsicher wie die menschlichen

Ratschlüsse, so unstet sind die Absichten und Herfen der Menschen.» Oder: «Aber ach,

heute ist unsere Freude in Kummer umgeschlagen, unser Jubelchor in Frauergesang. Das

Heri des Pharaos hat sich verhärtet, und er wollte sein Volk nicht ziehen lassen.» Die
Meinung war gemacht und seine Betroffenheit galt sowohl der Sache selbst,
wie auch der Uneinigkeit innerhalb des Konvents. Um so glücklicher machte
ihn dann der versöhnliche Ausgang der Abstimmung. «Und ist also dissergefärliche

Streit und verderbliche Zwist, besonders gwischen Untergebenen und Oberen, in Eintracht,
Heiterkeit und Fachen verändert worden.»

Auch einer anderen Geschichte entnehmen wir, wie persönlich engagiert
Entscheide gefällt und durchgesetzt wurden: Am 10. Januar 1687 ist im Kapitel
entschieden worden, dass ein Theodericus Waltinspüöl,45 der im Gasthaus zum
Adler abgestiegen war, ein Haus bauen dürfe. Wert wurde daraufgelegt, dass

eine gewisse Distanz zum Kloster eingehalten werde.
Vierzehn Jahre später taucht Waltinspüöl wieder auf, wiederum als Gast

im Adler, und wir erfahren, dass er diesmal seine Scheune breiter und höher
und offenbar an einer unerlaubten Stelle hat bauen lassen. Der Konvent be-

schloss, dass die Scheune abgerissen werden müsse. Dass der Bauer danach

Krankheitssymptome zeigte, ist nicht verwunderlich; ist doch ein Scheunenbau

44 Steidle, Regel, Kapitel 3,4.
45 10. Januar 1687, 25. Februar 1701 und 9. Mai 1701.

23

Abbildung 15: Neue Scheune, von P. Leodegar Mayer, um 1750:

Kloster Muri-Gries.



keine beliebig wiederholbare Aktion. Dieses Unwohlsein verschwand laut P.

Jodok mit der Nachricht, der Abt wolle beim Abriss und Neubau helfen.
Aus welchen Gründen die Distanz zum Kloster so wichtig war erfahren

wir nicht. Viel wesentlicher aber ist die Tatsache, dass der Abt diesen Bauern
nicht einfach ruinieren wollte, sondern Hand geboten hat, die Angelegenheit
so zu bereinigen, dass allen geholfen war. Er zeigt dabei eine Lösungsorien-
tiertheit, die zwar von beiden Partien etwas abverlangt, die jedoch ebenfalls
klar macht, dass der Abt sich für seine Untertanen engagiert hat und dass auch

ihm eine friedliche Koexistenz mit der Bevölkerung wichtig war.

Die Organisation

Sind wir bisher Zeugen der innerhalb des Klosters auf der Regel des Heiligen
Benedikts gründenden Rechtsordnung geworden, so stossen wir im Folgenden
auf wenige, aber entscheidende Änderungen, die in der Kongregation46
beschlossen worden sind.

Es handelt sich zum einen um eine obligatorische Anhörung der Mönche,

die 1685 eingeführt wurde. «[...], dass ein jederAbt in seinem Kloster darüber

berate, damit in derfolgenden ordnungsgemässen Kongregation die Abte die Meinung ihrer
Mönche oder ihres Klosters gu dieserAngelegenheit einbringen und den Patres der Kongregation

vorlegen können, die dann die Entscheidung treffen.» (6. Februar 1685)47 Diese
Befragungen scheinen zwar nicht verbindlich gewesen zu sein, hatten doch die
Äbte dann die Entscheidung zu treffen. Aber das Bewusstsein, dass die Äbte
eine Art gewählter Vertretung für die Mönchsgemeinschaft waren, schimmert
durch.

Ganz anders tönt es in einer kurzen Meldung fünfzehn Jahre später: <A.m

31. Oktober ernannte derAbt vor dem Mittagessen aus eigener Vollmacht ohne das Kapitel
s(um neuen Amtmann den Seckel Mrl. Jacob stierlin von aristauw. hat ihme Nur 6. Mltr.
korn versprochen,jährlich zugeben.» (31. Oktober 1700) Leise Kritik tönt schon aus
dem Hinweis, dass der Entscheid «aus eigener Vollmacht ohne das Kapitel» gefällt
wurde, daneben scheint ihn auch der Umstand zu ärgern, dass jährlich nur 6

Malter48 Korn an Abgaben vereinbart worden sind. Dies empört den
Granarius; es ist eine der ganz wenigen Stellen, bei denen aus den Worten P.

Jodoks Kritik herauszulesen ist.

46 Congregatio Helvetica Ordinis Sancti Benedicti, gegründet 1602.
47 An dieser Veranstaltung waren keine Junioren und keine Laienbrüder anwesend.
48 Malter: Siehe Historisches Lexikon Schweiz, https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/ 032059/

2008-08-15/.

24



Das Strafwesen

Zu P. Jodoks Zeiten war die Rechtsstellung eines Konventualen noch allein
durch das Kirchenrecht definiert.49 Die Disziplinierung der Mönchsgemeinschaft

durch den Abt geschah im Kapitelsaal. Dort ermahnte er seine Gemeinschaft

und erinnerte sie an die Regeln des heiligen Benedikt.50 In dieser nimmt
das Thema der Disziplinierung und des Strafens eine gewichtige Stellung ein;

vom Murren bis zur körperlichen Züchtigung wird jede Eventualität behandelt.51

P. Jodok spricht vier Mal von Strafaktionen grösseren Ausmasses, die

durchgeführt wurden. Grundsätzlich muss unterschieden werden zwischen
Konventualen und jenen, die dem Kloster anders verbunden sind. Angestellte
und Novizen konnten entlassen werden, wie der Knecht Andreas (20. September

1693) oder der Novize Caeci; der eine «ausgerechten Gründen» und weil man
ihn im Kloster für unnütz hielt, der andere «aus hinreichenden Gründen».

Mitglieder des Konvents behielten diesen Status juristisch auch als Straftäter,

konnten also weder endassen noch versetzt werden.52 Unter normalen
Umständen33 wurden sie bei Verfehlungen innerhalb der Klostermauern
diszipliniert. In den Kapiteln 21 bis 30 der Regel des Heiligen Benedikt erläutert
dieser minutiös, wie dabei zu verfahren sei. Über das Strafmass entschied der
Abt. Die Konventualen wurden in die Prozesse miteingebunden und hatten
Kenntnis von den Vorfällen.

P. Jodok bleibt in seinem Diarium diskret. Nur einmal erfahren wir, um
wen es sich bei den Straftätern handelt,54 nie aber, was sie verbrochen haben.
Aber er lässt auch keinen Zweifel daran, dass die Verfehlungen ernst und die
Strafen nötig waren. Die Besprechung im Kapitel und die Bestrafung selbst
zielen stets auf eine gewisse Isolierung des Mönchs. Seine Verfehlungen werden

in der Gemeinschaft erörtert, dann wird der Angeklagte vor dem
Mönchskollegium verurteilt, seines Amtes enthoben, von der Messe ausgeschlossen

49 Muri-Gries: Rechtsgrundlagen.
50 Damit die Mönche sich immer an die Regeln erinnern, müssen sie mindestens zweimal

jährlich vorgelesen werden. Meistens geschieht dies während der Mahlzeiten und zu Beginn
der Kapitelversammlungen.

51 Hirte, Einbruch, S. 25 ff. 12 der 73 Kapitel behandeln Strafvorschriften.
52 Lehner, Klosterkerker, S. 52.
53 Ausnahmen: Svec, Klosterflucht, S. 48 ff.
54 1. Oktober 1695 nennt er den Pater N.N. (nomen nescio), den Novizen aber nennt er beim

Namen: Antonius Josephus Caeci aus Bälletz.

25



oder gar zu einer Kerkerhaft55 verurteilt. Von Geisselung, Reduktion der Nahrung

oder weiteren demütigenden Ritualen, die durchaus auch vorgesehen
waren, erfahren wir nichts. Wahrscheinlich aber nur, weil dies leichtere Strafen
darstellten und deshalb nicht erwähnenswert waren.

Erneut lässt sich feststellen, dass der Abt, in diesem Fall Abt Plazidus
Zurlauben, menschliche Züge an den Tag legte. Der Verurteilte bat flehentlich
um Gnade und versprach ernsthafte Besserung. Und so wurde ihm die
Kerkerhaft erlassen (1. Oktober 1695).

Interessant ist die Geschichte eines P. Conradus56 aus Klingnau, der in
Muri hauptsächlich als Lehrer beschäftigt war. Aus einer Unzufriedenheit heraus

hat er sich an die Visitatoren der Kongregation, die Äbte von St. Gallen
und Rheinau, gewandt. Offenbar war es auch Patres möglich, diese Instanz zu
avisieren, wenn der Verdacht auf Unkorrektheit bestand. Für P. Conradus hat
sich dies jedoch nicht gelohnt, denn er wurde «von ihnen schwer (und verdientermas-

sen) bestraft» (20. August 1694). Die Unzufriedenheit dauerte an und so erfahren
wir, dass sich P. Conradus am 2. Oktober 1699 nach St. Gallen aufgemacht
hatte, um dort «ein besseres Eeben %uführen.» Gelungen scheint dies nicht zu sein,
denn P. Conradus verliess später den Orden. Um die Problematik zu lindern
wurde ihm offenbar erlaubt, das Gesetz der «stabilitas loci», der Beständigkeit
des Ortes,57 zu brechen. Doch auch im Kloster St. Gallen und später im Kloster
Ebersmünster fand er keine Ruhe; er verliess den Orden schliesslich ohne

rechtmässigen Austritt.

Der Besitz

Im Kapitel 33 der Regel des heiligen Benedikts wird die Frage des Eigenbesitzes

klar und unmissverständlich geregelt. «Keiner darfsich herausnehmen, ohne

Erlaubnis des Abtes [...] als Eigentum %u besitzen.» (33.2.) Gleichfalls wird aber

genauso ausdrücklich verlangt, dass der Abt den Mönchen alles zum Leben
Notwendige zur Verfügung zu stellen hat.

Dreimal nehmen wir aber doch Kenntnis von einem Gegenstand, der in
einem besonderen Bezug zu P. Jodok steht:

Im August 1686 kehrt Abt Plazidus von einer Kur, möglicherweise aus

Rippoldsau, nach Muri zurück. Vom nächsten Tag, einem Sonntag, berichtet

55 Für Muri ist nicht bekannt, wo der Kerker kg. Normalerweise befand er sich entweder im
Keller oder in einer Zelle in den oberen Stockwerken mit vergittertem Fenster. Kober,
Gefängnisstrafe.

56 Professbuch Muri-Gries: Konrad Keller (1655-1723).
57 Steidle, Regel, 58,15.

26



P.Jodok Folgendes: «den anderen tagdaraujf, am 11. August, welcher der Sohnnentag

war. hat man im convent zusamen gässen: von anfangs des ässens hat unssergnädige herrein

grosse hlaten vol hegel odermässer lassen aufftragen, welche denganten tisch herundergangen,

und köndte ein iederen ein mässer daraus nemen welches ihme gefielle, nit allein auch die

brüöder, sonder auch sogar die weltlichen, so daran sassen: welche da waren herr Kanztier,
herr Wirdt, und unsser amanus stierlin. disse mässer waren der kram, vom saurhrunen.»

(11. August 1686) Dieses Sackmesser ist das einzige Geschenk nebst dem Pri-
mizkelch, von dem P. Jodok spricht.

Der zweite Gegenstand scheint weniger der Freude des Einzelnen zu
dienen, als vielmehr den Stand des Klosteralltags zu heben. Der Anspruch des

Abts Plazidus Zurlauben kommt hier schön zum Ausdruck: «Am 11. Mai bekamen

wir im Konvent neue vergoldete Becher,für die wir dem Abt unsere alten silbernen, nicht

vergoldeten, zurückgaben.» (1690)
Hat P. Jodok bisher von Besitz gesprochen, der allen Konventualen

zugekommen ist, ändert sich dies beim folgenden Beitrag. Hier erfahren wir zwar
nicht, ob P. Jodok Besitzer der edlen Flasche war oder ob sie dem Kloster
gehörte, doch wir erkennen den emotionalen Wert, den sie für ihn darstellte.
Es handelt sich um eine sechseckige Flasche, reich mit Heiligenfiguren,
Musikinstrumenten und floralem Beiwerk geschmückt. Die Inschrift verrät, dass sie

1631 von einem Philipus Ruos für den Murianer Organisten Jacobus Geiger
gefertigt wurde.

Diese Flasche wurde mit Weihwasser des heiligen Leontius einem Mädchen

ausgeliehen. Da P. Jodok derjenige gewesen ist, der die Flasche weggegeben

hat, lässt sich seine Betroffenheit über ihr Verschwinden erklären. Offenbar

wurde sie an einen Herrn Joan, wahrscheinlich Saktistan in Hochdorf,
verkauft und kam nur durch Zufall wieder in die Hände P. Jodoks. Herr Joan
insistierte, dass ihm sein Kaufpreis zurückerstattet werde. Ob dies geschah,
wissen wir nicht, aber in einer solchen Angelegenheit wäre P. Jodok sicherlich
auf das Einverständnis und Wohlwollen des Abtes angewiesen gewesen (13.
Oktober 1682).

Das Leben ist endlich
Dass der Tod im Kloster eine bedeutende Rolle spielt, ist nicht erstaunlich.
Schon Benedikt fordert die Mönche in seiner Regel unter dem Kapitel der
«Instrumente der guten Werke» auf, den drohenden Tod sich täglich vor Augen zu
halten.58 Die Abkehr der Mönche von der Welt als Jammertal, als flüchtiger

58 Steidle, Regel, 4.47.

27



Durchgangsort auf Erden, wurde mit dem freiwilligen Eintritt in die Klostermauern

besiegelt. Im Jenseits erwartete den Gottes furchtigen die ewige Seligkeit

vor Gott. Im Barock steigerte sich diese Haltung hin zu einer Todessehnsucht,

die im krassen Gegensatz zu einer für den Barock ebenfalls typischen,
üppigen Lebensfreude stand.

Trotzdem stand man dem Leben nicht indifferent oder gar feindlich
gegenüber. Das irdische Leben sollte verantwortungsvoll genutzt und geschützt
werden. So regelt der heilige Benedikt den Umgang mit Kranken und ihre
Pflege sehr sorgfaltig und schafft Voraussetzungen, die eine Genesung ermöglichen.

Religion und Medizin

Im Kapitel 36 seiner Regel spricht der heilige Benedikt über die kranken Brüder.

«Die Sorgefür die Kranken steht vor und über allen anderen Vfliehten. Man soll ihnen

wirklich wie Christus dienen.» Diese Aufgabe liegt insbesondere beim Kellerar, der

grundsätzlich die Verantwortung für die Versorgung der Kranken trägt: «Er
sorge unermüdlich für die Kranken, [...], in derfesten Überzeugung, dass er am Tage des

Gerichtesfür diese Rechenschaft ablegen muss,»59 Diese kommen nicht nur in den Ge-
nuss der Pflege, sondern werden in einem gesonderten Raum betreut und
haben Privilegien wie unlimitierte Bäder und eine stärkende, fleischhaltige Kost.
Ausgeglichen, wie sich die Regel immer wieder zeigt, findet der heilige Benedikt

aber auch Worte, um die dienenden Brüder zu schützen und ehren: «Aber
auch die Kranken müssen bedenken, dass man ihnen dient, um Gott gu ehren, und sie düfen
die Brüder, die ihnen dienen, nicht durch ihre Ansprüche betrüben. Doch muss man solche

Kranke in Geduld ertragen; denn an ihnen erwirbt man reicheren Hohn.»60

Das Christentum und die Medizin weisen eine lange, gemeinsame
Geschichte auf.61 Ohne diese hier aufarbeiten zu wollen, lohnt es sich doch, einige
Aspekte zu erwähnen, die zu bedenken sind.

Schon Basilius der Grosse wies 365 darauf hin, «dass man die Heilkunst
wederflehen noch aufsie alle Hoffnungen setzen» soll. Der Beizug eines Arztes schloss

er demnach nicht aus, setzte aber auch Hoffnungen auf Gott, den «Christus
medicus» und grössten aller Ärzte.62 Diese Form eines medizinischen Pluralismus63

wurde durch die Jahrhunderte beibehalten.

59 Steidle, Regel, 31.9.
60 Steidle, Regel, 36.5.
61 Assion, Heilkunst, S. 10 ff. Einen grossen Überblick über die Schnittstelle von Medizin

und Glauben, sowohl zeitlich wie thematisch, gibt Pilgrim, Medizin.
62 Bibel, Exodus 15.26: «[..flenn ich, der Herr, bin dein Ang.»
63 Reif/Schmid, Leontius, S. 18 ff.

28



In der Gegenreformation war diese enge Verflechtung von Religion und
Medizin immer noch Realität.64 Wallfahrer, die in Massen zum heiligen Leontius
nach Muri pilgerten, hatten gewöhnlich das medizinische Angebot in Anspruch
genommen und einen Arzt konsultiert. Selbstverständlich hören wir nur von
Fällen, bei denen die Ärzte machtlos waren. Dieses Versagen der Ärzte, ein

Topos, der bereits in der Bibel begründet ist, wurde stets gepflegt.65 Eine
Wunderheilung, hier durch den Lokalheiligen von Muri, erschien umso imposanter.

Abbildung 16: Apothekerschränklein, 1622, von Abt
Johann Jodok Singisen. Kloster-Muri-Gries.

Obwohl Muri ein wichtiges Wallfahrtszentrum war und der heilige Leontius als

Heiler Erfolg hatte, fällt auf, dass im Tagebuch von P. Jodok im Zusammenhang

mit Krankheiten Leontius nie genannt wird. Ob Gebete und das Anrufen
des Lokalheiligen derart naheliegend waren, dass es keiner Erwähnung
bedurfte, oder ob die Mönche tatsächlich keine spirituellen Heilungserfolge
verzeichnen konnten, sei dahingestellt.

Das Ende des 17. Jahrhunderts gilt als eine Zeit, die stark geprägt war
vom wachsenden Interesse an naturwissenschaftlichen Erkenntnissen. Es
wurde beobachtet, geforscht und notiert. Wissenschaftliche Zeitschriften
verbreiteten Lehren, die an neu gegründeten Akademien gelehrt wurden. Dieses
Interesse an der Natur und ihren Erscheinungen prägt die Krankheitsschilderungen

im Tagebuch P. Jodoks. Tatsache ist, dass man sich auf die üblichen
Heilmethoden verHess: zuerst wurde der Arzt konsultiert (4. September 1681)
und danach fanden die Empfehlungen des heihgen Benedikts Gehör. Es wurde
gebadet und gekurt.

64 Reif/Schmid, Leontius.
65 Bibel, Markus 5.26; Lukas 8.43.

29



Bäder und Kuren

Das Kloster Muri verfugte über ein eigenes Badehaus, das eher hygienischen
Zwecken diente. Zur medizinisch motivierten Kur ging man in verschiedene
Heilbäder:

- Guggibad (auch Bettwiler, Weissenbacher oder Schongauer Bad; Heidenbad

oder Mägdebad genannt).66 Geografisch war dieses alte Bad am nächsten

gelegen und wurde auch am häufigsten aufgesucht. Es wurde dort
gebadet und getrunken (sieben Mal).

- Auch die heitere Bäderstadt Baden lag im erreichbaren Umkreis, wurde aber
eher zurückhaltend frequentiert. Möglicherweise war dieses mondäne Bad
nicht die adäquate Umgebung für einen Benediktinermönch (drei Mal).

- Nur einmal ist eine Bäderfahrt ins Wallis (Leukerbad?) verzeichnet.

- Öfters führten die Kuren ins Bad Pfäfers,67 das eng mit dem Kloster Pfäfers
verbunden war und mit seinen strengen Badegesetzen den Gepflogenheiten
den Murianer Mönchen eher entsprach (fünf Mal).

- Einmal reist der Abt nach Bad Rippoldsau (Rüpüssau, 1686). Dieses kleine
Bad liegt nur 40 Kilometer von seinem Schloss Horb entfernt, doch besass

der Abt zu dieser Zeit noch keine Güter in Deutschland. Diese legte er sich

erst nach seiner Fürstung 1701 zu.

Abbildung 17:

Guggibad.

Alle diese Badefahrten machten einen Aufenthalt ausserhalb der Klostermauern

nötig, etwas, was es nach der Regel des heiligen Benedikts grundsätzlich zu
vermeiden galt.68

66 Müller, Guggibad.
67 Durch die ausgezeichnete Aufarbeitung dieses Themas durch Kaufmann, Gesellschaft.
68 Steidle, Regel, 66.7.

30



ifuvityeiU EX
'VoTo. im,

Abbildung 18: Yotivbild 1834. Leontius veranlasst durch seine Fürsprache die Heilung eines

Kranken. Kath. Kirchgemeinde Muri.

31



Reise zum Bad

Die Beliebtheit des Guggibad erklärt sich sicherlich aus der geografischen
Nähe des Ortes. Dorthin gelang man zu Fuss; nur der schwerkranke P. Karl
musste mit einer Sänfte getragen werden69 (1. August 1691).

Nach Pfäfers hingegen ritt man mit dem Pferd und benützte offenbar
das Schiff (1. Juni 1690). Die Pferde werden in dem Fall zum Kostenfaktor,
denn sie müssen ebenfalls beherbergt und verköstigt werden.

Dass der Abt von Muri auch die bequemere Art des Reisens mit einer
Kutsche wählte, ist wahrscheinlich. P. Jodok berichtet nicht davon, aber
immerhin wissen wir von der Existenz einer solchen. Am 15. Mai 1688 schickt
der Abt Plazidus von Muri dem Abt von Einsiedeln seine Kutsche, die ausprobiert

und für eine Reise nach Pfäfers als «nit untauglich» befunden wurde.70 Es
ist demnach nicht ausgeschlossen, dass der Abt selbst auch mit der Kutsche
gereist ist. Falls übernachtet werden musste, fand man Aufnahme in den
befreundeten Klöstern.

Die Reisen waren aber auch eine willkommene Möglichkeit zur Kontakt-
pflege. Die Heimreise von P. Jodok mit seinen Mitbrüdern, P. Bonaventura
und P. Ambrosius, aus Pfäfers (2. Juli 1690) liest sich wie eine Vergnügungsreise,

bei der Kontakte gepflegt und mit Freuden gemeinsam gespiesen wurde.
Übernachtet wurde, wenn möglich, in befreundeten Klöstern (Kloster Pfäfers)
oder aber in Gasthäusern (Gasthaus bey der Kronen, Zug).71

Mietbare Kutschen konnten in dieser Zeit noch keine benutzt werden,
da sich der öffentliche Postkutschenverkehr erst nach dem Ausbau der
wichtigsten Landstrassen um 1850 entwickelte.72

69 P. Karl Herzog, | 25.1.1692.
70 «15. Maii. Schikten Ihre Fürstlich Gnaden ein Expmsum nacher Muri, von selbigem Herrn Pmlaten

sein Calesch abguholen, mittels desßen Ihre Fürstlich Gnaden möchten nacker Pfefers1 der Trink Chur,
welche unßere Herren Medici Ihren eingerathen, uberbracht werden. Vnnd ist diß Calesch nechsten Tag
darüber allhero gebracht worden, habens auch Ihr Hochwürden Herr Pralat gu Muri gem verwilliget.

Unßer Gnädiger Fürst hatt nechsten Tag darüber sich etwas umbherfiihren lasßen in dißem Calesch, vnnd

befanden,für Sie nit untauglich seyn werde.» Dietrich, Tagebuch, S. 496 f.
71 Auf anderen Reisen werden die noch existierenden Gasthäuser «Zur Sonne» in Winterthur

und der «Löwen» in Bassersdorf erwähnt.
72 Schiedt, Postkutschen, S 1 ff.

32



Kuraufenthalt

In Pfäfers wurden die Badegäste im 1630/31 neu erbauten Gästehaus untergebracht.

«Annehmlichkeiten wie in Baden fand ein Badegast in Pfäfers nicht vor.»12. Für
die Verpflegung standen zwei Möglichkeiten offen: entweder Hess man sich
durch den Wirt verköstigen oder man organisierte seine Verpflegung selbst.74

P. Jodok geht nicht näher darauf ein, erwähnt aHerdings einmal, dass P. Gregor,
der Küchenmeister, mit
dem Abt zur Kur aufgebrochen

sei und auch gebadet
habe. Ob er daneben für
das leibhche Wohl des Abtes

besorgt ist, bleibt unklar
(20. Mai 1682).

Die klosternahe
Situation im Bad Pfäfers muss
den Mönchen aus Muri
sehr entgegengekommen
sein. Denn obwohl auch
«UnkathoHsche» oder
«Sektierer»,75 wie man die
Reformierten nannte, Zugang zu
den Thermen hatten,
herrschte doch eine sehr
klar kathoHsche Badeordnung.

Laut Beschlüssen

von 1568 und 1631 wurde
der Badebetrieb am Morgen,

Mittag und zu Vesper
durch Glockengeläut
unterbrochen. AHe Gespräche
hatten zu verstummen und
die Badenden soHten nebst
Gebeten an Maria «Gottfur Abbildung 19: Der Zustand des alten Bad Pfäfers, 1642,
den Erhalt der körperlichen Ge- zu P.Jodoks Zeiten. Matthäus Merian, «Wahre Contrafac-
sundheit bitten und ihn in tur des Wunderlichen Bads zu Pfäffers». badragaz.ch.

73 Kaufmann, Gesellschaft, S. 264.
74 Kaufmann, Gesellschaft, S. 264.
75 Kaufmann, Gesellschaft, S. 285.

33



Dankbarkeit loben.>>"' Zum Gottesdienst stand eine 1631 errichtete Kapelle im
neu erbauten Gasthaus zur Verfügung.

Ausserdem wurde am Freitag, Samstag und an Fasttagen auf Fleischkonsum

ver2ichtet, und 2war auf Androhung von drei Pfund Busse.

Zur Kur ging ausser dem Abt keiner allein. Es fand sich stets ein
Reisegefährte, der allenfalls mitkurte (10. August 1691). Ob dieser Reisegefährte zu-
sät2Üch für seinen kranken Mitbruder kochte und ihn umsorgte, wissen wir
nicht.

In den Kuren wurde gebadet und/oder getrunken. Sie dauerten
normalerweise etwa einen Monat. Über den Anlass und Erfolg der Kuren wird nur
selten und andeutungsweise berichtet (16. September 1691; 1. Mai 1692; 5. Juli
1692). Einzig der Schlaganfall, den Abt Plazidus am 17. April 1681 erlitt, kann
in einen klaren Bezug zur Kur in Baden gesetzt werden (18. Juni 1681).

Man liest nicht umsonst von Badegesellschaften. Die wochenlangen,
gemeinsamen Aufenthalte in den Badehäusern führten zu einem gewissen
gesellschaftlichen Leben. Aufmerksam wurden die Umstände wahrgenommen,
wenn eine bedeutende Persönlichkeit anreiste (11. Juni 1690).

Die Krankheiten des P. Jodok
Es scheint zwei verschiedene Gebresten gegeben zu haben, unter denen P.
Jodok zu leiden hatte.

Schon im Alter von 27 Jahren erzählt er von Schmerzen in der Leistengegend.

Er vermutet einen Leistenbruch. Der gerufene Chirurg Jakob Suter77

winkte aber ab und gab ihm ein Heilmittel, das allerdings nicht die erwünschte

Wirkung zeigt (4. September 1681).
Jahre später (21. Juli 1692), wurde dann doch noch ein Leistenbruch

festgestellt, der am 3. Dezember desselben Jahres operiert wurde. Bei dem am 14.

Dezember beobachteten «geschwülstlin» könnte es sich um eine Lymphozele
gehandelt haben.78

Beim zweiten Gebresten handelte es sich um die sogenannte Cholica

arenosa, also um Nierensteine. Da diese meist öfters auftreten, spricht auch P.

76 Kaufmann, Gesellschaft, S. 284.
77 Johann Jakob Suter ist der Vater des berühmten Bonaventura Suter. Rohde-Germann, Su¬

ter, S. 11.
78 Eine mit Lymphe gefüllte Zyste, die gelegentlich nach Operationen im Leistenbereich er¬

scheinen, die aber meistens von selbst verschwinden. Alle Auskünfte in dieser Sache von
Dr. U. Hess. Besten Dank.

34



Jodok verschiedentlich wieder von solchen Koliken, aber nur einmal beobachtet

er den Abgang eines haselnussgrossen Steins.
P. Jodoks Ausführungen über seine Krankheiten sind ausserordentlich

detailliert und präzise. Die Einschätzungen des Arztes werden neutral
wiedergegeben und der weitere Verlauf wiederum protokolliert. Einzig am 21. Juli
1692 glaubt er dem Arzt nicht, dass der Leistenbruch ohne Operation geheilt
werden könne. Er sollte recht behalten.

Die Todesfälle

P. Jodok führt akribisch Buch über alle Todesfälle in und um das Kloster. Dabei

macht er keinen Unterschied, ob es sich um den Tod eines Papstes (1689:
«Am 12. August ist der Heiligste Herr Papst Innogeng XI. verstorben. An seiner Stelle

ist Kardinal Petrus Ottobonus aus Venediggewählt worden, und am 4. oder 6. Oktober ist
erAlexander VI. genannt worden.») oder eines Mitbruders handelt (1697: «Am 2.

Märgistgegen 3 Uhr nachmittags P. Victor, unser Ökonom, verstorben.»). Einziger
Unterschied macht die Nachfolge, die er beim Papst ausführt.

Bei wichtigen Zeitgenossen wird notiert, wann und mit welcher Delegation

des Klosters die Beerdigung stattgefunden hat. Diese Aufzeichnungen
stehen jedoch ohne Sentimentalität, der Informationsgehalt überwiegt die Trauer.
Sehr oft erfahren wir vom Tod eines Konvenmalen nur durch die Ämtermutation

im Kapitel.
Ein interessanter Vergleich bietet sich beim Tod der Äbte Summerer und

Troger an, die im Abstand von nur zehn Jahren das Zeitliche segneten. «Die
lieblichste Ulie des Sommersfiel und verdorrte, als unserEhrwürdigsteAbtund HerrFrido-
linus Summerer aus Faden am 18. Augustgegen 9 Uhr starb.» (1674) Ob dieser schon
fast literarische Eintrag einer jugendlichen Romantik oder einer besonderen

Beziehung des jungen Mönchs zu seinem ersten Abt entsprang, wissen wir
nicht. Beim Hinschied des Abts Hieronymus Troger jedoch erkennen wir P.

Jodok in Stil und Inhalt sehr viel besser. (9. März 1684) Wichtig wird, wer die

Predigt gehalten hat und sonst noch anwesend war. Den Hang zur administrativen

Korrektheit erkennen wir auch beim ersten Todeststag von Abt Hieronymus

Troger. 1685: «Am 9. Märg ist der Todestag des Herrn Abtes Hieronymus

Troger begangen worden. Es gab ein feierliches Hochamt, mitfeierlicherAbsolution bei

seinem Grab, über welchem ein Castrum Doloris19 mit den Abglichen des erwähnten Herrn
Abtes errichtet worden ist. Es istjedoch keine Predigt gehalten worden, weil solches nicht

üblich ist.»

79 Beim «Castrum Doloris» handelt es sich um eine temporär errichtete Trauerkapelle.

35



Ähnlich administrativ, mit einem klaren Link zum Politischen, erreicht uns die
Botschaft vom Tod des Bischofs von Konstanz. Hier wird indirekt die 1622

vollzogene Exemtion der Schweizer Benediktinerkongregation angesprochen.
Die Schweizer Benediktinerkongregation erreichte damals die juristische
Unabhängigkeit vom Bischofund die direkte Unterstellung des Klosters unter den

Papst. Diese Sonderrechte galt es zu bestätigen. 1689: «Am 7. Mär% verstarb der

Durchlauchtigste Herr Fürst und Bischof von Konstant Johannes Franciscus N.S0Am 4.

April sind seine ObsequierJ1 in unseren Pfarrkirchen von Muri, Bosweil und Bünt^en
gefeiert worden. Nicht aber im Kloster, damit es nicht so aussehe, als sei unser Kloster dem

BischofUntertan.»

Ab und zu setzt P. Jodok eher floskelhafte Zusätze zu den Mitteilungen.
«Er ruhe in Frieden» oder «So geht die Herrlichkeit der Welt dahin», lassen dennoch
den Respekt und eine gewisse Sentimentalität P. Jodoks in Bezug auf das

Ereignis des Todes erkennen.

Politik
P. Jodok setzte unter den weltlichen Angelegenheiten drei Schwerpunkte, die
sein politisches Bewusstsein bewegten. Es waren zum einen die Streitereien mit
Luzern um die Rechtsverhältnisse in und um die Kirche in Nottwil, dann die

Politik im Thurgau und zuletzt beschäftigte ihn auch der Krieg Europas gegen
die Türken immer wieder. Nicht, dass P. Jodok dazu eigene Meinungen entwickelt

und vertreten hätte. Über die Ereignisse wird mehrheitlich berichtet, ohne
dass sie erörtert und hinterfragt würden. P. Jodok ist Teil einer Klostergemeinschaft,

deren Interessen klar vorgegeben sind und hinter denen er fraglos steht.
Nur ganz diskret ist den Wendungen zu entnehmen, wenn eine Meinungsbildung

im Gange ist.

Nottwil

Die Auseinandersetzung um die Kirche Nottwil erfolgte mit dem Rat von
Luzern.82 Ohne im Detail auf die komplizierte und langjährige Angelegenheit
einzugehen, lässt sich an den wenigen Einträgen im Tagebuch doch Folgendes
entnehmen:

80 Franz Johann Vogt von Altensumerau und Prasberg. Wikipedia, 3. Dezember 2020.
81 Totenfeier.
82 Eine ausführliche Schilderung findet sich bei Bölsterli, Notwyl, S. 9 ff. sowie Kiem II,

S. 128 ff.

36



1. Auch politische Fragen werden im Plenum des Kapitels erörtert und
beraten.83

2. Im Vergleich mit dem ausgehandelten Vertrag von 1694 kann festgestellt
werden, dass P. Jodok über eine Begabung verfügt, die Dinge prägnant
zusammenzufassen.

3. Ganz selten schimmert in seiner Äusserung etwas Persönliches durch. So

zeigt sich im Satz «Aber dieses Mal erreichten sie nichts» ein ungewöhnlicher
Anflug von Schadenfreude (25. April 1694).

4. Auch wenn sich das Verhältnis des Klosters zum Konstanzer Bischof
normalerweise zurückhaltend gestaltete, wird in dieser Angelegenheit offenbar
auf seinen Rat gehört und der Nottwiler Handel kommt zu einem Ab-
schluss.

5. Zuletzt ist man doch daran interessiert, die Sache «auffreundschaftliche und
vertrauensvolle Weise sçu regeln» (4. September 1694).

Thurgau

Der Thurgau gehörte wie das Freiamt zu den Gemeinen Herrschaften, die von
den Alten Orten der Eidgenossen im 15. Jahrhundert gemeinsam erobert und
die von ihnen auch gemeinsam als Vogteien verwaltet wurden. Nach der
Reformation bekannte sich der Thurgau mehrheitlich zu den Neugläubigen,84
doch gelang es dem katholischen Lager, einen Grossteil der Gebiete
zurückzugewinnen.

Das Resultat war ein Flickenteppich kleiner und kleinster Besitzungen
und Verantwortlichkeiten, die wiederum in zwei Lager geteilt werden können.
Da waren die weltlichen Herrschaften, mehrheitlich protestantisch und auf der
anderen Seite die geistlichen, katholischen Herrschaften.85 Der Fakt, dass das

Kloster Muri sich aktiv als Interessenvertreterin in dieses politische Seilziehen

einspannen Hess, geht auf die Zeit vor P. Jodok zurück. Unter Abt Dominikus
Tschudi kaufte das Kloster 1651 aus konfessionspoHtischen Überlegungen86
für einen Kaufpreis von statthchen 55'485 Gulden die Herrschaft Klingenberg
und erweiterte den Besitz 1662 um die Güter in Oberhörstetten.87

83 Steidle, Regel, Kapitel 3.
84 Wikipedia, Reformation und Gegenreformation in der Schweiz. 17. Dezember 2020.
85 Überblick bei Zanoli, Karte.
86 Professbuch Muri-Gries: Schlosschronik Klingenberg. 17. Dezember 2020.
87 Zur Herrschaft Klingenberg gehörte auch die Niedere Gerichtsbarkeit über Homburg,

Hörstetten und einige Höfe sowie der Kirchensatz von Homburg. Professbuch Muri-
Gries, 23. Dezember 2020.

37



Abt
das

Jlf äA)

Yon P. Jodok erfahren wir, wie es zum Erwerb der Herrschaften Sandegg (1.

und 3. Juni / 16. und 31. August 1693) und Eppishausen (24. Januar 1698)
kam. Beide
Male rief
Plazidus

Kapitel zusammen

und erörterte

die Sachlage

mit den
Konventualen.

Bei der
scheidungsfindung

war
ausschlaggebend,

das s «sie [die
Herrschaft] nicht

in die Hände der

Häretiker falle.

[...], ^ur grossen
Freude und

Erleichterung des

Herrn Amtmanns
und der katholischen

Bewohner

dieser Herrschaß.
Zur grossen
Betrübnis aber der
Häretiker:»88

Die
Unterstützung und
Solidarität
seitens der Klöster

der schweizerischen Kongregation war gross und selbst das Verhältnis zum
Bischof war in dieser Sache einvernehmlich, wie wir den Ausführungen P.
Jodoks (24. Januar 1698) entnehmen können, doch die Verpflichtungen, die das

Kloster auf sich nahm, waren ebenfalls nicht unerheblich. Beträchtliche
Kaufkosten von Sandegg und Eppishausen und zusätzlich durch marode Bausubstanz

und Brände entstandene Ausgaben in Klingenberg konnten durch die

Abbildung 20: Schloss Klingenberg, um 1750, von P. Leodegar Mayer.
Kloster Muri-Gries.

88 Stirnimann, Tagebuch 24.1.1698.

38



Einnahmen nur schwer kompensiert werden.89 Daneben musste auch personelles

Engagement geleistet werden. Nebst dem Ökonomen/Statthalter in
Klingenberg und ab 1710 auch in Eppishausen, mussten je ein Priester für die
Pfarrei in Homburg und die Kaplaneien in Homburg und Biessenhofen
abdelegiert werden. Der personelle Austausch zwischen dem Thurgau und dem
Kloster Muri war im folgenden Jahrhundert engmaschig und hat das Klosterleben

bestimmt geprägt. So war es für Abt Plazidus wichtig, sich der
Unterstützung des Konvents sicher zu sein.

Abbildung 21: Schloss Sandegg. Matthäus Merian, Topographiae Helveti.se, Rhsetise et Valesise.

Frankfurt am Main, 1654.

Am 30. Mai 1698 spricht P. Jodok davon, dass der Abt mit Prior (Peter Odermatt),

P. Nicolaus (Andermatt) und dem Kanzler (Bonaventura Schriber?)
nach Eppishausen gereist sei, um die Huldigung der Untertanen entgegenzunehmen.

Was bei P. Jodok recht bescheiden klingt, bestand aus einem
Aufmarsch von 160 eidleistenden, festlich gekleideten und bewaffneten Männern
und zahlreichen hochkarätigen Ehrengästen.90 Ein solcher Anlass wird von P.

89 Laut Abt Plazidus hat Sandegg nur einige hundert Gulden abgeworfen, Eppishausen gebe
2%. Kiem II, S. 151.

90 Kiem II, S. 144.

39



Jodok nicht ausgeführt, wussten doch damals alle, was der Akt bedeutete und
wie er begangen wurde.

Abbildung 22: Schloss Eppishausen, um 1750, von P. Leodegar Mayer. Kloster Muri-Gries.

Der Krieg gegen die Türken

Die Gefahr des Einbruchs der Türken in den europäischen Raum war zu dieser
Zeit schon über 200 Jahre alt und auch in Muri bestens bekannt. Seit der
Eroberung Konstantinopels 1453 zitterte das christliche Europa vor dem
Eindringen der Türken ins christliche Territorium. 1683 konnte das feindliche
Heer vor Wien endlich geschlagen werden. Dass das Kloster Muri in dieser

Angelegenheit auch mitfühlte lässt sich daran ablesen, dass sie die Verteidigung
des christlichen Abendlandes gegenüber den Heiden zum Thema in der neu
erstellten Klosterkirche machten. Die Deckenfreskos von Antonio Giorgioli
thematisieren Beispiele von Missionaren und Verteidigern der Christenheit aus
dem ersten Jahrtausend. Im zentralen Fresko nimmt das Programm Bezug auf
die aktuelle politische Lage und schliesst die Gründer von Muri, Radbot und
Ita, thematisch in die Reihe der streitbaren Vorgänger ein.91

91 Reif, Stifter, S. 37 ff.

40



P. Jodok vermeldet gerne die militärischen Erfolge, die mit den Schlachten von
Ofen (1686), Mohacs (1687) und an der Theiss (1697) gefeiert werden konnten.
In der allgemeinen Euphorik nennt er bei der Schlacht von Mohacs die Zahl
von «ywanntyig taussig tiirgen»,92 die auf dem Schlachtfeld verstorben seien. In der
Realität scheint es sich um lO'OOO Tote gehandelt zu haben.93 Vermutlich hat
sich die Zahl selbständig bei der Übertragung hochgeschaukelt, denn P. Jodok
ist im Allgemeinen was Zahlen angeht sehr zuverlässig.

Gefeiert wurden diese Ereignisse mit den üblichen Mitteln: es gab eine
feierliche Messe (missa solemnis), anlässlich derer ein Te Deum gesungen
wurde. Dazu kamen Glockengeläut und Salven von Mörsern und Kanonen.
Festlichkeiten also, bei denen die gesamte Bevölkerung teilnahm und gemeinsam

den Triumph auskostete.
Ein dunkleres Kapitel wird geöffnet in einem sehr unscheinbaren Eintrag

vom 22./23. März 1688. P. Jodok erwähnt Johannes Franciscus Zurlau-
ben, einen Bruder von Plazidus Zurlauben, der mit zwei weiteren Brüdern
erscheint, um dem Abt Lebewohl zu sagen. Es sollte ein Abschied für immer
werden. Johannes Franciscus Zurlauben war Oberwachtmeister der Zuger
Truppe, die sich im Dienste Venedigs zum Heiligen Krieg gegen die Türken
aufmachte. Diese Aktion wurde vom Nuntius Giacomo Cantelmi im Namen
von Papst Innozent XI. stark propagiert, obwohl schon damals die Risiken des

Unternehmens stark diskutiert wurden.94 Im Moreaüed, das in dieser Zeit
entstand, lesen wir «Sey yugend durchs Frey-Ambt hinab / sey fanden da manchenjungen
Knab [.. .].»95 Die Rede ist von Zugern und Urnern, die ihre Truppen rekrutierten.96

Von den rund 2700, mehrheitlich sehr jungen Soldaten, die loszogen,
kamen kaum 200 zurück.97 Auch Johannes Franciscus Zurlauben verlor sein

Leben; er fiel jedoch nicht im Kampf, sondern starb, wie viele andere, an einer
unbekannten Epidemie, die in wenigen Tagen zum Tod führte.98 Der Verlust
dieser jungen Generation traf die Innerschweizer Kantone mit aller Härte;
überall wurde getrauert. Der Eintrag P. Jodoks vom 26. September 1690 liest
sich vor dem Hintergrund dieser Tragödie erstaunlich distanziert: 1690, <Am
26. September sind die Exequien aller Soldaten und Pfarrkinder von Muri, die in Mo-
räa*** ums Feben gekommen sind, in der Pfarrkirche von Murigefeiert worden.»

92 Stirnimann, Tagebuch, 8.September 1687.
93 Wikipedia, Schlacht des grossen Türkenkrieges. Ereignis 1687. 14. Februar 2021.
94 Christen, Morea, S. 80 ff. Luzern und Freiburg lehnten eine Beteiligung ab.
95 Gand, Morealied, S. 7 ff.
96 Suter, Morea, S. 47 ff.
97 Christen, Morea, S. 86; Gand, Morealied, S. 6.
98 Christen, Morea, S. 90. Zurlauben stirbt am 28. Juli 1688, Oberst Schmid aus Altdorf, der

Oberbefehlshaber der Schweizer, folgt innerhalb weniger Tage.

41



Bedürftige und Bettler

Die wenigen Einträge über den Umgang mit Bedürftigen und Bettlern im
Tagebuch lässt aufhorchen." Es klingt wenig Empathie oder christliche
Nächstenliebe aus den Zeilen; dies ist erklärungsbedürftig.

Eigentlich regelt Benedikt den Umgang mit Armen im Kapitel 53.15 in
seiner Regel sehr klar. «Gan% besondere Aufmerksamkeit soll man der Aufnahme von

Armen und Pilgern schenken, denn in ihnen wird mehr als in anderen

Christus aufgenommen.»

Im frühen Mittelalter gab man in der Christenheit

gerne und reichlich Almosen, denn durch diese Liebesgaben
sicherte man sich sein Seelenheil. In Klöstern waren Almosen

ein institutionalisierter Akt der tätigen Nächstenliebe.
Eine Abklärung der Bedürftigkeit war dabei nicht vorgesehen.

Abbildlang 23: St. Martin mit Betder. Auszug aus der Titelseite des

Kalligraphiebuchs von P. Caspar Winterlin, 1610. Kloster Muri-Gries.

Kriege, Krisen und die durch die beginnende kleine Eiszeit ausgelösten
Hungersnöte100 führten zu einer massiven Zunahme von entwurzelten Menschen,
die im Gebiet der Eidgenossenschaft bettelten und sich auch mit gelegentlicher
Kleinkriminalität101 über Wasser hielten.102 Die Stimmung der Bevölkerung
begann sich nachhaltig gegen das Bettelwesen zu richten. Vor allem in den
reformierten Städten wie Zürich begann man, der Plage Armut auf neue Art zu
begegnen.103

- Das Armutsproblem sollte vor Ort gelöst werden; die Bettler also in ihre
Heimat zurückgeführt werden. (Tagsatzungsbeschluss von 1520 in Lu-
zern,104 also auch für katholische Gebiete gültig).

99 Stirnimann, Tagebuch, 31. März 1702.
i°o pfister, Klimageschichte. S. 84. Ein Drittel der europäischen Bevölkerung stand am Rande

der Armutsgrenze.
101 Stirnimann, Tagebuch, 12. August 1687. Der französische Waldbruder ist ein Beispiel eines

Heinkriminellen Landstreichers, der sogar inhaftiert wurde.
102 Landolt, Katastrophen, S. 128.
103 Waltisbühl, Landstreicher, S. 10.
104 Gilomen, Armut, S. 123.

42



- Fremde Bettler finden im Spital für eine Nacht Aufnahme.

- Armenpflege wird durch die frei gewordenen Mittel von säkularisierten Kir¬
chengütern finanziert.

- Die Armen, soweit möglich, wurden zur Arbeit und Selbstversorgung erzo¬

gen. Die Arbeit der Hände, während Jahrhunderten deutlich geringer
geachtet als diejenige des Geistes, begann an Ansehen zu gewinnen.

Aber auch in den katholischen Gebieten liefen die Bemühungen in ganz
ähnliche Richtung.105 Die Massnahmen, die getroffen wurden, gingen von periodisch

publizierten Bettlermandaten106 wie Beherbergungsverbot bis hin zum
Aufruf zur Denunziation von Bauern, die Bettler beherbergten. 1688 fand im
Freiamt die erste von Landvogt Schindler verordnete Treibjagd107 statt, bei der
Betder vertrieben wurden und in so genannten Betderfuhren über die Grenzen
des eigenen Gebietes gekarrt wurden.108

Trotzdem galt für viele Gegenden, wie auch für das Freiamt, dass die
Klöster dennoch wichdge Spenderstellen waren, da sie auch weiterhin planlos
Almosen verteilten.109 Diese Gaben waren normalerweise mit keinen
Dienstleistungen verbunden. An der Klosterpforte wurden sie vom Pförtner den
Armen ausgehändigt. Interessant ist in diesem Zusammenhang der Eintrag Stirni-
manns vom 11. Juni 1688. Hier wird geschildert, wie die Bedürftigen für.ein
besonders grosszügig ausgefallenes Almosen (Wein, Brot und ein Geldstück)
zu einer Gegenleistung verpflichtet wurden. Sie wurden in die Kirche
geschickt, um dort für Gottes Schutz für die neu errichteten Klostergebäude und

gegen alles Übel, insbesondere Gewitter- und Feuerschaden, zu beten. Dieser
Form der Gegenleistung begegnen wir sonst nicht. Es stellt sich die Frage, ob
P. Jodok diesen Umstand schildert, weil er aus sergewöhnlich war oder ob dies
eine Gepflogenheit war, die wir weniger kennen (11. Juni 1688).
Eine besondere Aufmerksamkeit verdient auch die Episode vom «Narr in der
Kirche» (30. Mai 1691). Dieser Pilger erregt Aufmerksamkeit, weil er in der
Kirche ausfällig wird und eine Umkehr von Abt Zurlauben fordert. Er soll von

105 Eine detaillierte Übersicht für das Freiamt bei Dubler, Bettlerwesen, besonders S. 25 ff.
106 Siegrist, Rechtsquellen: 1627 Beherbergungsverbot; 1698 Aufruf zur Denunziation.
107 Dubler, Betderwesen: so genannte Bettierjäginen, S. 73.
108 Dubler, Betderwesen, S. 67.
109 So verteilte beispielsweise das Kloster Einsiedeln jedes Jahr am Hohen Donnerstag 3000

bis 4000 Mutschli. Dietrich, Tagebuch. Professbuch Muri-Gries: Plazidus Zurlauben «Am

Festtag wurden hundert Arme gespeist und mit einergrösseren Gabe beschenkt. [...] Er verdoppelte auch

seine werktätige Liebe gu den Armen.» Über die Spendentätigkeit wurde in Muri nicht Buch

geführt.

43



seinen Bauvorhaben ablassen und mehr Mittel für die Almosen freigeben.
Offenbar wird er als Narr abgetan, doch P. Jodok wird schon beinahe philosophisch,

in dem er den Pfad seiner üblichen Nüchternheit verlässt und sinniert:
«ob es aber wirklich so ist, weiss ich nicht, der Mensch schaut ins Gesicht, Gott aber ins

Her.5 denn oft erwählt Gott einen Narren, um die Klugen gu verwirren.»

Ausserordentliches kirchliches Leben

Der Alltag eines Klosterlebens ist geprägt von Konstanz und Beständigkeit.
Doch auch im Leben P. Jodoks gab es Ereignisse, die als Höhepunkte bezeichnet

werden können und Glanzlichter in den Alltag streuten. Nicht, dass es Muri
zu jener Zeit an Aufregung gefehlt hätte. Durch die Wallfahrt zum heiligen.
Leontius110 wurde das Kloster von einem nicht zu unterschätzenden Pilgerstrom

heimgesucht, der das Tagesgeschehen von einigen Mönchen zumindest
tangierte. Die zahlreichen Pilger mussten empfangen, betreut und es musste
ihnen die Beichte abgenommen werden; bei Heilungswundern stand eine

Buchführung an, bei der die Personalien der Beteiligten, ihr Herkunftsort und
das Ereignis selbst protokolliert wurde. Diese Pilgerscharen weichten die an
und für sich streng vorgeschriebene Grenze zwischen der Abgeschiedenheit
des Klosters und der Aussenwelt zumindest für einige Mönche empfindlich
auf.

Translatio des heiligen Benedikt

Im November 1683 kamen die Gebeine des Heiligen Benedikts aus Rom in
Muri an. P. Jodok kommentiert das mit einem Einzeiler. Etwas ausführlicher
wird er bei der feierlichen Translation im Mai 1684, nachdem die Gebeine in
einem kostbaren Schrein gefasst und geschmückt worden sind. Von P. Anselm
Weissenbach erfahren wir aus seinen Annalen weit detaillierter, was sich an
jenem 1. Mai zugetragen hat. Er schildert den Ablauf von morgens um vier
Uhr, wie mit Trompetern der Festtag eröffnet, danach durch Glockengeläut
und mit Kanonendonner zum Gottesdienst gerufen wurde. Der ganze pompöse

Ablauf dieses Jubeltages wird stolz geschildert.

110 Amacher, Leontius; Reif/Schmid, Leontius.

44



Die Beschreibung dient weniger dem Ziel, die aussergewöhnliche Feierlichkeit
des Anlasses hervorzuheben, sondern ist geprägt durch den Umstand, dass

viele Menschen, vor allem heimisches Volk, an dem Anlass teilhatte.

Wiedererweckung eines totgeborenen Kindes

Die Totgeburt eines Kindes bedeutet für eine Familie ein ganz besonderes
Unglück. Auch in früherer Zeit tat man sich ungeheuer schwer mit diesem
Schicksalsschlag.111 Das Kind, wenn es nicht getauft werden konnte, kam in einen als

«Umbus bezeichneten Ort, an dem sich Seelen auflalten, die ohne eigenes Verschulden vom

Himmel ausgeschlossen sind.»n2 Dort war es für die Eltern für ewig verloren. Es ist
daher nachvollziehbar, dass ein Bedürfnis danach betstand, die Kinder trotzdem

zu taufen, damit man sich im Jenseits wieder vereinen konnte.
Von Muri haben wir nebst den vielen Wunderzeugnissen in Bezug auf

die Heilung verschiedenster Krankheiten113 zwei Beschreibungen, die den

ungewöhnlichen Sachverhalt der Wiedererweckung totgeborener Kinder schildern.

P.Jodok beschreibt ein Auferweckungswunder (1. August 1680), das sich
nicht in der Gedeonischen Wunderfackel finden lässt; dies ein Zeichen dafür,
dass P. Mauritius Pfleger, der Sammler und Editor dieses Werkes, nur eine

Auswahl der Wunder geschildert hat.
P. Jodok hat das frisch getaufte Kind zusammen mit seinem Mitbruder,

P. Martinus, mit dem Segen des heiligen Leontius versehen. In entwaffnend
nüchterner Art schildert er das Ereignis: «[...] Gegen 4 Uhr nachmittags ist sie [...]
mit dem Segen des Hl. Leontius, und mit dem Kranz ebendieses Märtyrers, zu deutsch

Leonti Kräntzlin, gekrönt worden, was so schrecklich anzusehen war, und von so üblem

Geruch, dass man es kaum ansehen und so viel üblen Geruch ertragen konnte [...].»

111 Vasella, Taufe; Müller, Taufe.
112 Reif/Schmid, Leontius, S. 36, 98.
113 Pfleger, Wunderfackel.

Abbildung 24: Die Gebeine des heiligen Benedikt in
der Klosterkirche. Barbara Reif.

45



Abbildung 25:

Votivbild als Dank
für die Belebung

eines totgeborenen
Kindes, 1688:

«Anno 1688 den 30
Aberil ist Ein Dotnes

Kindtgeboren %uo Frit-
lingen \ Dannoch

war es 4 und 20
Stundt under der Er-

ten, hingegen aber den

2. | May Tragen sie

gegen Muy Zuo Sanct

Eeoncius dises Kindt
haben sie miss \ geofert

mit irem gebet und ist
widerum mit mit Gottes

HilfLewendig war¬

ten und istgedaujft
worden, \ gkrria Eeon-

cin die Elteren Jacob

Merckle und Catha-

rinageigerin dises de-

fellin hab ich ver- \

Sprachen %uo eren des

aller heiligsten Eeoncius.

Barbara Reif.

Ob P. Jodok wirklich an das Wunder der Auferweckung geglaubt hat, bleibt
uns verborgen. Immerhin mussten verschiedene Vorkehrungen getroffen werden,

um solche «Wunder» möglich zu machen. Der tote Kindsleib musste in
irgendeiner Art erwärmt werden, damit ein «Lebenszeichen» in der kalten Kirche

möglich war. Von Muri wissen wir nicht, wie das gehandhabt wurde, aber

oft legte man die Kinder auf einen durch heisse Kohlen erwärmten Altar, von
dem dann die Hitze aufstieg und das Kind erwärmte. Eine Feder, die auf seinen

46



Mund gelegt wurde, begann zu zittern und so wurde evident, dass das Kind
«geatmet» hatte.114

P. Jodok scheint das Verfahren, obwohl er in den Ablauf eingeweiht sein

musste, nicht hinterfragt zu haben und leistete bereitwillig seinen Dienst. Er
blieb aber trotz der neutralen Schilderung erstaunlich distanziert und scheint
sich unbehaglich gefühlt zu haben.

Besuche

In der Regel werden Besuche von P. Jodok zwar erwähnt, doch bleiben wir
über ihre Mission oft im Ungewissen. Mit einer gewissen Regelmässigkeit
schaute der päpstliche Nuntius aus Luzern im Kloster vorbei (6 Besuche);
erstaunlich selten hören wir von Besuchen befreundeter Äbte (Abt von St. Blasien

13. Mai 1690; Abt von St. Gallen 26. April 1693; Abt von Rheinau 16.

September 1667).115

So stellt sich die Frage, ob für den Mönch P. Jodok diese Schnittstelle
zur Aussenwelt nicht sonderlich relevant war oder ob er in die Geschäfte nicht
eingeweiht war.

Die Schilderungen haben etwas Standardisiertes, das nicht über die
formellen Rahmenbedingungen hinausgeht. So erfahren wir meist die Dauer des

Aufenthaltes, die Ehrenbezeugungen durch Bombarden und Glockengeläut
und eine Ansprache. Das gemeinsame Mahl scheint bei jedem Besuch die

grosse Konstante zu sein. Erwähnenswert war auch das Gefolge, denn dieses

musste versorgt und im Falle von Pferden gefüttert werden.
Zwei Besuche werden ausführlicher behandelt. Zum einen ist dies der

Besuch von Graf von Trautmannsdorff (25. März 1702), der sich aber trotz
des aufregenden Faktes der Fürstung von Abt Plazidus Zurlauben im üblichen
Rahmen abgespielt hat.116

Eine detailliertere Beschreibung erfährt der Besuch von Marco d'Aviano.

114 Vasella, Taufe, S. 22 ff.
115 Weissenbach, Annales, erwähnt keinen der Besuche.
116 Zum Besuch von Graf von Trautmannsdorff: Reif, Stifter, S. 48 ff.

47



Marco d'Aviano117

Der bekannte Kapuziner und Volksprediger aus Italien reiste ab 1677 durch

ganz Europa und machte zweimal, 1681 und 1686, in Muri Halt. Seine Predigten

berührten die zahllos zusammenströmenden Menschen derart unmittelbar,
dass seine Auftritte stets von Heilungen und Bekehrungen der Gläubigen
begleitet waren. Marco d'Aviano traf 1680 Kaiser Leopold I. und wurde darauf
sein Beichtvater, Freund und Berater. Seit 1683 spielte er bei der Motivation
der christlichen Streitkräfte im Kampfgegen die Türken und bei den anschliessenden

Friedensgesprächen eine wichtige Rolle. Am 27. April 2003 wurde er
seliggesprochen.

Beim ersten Besuch in Muri empfing P. Marco die Gläubigen118 bei der
Pfarrkirche St. Goar. P. Jodok geht nicht auf die Predigt ein, die teils auf
lateinisch und italienisch, laut P. Anselm jedoch auch in deutsch gehalten wurde.

Seine Konzentration richtet sich auf die

heilige Segnung119 und vor allem die
Person des Predigers. «Glücklich schätzte

sichjeder, wenn er ihn hören, sehen und berühren

konnte, wegen seiner Heiligkeit. Denn bei

allen stand er in grösster Hoffnung und

Erwartung der Heiligkeit, wegen der zahlreichen

Wunder, die er hier wie andernorts vollbracht
hatte,»120 Danach ging P. Marco zum
Kloster und wurde sehr respektvoll
empfangen. Gebet, Gesang, Weihe von
verschiedenen Wassern und Ölen
rundeten den Besuch ab. Ein gemeinsames
Essen fehlt; P. d'Aviano unterstreicht

Abbildung 26: Marco d'Aviano als

Motivationsprediger bei den Türkenkriegen 1683.

117 *17. November 1631 in Vilotta d'Aviano in Italien; fl3. August 1699 in Wien. Siehe Wi-
kipedia: Marco d'Aviano, 16. Februar 2021. Ebenso: Joachim Schäfer: Artikel Markus von
Aviano, aus dem Ökumenischen Heiligenlexikon, www.heiligenlexikon.de/Biographi-
enM/Markus_von_Aviano.htm, 16. Februar 2021.

118 Es sollen lO'OOO Gläubige gewesen sein. Weissenbach, Annales, S 784.
119 Seit 1681 hatte Marco d'Aviano die Vollmacht vom Papst, am Ende seiner Predigten die

päpstliche Absolution zu erteilen. Ökumenisches Heiligenlexikon, siehe Anmerkung 119.
120 Stimimann, Tagebuch, 8. September 1681.

48



seine Heiligkeit, indem er in einer Kammer nur ein karges Mahl zu sich nimmt.
Kein Wort von P. Jodok lässt erahnen, dass gerade zu dieser Zeit in der Region
eine scharfe Auseinandersetzung im Gange ist zwischen dem Theologen Christian

Wolrath und dem Zuger Pfarrer Johann Jakob Schmid. Ersterer verfasst
eine polemische Schmähschrift mit dem Titel: «Bedencken über des jetziger
Zeit hochberühmten Capuciners / P. Marci Avians / ausgeschriebene Wun-
derthaten.»121 Es sind nebst der Kritik an der unbefleckten Empfängnis Mariae

und dem standardisierten Wiederholen von Gebeten vor allem die Wunder, die
beim Verfasser auf scharfe Kritik stossen. Kurz darauf, 1682, verteidigt Pfarrer
Johann Jakob Schmid den Angriff in seiner Schrift «Zwanztig Danck-Zeichen
für den gottseeligen Capuciner P. Marx von Avian gegen einen feindseeügen
so genambten Christian Wolrath».122

Es ist nicht die Aufgabe P. Jodoks, in seinem Tagebuch einen Überblick
über die polemisch geführte theologische Auseinandersetzung der Konfessionen

zu geben. Vielmehr ist festzustellen, dass er als Mönch mit Freude und
Respekt auf den Besuch des gottesfürchtigen Predigers reagierte.

Während des zweiten Besuchs im Jahr 1686 hat sich das Ansehen P.

Marcos sicherlich durch sein Engagement im Kampf gegen die Türken gefestigt.

Der Schwerpunkt scheint dieses Mal im Kloster gelegen zu haben. Anläss-
lich dieses Besuches weihte P. Marco die neuerstellten Klostergebäude. Ein
interessantes Detail: Es scheint, dass der Kirchenmann sich von den Klerikern
mit Handkuss begrüssen Hess, den weltlichen Gästen aber den Händedruck
verweigerte

Hostienfrevel

Das Herzstück der christlichen Liturgie ist die Messe und innerhalb dieser ist
die Wandlung von Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi von besonderer

Bedeutung.123 Während des gesamten Mittelalters strebten die Theologen
danach, die Wandlung inhaltlich und symbohsch zu ghedern und als mystisches
Zeichen sichtbar zu machen. In diese Zeit fällt die Einführung der Gestik, bei
der nach der Wandlung die Hostie in die Höhe gehalten wird, damit die hinter
dem Priester versammelten Gläubigen den Leib Christi sehen und anbeten
können. «DerElevationsgestus wird so gum Sinnbild des Messmysteriums überhaubt.»nA

121 gedruckt in Zug 1680. Einzusehen bei google.boocks.ch.
122 Gedruckt in Einsiedeln 1882. Einzusehen in www.e-rara.ch.
123 Zum historischen Verlauf der Bedeutungsfindung des eucharistischen Ritus: Schmitt,

Logik, S. 312 ff.
124 Schmitt, Logik, S. 331.

49



Seit der Reformation ist die Wesensart der Wandlung zwischen den Konfessionen

zum erbittert umstrittenen Disskussionsthema geworden. Die Katholiken

betonen in der Folge ihren Standpunkt und machen die Eucharistie während

der Gegenreformation zu ihrem ganz besonderen konfessionellen
Anliegen.125

Vor diesem Hintergrund können die Ereignisse um Hostienfrevel nicht
als einfache Diebstähle verstanden werden. Es sind Ereignisse, die die katholische

Bevölkerung im Innersten verstören und verletzen.
P. Jodok berichtet von drei Vorfällen, bei denen das Cibotium mit den

darin verwahrten Hostien gestohlen und geschändet wurden (6. März 1690; 20.

März 1690; 26 April 1692). Er geht dabei immer ähnlich vor:

- Wann und wo ist der Diebstahl geschehen?

- Wieviele Hostien waren im Cibotium?

- Konnten sie gefunden und gerettet werden?

- Wer war der zuständige Pfarrer / Dekan?
Der erste Vorfall in Ruswil ist sicherlich der Dramatischste, denn die

etwa 200 geweihten Hostien, also der Leib Christi, wurden zerbröselt auf einem
Platz gefunden, wo bereits Vieh, Ross und Wagen darüber gefahren sind. Eine
solche Schändung endockt dem sehr nüchtern berichtenden P. Jodok ein «was

furchtbar ist»}26 Die Hostien werden sorgfältig aufgelesen, eingesammelt und in
einer Prozession mit Kreuz und Fahnen dem Klerus und Volk wieder zur Kirche

zurückgeführt.
Die Hostiendiebstähle haben als Teil des Antijudaismus eine lange,

unrühmliche Vergangenheit im Christentum. Normalerweise wurden sie auch zu
Zeiten P. Jodoks gerne im Rahmen einer religiösen Kriminalisierung in einen

Zusammenhang mit Juden oder Hexen gestellt.
Dieser Anhaltspunkt ist bei P. Jodok jedoch nicht zu erkennen, obwohl

er am Ende einer Zeit lebte, die noch hemmungslos gegen Juden und vermeintliche

Hexen vorging.127 1687 lesen wir in seinem Tagebuch einen Eintrag,
wonach P. Carolus zur Tagsatzung nach Baden geschickt wurde, um anlässlich
einer Mordangelegenheit zu verhandeln und zu entscheiden, ob Hexerei im
Spiel sei.128 Von Juden lesen wir aber im ganzen Tagebuch nichts; sie treten
nicht in Erscheinung, auch nicht im Zusammenhang mit den Hostienfreveln.

125 Veit, Volksfrömmigkeit, S. 210.
126 Stirnimann, Tagebuch, 6. März 1690.
127 Insgesamt hat die Schweiz, gemessen an ihrer Bevölkerung, in Europa die meisten Prozesse

angeregt, nämlich lO'OOO. Zwischen 1640 und 1642 wurden allein in Baden neun Frauen
verurteilt. Frank, Hexenverfolgung, S. 48.

128 Stirnimann, Tagebuch, 19. Juli 1687.

50



Die ungewöhnliche Massierung der Vorfälle129 mag erstaunen; die damit
verbundenen Diebstähle anderer liturgischer und wahrscheinlich wertvoller
Gegenstände und der unachtsame Umgang mit den Hostien130 lassen eher darauf
schliessen, dass es sich bei den Tätern um gewöhnliche Diebe gehandelt hat.

Umgang mit Naturerscheinungen s

Bereits im Kapitel über Krankheiten wird die Besonderheit dieser Epoche des

ausgehenden 17. Jh. deutlich. Wir befinden uns zeitlich an der Schwelle einer
neuen Zeit, die sich von althergebrachten, vom Glauben beeinflussten Vorstellungen

zu lösen beginnt und einer exakten Wissenschaft den Boden ebnet.
Religiös motivierte Betrachtungsweisen helfen noch immer in der Alltagsbewältigung,

indem sie Erklärungen für aussergewöhnliche, unverständliche Ereignisse

liefern. Oft noch werden beängstigende Geschehnisse als Strafaktionen
gedeutet, die «weder abgemildert noch vermieden werden können»]31 weil die Ursache
selbst, das menschliche Fehlverhalten, verändert werden muss. Dazu erliess die

Obrigkeit immer wieder Gesetze und Mandate, welche sich in moralischer
Weise positiv auf die Sittenverhältnisse auswirken und so eine allgemeine
Erleichterung bewirken sollten.132

Die Kirche offeriert dazu auch ein Instrumentarium zur Bewältigung der
bestehenden Schwierigkeiten und fordert zu Gebet, Messen, Wettersegen,
Wetterläuten, Prozessionen und dem speziell eingeführten Hagelfeiertag vom
26. Juni auf.133

Demgegenüber stehen neutrale Beobachtungen, basierend auf einem
aufkeimenden wissenschaftlichen Verständnis, das unterstützt wird durch

129 Allein 1690 wurden vier Kirchen ausgeraubt: Ruswil (6. März), Bünzen (20. März), Hochdorf

(6. April) und Pfarrkirche Muri (1. Mai). Weissenbach, Annales (19. März 1690),
berichtet für das gleiche Jahr über einen Hostienfrevel in Buchrain bei Rathausen.

130 Die Hostien scheinen eher verloren gegangen zu sein, als dass sie willentlich misshandelt
wurden.

131 Verena Twyrdy, Naturkatastrophen, S.15; auch Landolt, Katastrophen, S. 8.
132 Der Kanton Schwyz erliess verschiedene Mandate gegen kurze Kleider (1500), gegen Völ¬

lerei (1517) und gegen Spiel und Tanz während des «Grossen Gebetes» (1531). Landolt,
Katastrophen, S. 9 ff.

133 Novosadtko, Tollwut, S. 83.; Landolt, Katastrophen, S. 15 ff.

51



Abbildung 27: Wettersegenmonstranz mit
Reliquien des heiligen Leontius, 1770/1780.
Kloster Muri-Gries.

mehrere technische Erfindungen, die alle auf den zeitlichen Raum zwischen
1600—1650 zurückgehen.134

Interessant ist, wie sich P. Jodok als Mönch und Vertreter der Religion
keineswegs für die eine oder andere Seite entscheiden muss. Als Kirchenmann
verbleibt er zwar noch stark in den herkömmlichen Vorstellungen, aber auch
die wissenschaftliche Tradition der Benediktiner ist stark in den Klostermauern
verankert und ermöglicht ein friedliches Nebeneinander dieser beiden

Strömungen. Evident wird diese Haltung in allen Naturerscheinungen, die
ausserhalb der Norm sind und deshalb
Probleme verursachen und ängstigen.

Wetterphänomene

Zu Lebzeiten P. Jodoks herrschte
ein sehr aussergewöhnliches Klima,
das als Late Maunder Minimum
(LMM) oder als «Phase klimatischer

Ungunst>>135 in die Geschichte einging
und zur «Kleinen Eiszeit» gerechnet
wird. Die ausgesprochen kalten und
langen Winter verkürzten die

Vegetationsperiode empfindlich und
stellten eine Herausforderung bei
der Lebensmittelproduktion für die
Landwirtschaft dar.

134 Thermometer: 1592 (Galileo Galilei); Mikroskop: 1595 (Hans Janssen); Fernrohr: 1608

(Hans Lipperhey); Barometer: 1643 (Evangelista Toricelli); Luftpumpe: 1649 (Otto von
Guericke). Groschwitz, Wetter, S. 56.

135 Die Phase dauerte von 1675—1715. Gleichenstein, Klimaungunst.

52



Es gibt eine reiche, ins 16. Jahrhundert führende Gattung von Wettertagebüchern,136

die in täglichen Notizen Systematik aufweisen. Zwei davon sind in
geografischer
Nähe von Muri
zu finden: Es
handelt sich

um die
Tagebücher von
Probst Wolfgang

Haller aus
Zürich und
Renward Cysat
aus Luzern.137

Auch sporadische

Aufzeichnungen aus Tagebüchern vervollständigen das Bild der kalten
und kurzen Sommer.138

Es ist nicht anzunehmen, dass P. Jodok von diesen Werken Kenntnis
hatte. Als Abkömmling einer Bauernfamilie und ab 1693 als Verantwortlicher
Granarius haben P. Jodok die Fragen rund um das Wetter aber stets interessiert.

Er hinterlässt in seinem Diarium eine Anzahl von Wetterbeobachtungen.
Diesen liegt allerdings kein wissenschaftliches Interesse zu Grunde, das eine

systematische Kontinuität erfordert hätte, sondern sie beziehen sich stets auf
Ausnahmesituationen. Zusammenfassend verweist der Bericht 1680/1681 auf
einen besonders strengen und langen Winter; auch der Schneefall vom 5. Juni
1685 ist in der Literatur dokumentiert und aussergewöhnüch.

P. Jodok gibt bei seinen Beobachtungen keine Temperaturangaben,
wahrscheinlich war im Kloster noch kein Thermometer vorhanden. Regelmässig

fügt er aber hinzu, welche Auswirkungen das schlechte Wetter auf die Ernte
hatte.

Damals war es üblich, für Unwetterkatastrophen Schuldige zu suchen
und zu finden. So wurden Wetterphänomene als Zorn Gottes wahrgenommen,
der die Menschen für begangene Sünden wie Gotteslästerung, Völlerei, unsittliche

Kleidung oder auf Kriegszügen begangene Gräueltaten bestrafte.139 Eine
Möglichkeit, dagegen einzuwirken, war die Wiederherstellung der moralischen

136 16. Jahrhundert, 33 Wettertagebücher. Pfister, Klimawandel, S. 16.
137 Pfister, Cysat, S. 167 ff.
138 Der Abt von Fischingen, Plazidus Brunschwiler, spricht 1639 von einer um etwa drei

Wochen verspäteten Erntezeit. Pfister, Klimawandel, S. 25.
139 Landolt, Katastrophen, S. 8 ff.

Wetterphänomene

Gerechter Gott, wo will es hin
Mit diesen kalten Zeiten?
Was Strafe hast du doch im Sin
mit uns verkehrten Leuten?
Was wird der stete Reif und Schnee,
der Schlössen [Hagel] Fall zu Land und See
Uns Armen noch bedeuten?

Erste Strophe eines Kirchenliedes von Simon Dach (1605-1659).

53



Verhältnisse durch Sittenmandate. Ein spezifisches Instrumentarium bot die
Kirche selbst mit dem Einhalten von Festtagen der betroffenen Schutzheiligen
(zum Beispiel Michael, Urban, Antonius, Georg, Barbara und Katharina)140
durch organisierte Bittgänge oder durch Massnahmen, die seit jeher angewendet

wurden und auch teilweise heute noch üblich sind: das Läuten der
Wetterglocke141 (3. Oktober 1682), der Einsatz einer Wettersegensmonstranz142 oder
das Abbrennen von schwarzen Gewitterkerzen.143

Abbildung 28: Die
Heiligen Antonius
und Barbara.

Statuen aus der Wegkapelle

Under Rot,
gestiftet vom Grossvater

von P. Jodok.
Georg Huber, Rot,

Ruswil.

140 Groschwitz, Wetter, S. 59.
141 Muri Hess 1679 eine neue Wetterglocke giessen.
142 Auch heute noch während der Sommermonate übKch.
143 Heute noch in vielen Wallfahrtsorten (FlüeH Ranft) erhäldich.

54



Es findet sich ein klarer Zusammenhang zwischen der Klimaverschlechterung
und Hexenverfolgung.144 Hexen, die durch Schadenszauber145 auffielen und als

Wettermacherinnen auftraten, wurden in der Innerschweiz noch bis in die
Mitte des 17. Jh. verfolgt und verurteilt. Danach werden die Prozesse seltener
und verschwinden langsam.146 P. Jodok erwähnt nur einmal eine mögliche
Hexe (19. Juli 1687), in anderem Zusammenhang, ohne sich näher zu äussern,
doch sind sie für ihn im Zusammenhang mit Naturereignissen kein Thema
mehr.

Kometen

In den 80er Jahren
des 17. Jahrhunderts

gab es eine

Häufung von
Himmelserscheinungen.

1681,
1682, 1686 und
1688 erregten
verschiedene Kometen

die Aufmerksamkeit

der
Bevölkerung und der
Himmels forscher.
Wenn auch

Himmelserscheinungen gerne mit biblischen Ereignissen und Katastrophen in
Verbindung gebracht wurden,147 so kommentiert P. Jodok diese Kometen doch in
einer kaum überbietbaren Nüchternheit. 1681, als der Komet namens Kirch in
der Weihnachtszeit und zu Beginn des neuen Jahres mit seinem Schweif den
halben Himmel überspannte, hätte seine Beschreibung nicht bescheidener
ausfallen können (1681: «Zu Anfang des Jahres istfür einige Wochen ein Komet von
erschreckender Känge und Größe beobachtet worden»).

Und auch die Erscheinung von 1682, der halleysche Komet fand kein
weiteres Interesse. (1682: August: «Gegen Ende August ist ein Kometgesichtet worden,

144 Bloom, Welt, S. 56.
145 Schadenszauber beinhaltet alles, was den Menschen schädigt: Wetterzauber, aber auch

Viehschädigung oder das Anhexen von Krankheiten auf den Menschen. Bart,
Hexenverfolgungen, S. 11.; Landolt, Zauberwahn, S. 76.

146 Bart, Hexenverfolgungen, S. 45 ff.
147 Rohr, Sterne, S. 361.

Acht Hauptstuck sind
die ein Comet Bedeut wann er im Himmel steht; Wind
Theurung, Pest, Krieg, Wassernoth
Erdbidm, Endrung eines Herren Todt.

Merkvers von 1661 über die Auswirkungen eines Kometen.

55



der 18 Tage oder drei Wochen lang %u sehen mar.») Die beiden anderen in seiner
Lebenszeit sichtbaren Kometen waren für ihn nicht mehr der Rede wert.

Abbildung 29: Ansicht des oberen Kratzquartiers in Zürich mit den beiden Kometen von
1680/81 und 1744. Radierung von David Herrliberger nach Tuschezeichnungen von Conrad
Nözli: «Prospect von dem Krat^in Zürich \ mit dem grossen CometenA. 1680. Deßgleichen dessen von

A. 1744. wie seihige allhiergesehen worden sind \ a 4 Schilling.» Wikipedia.

Probleme mit Tieren

Gesunde Nutztiere spielen in der Nahrungsmittelproduktion eine bedeutende
Rolle: Entweder sind sie ganz unmittelbar als Nahrungsmittellieferanten von
entscheidender Bedeutung, oder aber sie stören diese Produktion als «Ungeziefer
oder schädliche Tiere».us Ist das gesunde Gleichgewicht gestört, sind die Lebensmittel

der Menschen akut gefährdet. Dies ist umso problematischer, als dass

während der Kleinen Eiszeit mit den klimatischen Schwankungen die

Nahrungsproduktion grundsätzlich beeinträchtigt und unzuverlässig war.

Viehseuchen

Im Juni des Jahres 1682 findet sich im Diarium ein Beitrag, der schon durch
seine Ausführlichkeit Aufmerksamkeit erregt. Es ist die Rede von einer «Vieh-
brästen», einer Viehseuche. P. Jodok ist offensichtlich so betroffen, dass er

148 Der Begriff des Schädlings bildet sich erst im 19. Jahrhundert. Rohr, Tierplagen, S. 100.

56



sprachlich unmittelbar im Dialekt davon berichtet. Hier finden wir in schöner
Eintracht alle Merkmale der Zeit beieinander, die damals in der Beurteilung der

Lage entscheidend waren.
Anfangs stellt sich die Frage, wer für diese schreckliche Seuche

verantwortlich sei. P. Jodok übernimmt die Meinung, dass «Hexenmeister und sonst bösse

Zauberkünstler» zu Werk seien. Dann jedoch ändert sich sein Ton signifikant
und man staunt über eine detaillierte Aufzählung aller für die Einschätzung
wichtiger Fakten.

Zuerst schildert er die Ausbreitung der Krankheit vom Elsass, Burgund
und Welschland aus, nennt die Geschwindigkeit ihrer Verbreitung und welche
Tiere davon betroffen sind. Weiter wird erwähnt, wie lange man mit den
Auswirkungen der Krankheit zu rechnen hat und was dagegen zu unternehmen sei.

Interessanterweise schildert er auch die tödliche Konsequenz, die ein
unvorsichtiger Umgang mit dem Tier auf den Menschen haben kann. Abgeschlossen
wird die Berichterstattung mit der Schadensbilanz von fünf Gänsen für das

Kloster Muri.
P. Jodok beschreibt die Merkmale der Krankheit so klar, dass Prof. Dr.

Andreas Pospischil von der Universität Zürich und Dr. Stephan Häsler149 sie

beide eindeutig als Zungenkrebs oder Zungenmilzbrand (Gloss anthrax)
identifizieren.

P. Jodok war durch seine bäuerliche Herkunft sicherlich mit den
Besonderheiten der Tiere vertraut. Es ist auch naheliegend, dass eine Seuche, die die

Kühe befallen hat, ökonomisch besonders belastete und deshalb Interesse
hervorrief. Aber der fast schon wissenschaftliche Detailreichtum der Beschreibung,

der sogar die Auswirkungen auf den Menschen miteinbezog, steht doch
in merkwürdigem Gegensatz zu den Hexenmeistern und Zauberkünsdern, die

hier ihr Werk getrieben haben sollen. Wir erleben das Nebeneinander von
Aberglauben und aufkeimender Naturwissenschaft in einer einzigen
Tagebuchaufzeichnung (Juni 1692).

Engerlingsplage umd der heilige Magnus

Ganz besonders herausfordernd musste es gewesen sein, wenn Tiere die
spärlichen Vorräte der Bevölkerung dezimierten oder auf dem Feld das Wachstum

149 Präsident der Schweizerischen Vereinigung für Geschichte der Veterinärmedizin. An dieser
Stelle danke ich Frau med. vet. Karin Villiger, Sins, ganz herzlich für das Weiterreichen
meiner Fragen an die beiden Verterinärmediziner und an ihr spontanes Mitdenken. Natürlich

gilt mein Dank auch ganz besonders den beiden Herren, die sich über das historische
Krankheitsbild gebeugt haben.

57



der Pflanzen beeinträchtigten. Tiere als Plage wurden als Strafe Gottes verstanden

und brachten die Menschen in einen Gewissenskonflikt. Seit jeher hat Gott
sie zu seinem Instrument gemacht, wenn er sie beispielsweise als Heuschreckenplage

übers Land schickte. Diese Strafen biblischer Art flössten Respekt
ein und verhinderten eine unüberlegte Reaktion. Denn auch Ungeziefer und
schädliche Tiere waren Geschöpfe Gottes und mussten dementsprechend
geachtet werden.150

So wurden gegen die schädlichen Tiere seit dem 9. Jahrhundert juristische

Tierprozesse oder Tierbannungen angestrebt, die den Umgang mit ihnen
als Schadensbringer regeln sollten.151

Tierbannungen fallen eher unter das Kapitel des Abwehrzaubers, der mit
Hilfe von Regeln und Ritualen in eine Art öffentlichen Gerichtsprozess
transformiert wurde. 1452 verfasste der Zürcher Kanoniker Felix Hemmerlin
(1388—1460)152 einen ausführlichen Leitfaden zur Behandlung von Schädlingen.153

An dieses Verfahren hielten sich 1479 auch die Obrigkeiten von Mellingen

und Bremgarten in ihrem Kampf gegen Engerlinge. Sie erliessen aber
zusätzlich Verbote für Vergnügungen wie Tanz, sexuelle Aktivitäten und Spiel,
da der Aspekt der Strafe Gottes doch berücksichtigt werden musste.134 Noch
bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts lassen sich solche Prozesse verfolgen.155

Dann verlagerte sich der Schwerpunkt weg von der Juristerei und man suchte
Zuflucht in der Religion. «Die Suche nach einer religiösen Bewältigungsstrategie hatte

schliesslich doch über diejuristische gesiegt.»156 Man bat um Hilfe bei Bittgängen und
beim Anrufen der geeigneten Schutzheiligen. Der heilige Magnus aus Füssen

galt als Schutzpatron gegen Tierplagen und verfügte mit seinem Magnusstab
über eine besonders effektive Waffe.

Der heiliege Magnus157 war ein Schüler des heiligen Gallus; mit ihm und
dem heiligen Columban kam er aus Irland in die europäische Alpenregion. Sein

Stab, mit Hilfe dessen er Ungeziefer vertrieb, war ursprünglich der Abtsstab

150 Bibel Genesis 1.30, «Aber allen Tieren der Erde und allen Vögeln des Himmels und allem, was sich

regt auf der Erde, was Eebensodem in sich hat, gebe ich alles Gras und Kraut %ur Nahrung. Und es

geschah also.»
151 Tierprozesse gab es vorwiegend im Umgang mit grossen Haustieren. Mehr dazu bei Rohr,

Tierplagen, S. 114 ff.
152 Walter, Exorcismus.
153 Würmer, Mäuse, Heuschrecken, Schmetterlinge und andere Tiere, die Ernte und Fischbe¬

stand angreifen.
154 Merz, Exorcismus, S. 99. Zu lesen ist hier auch die Abschrift des Exorcismus des Verfah¬

rens.
155 1 6 59, Chiavenna: Prozess gegen Würmer.
156 Rohr, Tierplagen, S. 124.
157 Zur Biografie: Waltz, Magnus.
58



des heiligen Columban. Bei der Auffindung des Grabes des heiligen Magnus
1469 unter dem Hochaltar der Kirche St. Mang in Füssen fand sich dieser alte
Abtsstab und wurde besonders bei Feldsegnungen eingesetzt.158 Der heilige
Magnus war in der Schweiz immer nur im Zusammenhang mit Schädlingen
populär; Wendelin und Antonius begleiteten die Bauern im Alltag, Magnus nur
bei Ungezieferplagen.159

Die Beschreibung der Engerlingsbekämpfung durch P. Coelestin aus
Füssen mit besagtem Magnusstab nimmt eine ausserordentliche Stellung im
Tagebuch ein (19. Oktober 1685). Nicht nur durch ihre Länge ist sie

bemerkenswert, sie ist gewichtig überschrieben mit «Bericht» und ist von einer
Detailtreue, die einzigartig ist. Wir sind gut über den Ablauf des Besuchs aus Füssen

unterrichtet: Der Füssener Pater wurde von einer Delegation erwartet und
in einer Prozession unter Glockengeläut zur Pfarrkirche geführt. Nach erteilter
Segnung ging es weiter in die Klosterkirche, wo er vom Konvent empfangen
wurde. Es folgte ein musikalisch umrahmter Gottesdienst. Der Tag danach war
für die gesundheitliche Erholung des Priesters reserviert.

Der nächste Tag begann mit einem feierlichen Gottesdienst mit Prozession,

dem Fronleichnamsumgang ähnlich und führte den Priester durch die

von den Engerlingen heimgesuchte Landschaft. An verschiedenen Stationen
wurde Halt gemacht, um das Evangelium zu lesen. Dabei wurde der Magnusstab

jedes Mal in die Erde gesteckt. Geendet hat die Prozession beim Leonti-
usbrunnen. Die Segnung von Wasser, Salz, Brot, Butter und Erde war fester
Bestandteil der Zeremonie. Aber auch Kranke und «Presthafte» wurden
herbeigebracht und erhielten dort die Benediktion durch den Magnusstab.

P. Jodok berichtet minutiös über Aufstellung der Prozession, über die

getragenen Gewänder, wo der Magnusstab aufbewahrt wurde und wer wen ge-
küsst hat. Es gibt verschiedenste Schilderungen über vergleichbare Besuche,160

aber keine geht derart wunderbar ins Detail.
P. Jodok scheint von diesem Ereignis fasziniert gewesen zu sein. Mit

Sorgfalt beschreibt er alles, was er erkennen kann, immer aber nüchtern und
ohne in eine Euphorie zu verfallen. Er hinterfragt die Sache nicht, sondern
steht absolut kritiklos hinter dem Ereignis. Dies ist nicht weiter verwunderlich,
da es zu dieser Zeit kaum hoffnungsvolle Alternativen im Verfahren gegen
Engerlinge gab. Es sollte nur noch wenige Jahre dauern, bis 1699 Stanislaus
Reinhard Acxtelmeier im Rahmen der «Hausväterliteratur», die sich gezielt mit

158 Epple, Magnusverehrung, S. 48 ff.
159 Lussi, Magnus, S. 64.
160 Zum Beispiel Zindel-Kressig, Benediktionen oder Wymann, Exorcismen.

59



Fragen der Landwirtschaft und Ökonomie derselben befasste, sein erstes
deutsches Buch über Ungeziefer verfasste. Mit diesem Werk, das Anweisungen zur
Behandlung und Vertreibung von Ungeziefer enthielt, geht es auch erstmals

um deren Vernichtung.161

Abbildung 30: Der heilige Magnus in
der Klosterkirche Muri am
Sakramentsalter (links des Chorgitters).

Mit seinem linken Fuss zertritt er ein
kleines Gewürm. Barbara Reif.

Gespenster

Geistererscheinungen gehörten über Jahrhunderte zur ausserordentlichen,
aber selbstverständlichen Wahrnehmung der Welt. Auch in der frühen Neuzeit
war die Existenz von Geistern und Dämonen für die Menschheit eine Realität.
Die Bibel spricht von Totengeistern162 und bereits Augustinus verfasst in seiner

161 Meyer, Extreme, S. 66 ff.
162 Bibel, 3. Buch Mose, 20.27: «Wenn in einem Mann oder Weib ein Totengeist oder Wahrsagegeist ist,

so sollen siegetötet werden. Man soll sie steinigen; ihr Blut komme über sie.»

60



Schrift «De civitate dei» eine ausgeprägte Dämonologie, in der er die
übernatürlichen Wesen kategorisiert, was dann zum festen Bestandteil der Theologie
wurde. Doch die Kategorien der Dämonen, die wir dort finden, lassen keine

Anwendung auf das Gespenst zu, das wir im Diarium von P. Jodok finden.
Das Gespenst, von dem P. Jodok berichtet, hat wenig Teuflisches an sich,
scheint weder ein Dämon noch eine unruhige verstorbene Seele zu sein,
sondern lässt sich eher in die Kategorie der Poltergeister einordnen. Die Poltergeister

finden sich explizit erstmals beim Jesuiten Martin Antonio Delrio
(1551-1608) in seiner Schrift «Disquisitiones magicœ»,163 in der er 18 Arten von
Dämonen beschreibt; den Poltergeist behandelt er im 16. Kapitel und
charakterisiert ihn vor allem dadurch, dass er ein ungeheures Durcheinander verursacht.

Daneben macht er durch Geräusche wie Klopfen, Kratzen oder Sprechen

auf sich aufmerksam. Er verschiebt Möbel und hinterlässt unerklärliche
Unordnung.164

All dies lässt sich auf das Gespenst anwenden, das im März 1683 seinen

Unfug trieb. Im Schlafsaal der Schüler schüttelte und kratzte es nachts an den
Bettladen, pfiff, aber keine geistlichen Lieder und beantwortet auch Fragen. Es
verneint beispielsweise die Frage, ob es eine verstorbene Seele sei. Nein, meint
es, es lebe noch. Die Folgerung der Gemeinschaft, es müsse demnach ein
böses, teuflisches Gespenst sein, scheint zu diesem Zeitpunkt übertrieben, bleibt
aber so stehen. Später antwortete es auf die gleiche Frage nochmals, doch P.

Jodok gibt die Antwort nicht weiter, sondern unterstreicht, dass man ihm nicht
habe glauben können.

Die Aktionen des Gespenstes nahmen an Intensität und Unverfrorenheit

zu, während die Gemeinschaft der Mönche versuchte, dem Unwesen ein
Ende zu setzen. Ihre Massnahme bestand zuerst im Beschwören der Kammer
und der Schule. Nachdem dies nichts nützte wurden Ruten und Schwerter

gesegnet und damit die Luft in der Kammer traktiert. Dies schien das Gespenst
zu beeinträchtigen, denn es schrie laut und Hess sich für ein paar Tage vertreiben.

Später erklärte es, dass es von den Schwertern verletzt worden sei und
sich acht Tage habe kurieren müssen. Dann allerdings kehrt es umso macht-
voHer zurück und war Tag und Nacht aktiv. Es verbreitete die Röcke der Schüler

auf dem Boden und versteckte den Schlüssel zum Kleiderkasten. Die
Handlungen wurden zunehmend dreister und die Mönche glaubten jetzt, dass ein

163 Erstmals gedruckt in Venedig 1672, bis 1755 erfuhr es 24 Auflagen. Neuber, Theologie,
S. 34.

164 Imbach, Mose, S. 117, spricht von harmlosen, weder bösen noch guten Geistern, die allerlei
Schabernack treiben und im Zusammenhang mit Wichtein und Kobolden verstanden werden

sollen. Siehe auch www.diboo.de. 20. Juli 2021.

61



Schadenszauber (maleficium) vorliege, also eine gezielte und mutwillige
Verhexung. Die Mönche nahmen nun die Sache in die Hand, entfernen die Schüler

aus dem Schlafsaal und untersuchten alle Betten. So fanden sie zwei beunruhigende

Dinge, einmal eine «wüöste unfläterey» und ein Pülverchen, in ein Papier
gewickelt. Dies bewies, dass es sich tatsächlich um ein Maleficium gehandelt
hatte und in letzter Konsequenz wurde alles, was in der Kammer war,
hinausgetragen und verbrannt. Nachdem die Kammer und die anstossenden Räume

gesegnet worden waren, war der Spuk vorbei.
Aus der Perspektive des 21. Jahrhunderts lässt sich bald feststellen, dass

das Gespenst alles machte, was Buben mitderen Alters auch können. Die
anfängliche Heiterkeit, mit der man den Bericht liest, verflüchtigt sich allerdings
zunehmend, denn es ist klar: hier befinden wir uns wieder in dieser Realität des

althergebrachten Geisterglaubens, die beängstigend war und der man ausgeliefert

zu sein schien. Gebete und Beschwörungen haben keine Wirkung gezeigt.
Wie sehr wir auch mit dieser Geschichte am Rande eines Zeitwandels

stehen, demonstriert die vergleichbare Geschichte eines Poltergeistes, der im
Pfarrhaus des Grossmünsters in Zürich sein Unwesen trieb.165 Dort wird
schlussendlich bewiesen, dass der ganze Spuk eine Inszenierung der Beteiligten
war. Doch wäre es falsch davon auszugehen, dass der Glaube an die Gespenster

bald überwunden worden ist. Er hielt sich hartnäckig und findet seine

Anhänger bis zum heutigen Tag.

165 www.tagesanzeiger.ch/zuerich/ Stadt/als-gewalttaetige-poltergeister-in-zuerich-alles-
durcheinanderwarfen/story/30238645.

62


	Pater Jodok über die Schulter geschaut : Einblicke ins Tagebuch des Murianer Mönchs Jodok Stirnimann (1654-1702)

