
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 87 (2020)

Artikel: Medizin- und Religionsgeschichte : Schnittmengen in der Klosteranlage
von Muri

Autor: Pilgrim, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medizin- und Religionsgeschichte

Schnittmengen in der Klosteranlage von Muri

Urs Pilgrim

Die ärztliche Sichtweise - ungewohnt, aber legitim
Uber das Kloster Muri besteht bereits eine umfangreiche Literatur. Sie wird im
Auftrag der Stiftung Geschichte Kloster Muri in den nächsten Jahren mit
weiteren wichtigen Schriften ergänzt. Die vorhegende Arbeit erhebt nicht den

Anspruch, einen wissenschaftlichen Beitrag zur Geschichtsschreibung zu leisten.
Ich lade Leserinnen und Leser aber ein, eine neue Sichtweise kennen zu lernen.
Historische Fakten und Entwicklungen können immer aus verschiedenen
Blickwinkeln betrachtet werden. Die ärztliche Sicht auf die Religionsgeschichte
ist zwar ungewöhnlich, aber legitim. Denn in der frühen Menschheitsgeschichte

waren Medizin und Religion eng verbunden. Stammesälteste führten
ihre Sippschaften nicht nur zu Wasser- und Nahrungsquellen, sie kannten auch

Heilpflanzen und warnten vor giftigen Früchten. Sie machten böse Geister
verantwortlich für Blitz, Donner und andere Naturgewalten. In den späteren
Hochkulturen der Antike vermittelten Priesterärzte zwischen Himmel und
Erde. Aus Jahrtausende alter Erfahrung wussten die Menschen, dass Konflikte
mit Gegnern durch Geschenke entspannt werden können. Deshalb entwickelten

sie die Vorstellung, dass mit Opfergaben und rituellen Handlungen auch
die himmlischen Mächte gnädig gestimmt werden können.

Die eindrücklichste Schnittmenge zwischen Medizin- und Religionsgeschichte

zeigt sich im Leben und Wirken von Jesus. Denn er war im Gegensatz
zu Moses, Siddharta Gautama Buddha, Konfuzius, Mohammed und anderen

Religions führern nicht nur ein charismatischer Prediger, sondern auch ein
erfolgreicher spiritueller Heiler.

Bilder und Skulpturen in der Klosteranlage von Muri
Zahlreiche Schnittmengen zwischen Medizin- und Religionsgeschichte finden
sich in Texten von Messbüchern, Brevieren, Psalterien und in anderen religiösen

Schriften. Ich lasse diesen reichen Fundus an Schriftdokumenten weitgehend

unberücksichtigt, sondern fokussiere auf Schnittmengen, die in Bildern
und Skulpturen der Klosteranlage von Muri erlebbar sind. Diese Kunstwerke
sind nicht nur religions- und kunstgeschichtlich bedeutend, sondern auch me-

55



dizinhistorisch von Interesse. Die in dieser Arbeit erwähnten Bilder und Skulpturen

können entweder bei einem individuellen Besuch oder im Rahmen einer

Führung besichtigt werden.1

Die Autoren des Alten Testaments waren überzeugt, dass Gott Sünde
mit Krankheit bestraft. Obwohl Jesus diese Haltung nicht teilte, hielt sich während

Jahrhunderten die Meinung, dass bei Kranken die Beziehung zwischen
Mensch und Gott gestört ist und dass nur ein Priester diesen Konflikt lösen
kann. Deshalb fühlte sich die Kirche bis ins Spätmittelalter verantwortlich für
die meisten medizinischen Belange. In den Bibliotheken der Klöster wurden
Schriften von Hippokrates, Galen, Dioskurides und von anderen bedeutenden
Ärzte der Antike aufbewahrt und kopiert. Erst mit der Gründung von Universitäten

und von weltlichen Medizinschulen begann ab dem 12. Jahrhundert
eine schrittweise Loslösung des Heilwesens aus dem Einflussbereich der Kirche.

Medizin- und Religionsgeschichte trennten sich, aber viele Schnittmengen
blieben bestehen. In keiner Klosteranlage der Schweiz lassen sich diese
Gemeinsamkeiten von Medizin und Religion so eindrücklich erleben wie in Muri.
Diesen Vorzug verdanken wir dem Reichtum an Bildern in Klosterkirche,
Kreuzgang und Museum für medizinhistorische Bücher Muri.2

Szenen aus dem Alten Testament - Weltanschauung im eigentlichen

Sinn
Verschiedene Bücher des Alten Testaments berichten über Ungerechtigkeit,
Gewalt und Krieg. Sie schildern nicht, wie der Mensch sein SOLL, sondern
wie der Mensch tatsächlich IST: Mit seinen Stärken und seinen Schwächen. Sie

erklären sehr wirklichkeitsnah wie die Welt und die Menschen auf dieser Welt
zu verstehen und «anzuschauen» sind: Diese Schriften bieten «Weltanschauung»

im ursprünglichen Sinn. Deshalb sind sie nicht nur religionshistorisch von
Interesse; sie gehören zusammen mit dem Gilgamesh-Epos zu den ältesten
Schriftdokumenten der frühen Menschheitsgeschichte. Sie entwerfen ein

Menschheitsbild, das im Grundsatz mit vielen Erkenntnissen der modernen
Medizin und Anthropologie übereinstimmt. Allerdings darf die Bibel nicht als

wissenschaftliches Werk missverstanden werden. Den Autoren ging es nicht

1 Das Oktogon der Klosterkirche und das Museum für medizinhistorische Bücher (mmbm)
können unentgeltlich, der Kreuzgang (KG) und das Museum Kloster Muri (MKM) gegen
eine Eintrittsgebühr besucht werden. Chorgestühl, Seitenkapelle und Krypta werden nur
im Rahmen einer Führung gezeigt. Führungsangebote und Öffnungszeiten siehe

www.murikultur.ch.
2 Prachtbände der Medizingeschichte sind im Museum für medizinhistorische Bücher teil¬

weise digital erschlossen.

56



um die Beschreibung nüchterner Fakten, sondern um die Vermittlung von
Einsichten und Botschaften, die in einer allegorischen Sprache von grosser poetischer

Sprache präsentiert werden.

Abbildung 1: David und
Batseba. Masswerk Fenster

III KG West, Glasgemälde

von Carl von Egeri,
1554. Weil David
Ehebruch mit Batseba beging,
wurde er von Jahwe
bestraft: Der aus dieser
Verbindung gezeugte erste
Sohn starb. Der legitime
zweite Sohn der beiden,
Salomo, folgte David als

König nach (2 Sam 11—12;
1 Kön 1).
Foto: Kantonale Denkmalpflege Aargau.

An Beispielen soll gezeigt werden, dass die Autoren des Alten Testaments
menschliche Verhaltensweisen und Eigenschaften beschrieben, die auch aus
Sicht der heutigen Medizin für das Verständnis des gesunden und des kranken
Menschen relevant sind:

Untreue
David wird im Deckenfresko über der nordöstlichen Orgelempore des Okto-
gons zwar als frommer Harfenspieler gezeigt, im Masswerk des Fensters III
(KG West) aber als Ehebrecher (Abbildung 1). Das ist keine erbauliche
Geschichte, aber eine ehrliche, weil sie den Menschen nicht nur von der Sonnenseite

her beleuchtet. Medizin und Biologie bestätigen, dass Sexualität und
Fortpflanzung zu den wichtigsten Trieben und Instinkten aller höher entwickelten
Säugetiere zählen.3 Da der Sexualtrieb oft stärker ist als Vernunft, Verstand
und Wertvorstellungen,4 kam es auch bei grossen, vermeintlich frommen
Persönlichkeiten zu Seitensprüngen und zu Partnerwechseln. Der zweite Teil der
Batseba-Geschichte ist religionsgeschichtlich wichtig, weil Gott David für
seinen Ehebruch bestraft. Aus ärztlicher Sicht wird das Thema Schuld und Strafe

3 Gemäss Taxonomie der Biologie gehört die Gattung Homo zur Familie der Menschenaf¬

fen, zur Ordnung der Primaten und damit zu den höheren Säugetieren. Im Homo sapiens
steckt viel Tierisches. Das menschliche Erbgut entspricht zu 98% dem Erbgut unseres
nächsten Verwandten, dem Bonobo Schimpansen.

4 «Darwin schlägt Kant» heisst der sinnige Titel eines Buches des Gerichtsmediziners Frank
Urbaniok, Zürich 2020.

57



aber weitgehend gemieden; man spricht Heber von Ursachen und Folgen.1 Die
Beurteilung von Schuld überlassen Ärzte den Theologen und Richtern.

Inzest
Im Masswerk des Fensters V (KG Süd) verführen die Töchter von Lot ihren
Vater zum Inzest. Auch das ist kein erbauhches Thema. Aber es ist eine geis-
tesgeschichthch bemerkenswerte Leistung, dass die Autoren der Genesis vor
über 2500 Jahren mit der Geschichte von Lot auf die Risiken des Geschlechtsverkehrs

unter nächsten Verwandten hingewiesen haben. Die Medizin bestätigt,

dass genetisch übertragene Krankheiten und Missbildungen bei Nachkommen

aus inzestuösen Verbindungen gehäuft auftreten.

Jammern über das Schicksal
In der Kupferbibel von Johann Jakob Scheuchzer6 begegnen wir dem von
bösartigen Geschwüren gezeichneten Hiob (Abbildung 2). WahrscheinHch Htt er
unter einer Lepra (Aussatz). Der erste Teil des Buches Hiob irritiert, denn Hiob
wurde zum unschuldigen Opfer einer Wette zwischen Gott und dem Teufel.
Der zweite Teil des Buches zeigt aber, dass in Ungerechtigkeit und Not
jammern und klagen nicht helfen und dass man trotz allem das Gottvertrauen nicht
verHeren soU. Diese Schlussfolgerung ist auch aus medizinischer Sicht richtig.
Das Akzeptieren des UnvermeidHchen führt zu weniger gesundheitlichen
Folgeproblemen als das dauernde Ankämpfen gegen ein ungerechtes Schicksal.7

Abbildung 2: Der arme und
kranke Hiob. Kupferstich (Tafel
508) von Georg Daniel Heuman
in der Kupfer-Bibel von Johann
Jakob Scheuchzer, 1732—1735.

«Und der Satan ging vom Angesicht
des HERRN fort und schlug Hiob
mit bösen Geschwüren, von seiner

Eusssohle bis seinem Scheitel»

(Hiob 2,7). Die Geschichte von
Hiob zeigt: Wer Schicksalsschläge

akzeptiert fährt besser als

wer dauernd jammert und klagt.
Foto: Museum für medizinhistorische
Bücher Muri.

5 Pilgrim, Medizin, S. 89—95.
6 Scheuchzer, Physica.
7 Barth-Barth, Psychodynamik.

58



Aggressivität
Die Geschichte von Kain und Abel - 2018 eindrücklich in der Klosterkirche
inszeniert8 — weist darauf hin, dass wir Nachkommen aggressiver Vorfahren
sind. Menschliche Aggressivität kommt auch in der Kriegsszene im Fenster VI
c (KG West) und in den Büsten von Kriegern im Masswerk des Fensters VI
(KG West) zum Ausdruck. Medizin und Anthropologie bestätigen, dass die

Aggressivität seit Millionen vonJahren tief in unseren Genen verankert ist. Wer
sich bei Wasser- und Nahrungsquellen nicht rücksichtslos vordrängte und wer
seinen Nachwuchs nicht mit Gewalt gegen Angreifer verteidigen konnte, hatte
im Verlauf der Evolution geringere Überlebenschancen.

Die kognitive Revolution
Gemäss Anthropologen und Historikern9 weisen verschiedene alttestamentli-
che Szenen auf den bedeutendsten Entwicklungsschritt der Menschheit hin:
die kognitive Revolution. Sie ging mit einer wesentlichen Vergrösserung des

menschlichen Grosshirns einher und war vor rund 70 000 Jahren abgeschlossen.

Wir Menschen unterscheiden uns von Schimpansen, Gorillas und Orang-
Utans vor allem durch die Grösse und Leistungsfähigkeit des Grosshirns. In
diesem Zusammenhang sind die folgenden Szenen sowohl religions- als auch

medizingeschichtlich wichtig:

Der Baum der Erkenntnis (Gen 3,6)
Im Masswerk des Fensters VI (KG Süd) zeigt der Glasmaler Heinrich Leu, wie
Eva ihrem Gatten Adam die Frucht vom Baum der Erkenntnis reicht (Abbildung

3). Diese Frucht hat uns Menschen nicht nur befähigt, zwischen gut und
bös zu unterscheiden, sondern hat auch unser Denken, unseren Verstand,
unsere Vernunft, unsere Fantasie und unsere kreativen Kräfte beflügelt.

Die Vertreibung aus dem Paradies (Gen 3,24):
Im Masswerk des Fensters V (KG Süd) straft Gott Adam und Eva und
vertreibt sie aus dem Paradies. Anthropologie und Biologie bestätigen, dass die

kognitive Revolution nicht nur Vor- sondern auch Nachteile brachte. Intelligenz

und Verstand befähigten die Menschen zu Ackerbau und Tierhaltung. Sie

wurden sesshaft und bauten Dörfer und Städte. Doch das enge Zusammenleben

erhöhte das Risiko für Infektionskrankheiten, Eigentumskonflikte und

Krieg. Das frühere Leben war demgegenüber geradezu «paradiesisch»: In den
altsteinzeitlichen Sippschaften, die als Jäger und Sammler herumzogen, gab es

8 Oratorium «La morte d'Abel» von Antonio Caldara, 1732. Musikalische Leitung: Johannes
Strobl, Regie und Barockgestik: Sharon Weiler.

9 Z.B. Van Schaik-Michel, Tagebuch.

59



weniger Infektionskrankheiten und nur selten Eigentumskonflikte. Auch
Hungersnöte — ab der neolithischen Revolution bei Missernten häufig — kannten
die nomadisierenden Sippschaften kaum. Sie folgten den Tierherden, ihrer
wichtigsten Nahrungsquelle.

Abbildung 3: Eva isst die Frucht vom Baum der
Erkenntnis und reicht sie Adam. Ausschnitt aus
dem Masswerk Fenster VI KG Süd. Glasgemälde
von Heinrich Leu, um 1557/58. Zur Entstehungszeit

des Bildes verstand man diese Szene aus der
Genesis hauptsächlich als «Sündenfall». Aus
anthropologischer Sicht weist aber der Baum der
Erkenntnis auf den wichtigsten Entwicklungsschritt
hin, den die Menschheit je realisiert hat: die
kognitive Revolution.
Foto: Bernhard Kägi.

Die Weisheit des Königs Salomo

Die Weisheit Salomos kommt in den Glasgemälden in den Fenstern VI b und
VI c (KG Süd) zur Darstellung. Intelligenz, Verstand und Weisheit zeichnen

uns Menschen gegenüber den Tieren aus.

Der Erfolg der Zusammenarbeit (Dtn 7,6)
In der Kupferbibel von Johann Jakob Scheuchzer im mmbm zeigt die Tafel
107 Jakob, der mit seinen Söhnen nach Ägypten zieht. Der Glaube an Gott
stärkte den Zusammenhalt und die Identität des auserwählten Volkes und
sicherte das Überleben zwischen den mächtigen Nachbarn Ägypten und
Babylonien. Medizin und Biologie bestätigen, dass in der Evolution jene Arten bessere

Überlebenschancen hatten, die bei der Nahrungssuche kooperierten und
die gegen Angreifer gemeinsam kämpften.

60



Gesundheitsvorsorge

Von den 613 Geboten und Verboten der Tora10 waren viele medizinisch
bedeutend: Die Beschneidung schützte die Männer und ihre Sexualpartnerinnen
vor Infektionen. Das Unreinheitsgebot 40 Tage nach Geburt eines Knaben
und 80 Tage nach Geburt eines Mädchens senkte das Infektionsrisiko für die

junge Mutter. Auch Speisevorschriften wie das Verbot von Schweinefleisch

waren medizinisch bedeutend. Ich gehe nicht darauf ein, weil sie in der
Klosteranlage bildlich nicht dargestellt werden. Im Glasgemälde des Fensters II c

(KG Süd) wird das freitägliche Fleischverbot mit der Ulrichs-Legende thematisiert.

Dieses Verbot — es gilt heute für Katholiken nur noch am Aschermittwoch

und am Karfreitag — zeigt im Gegensatz zu vielen jüdischen Speisevorschriften

aber keinen medizinischen Bezug.

Heilszenen im Neuen Testament - sowohl religiös als auch
medizinisch bedeutend
Die Wunderheilungen Jesu, von denen die Evangelisten eindrücklich berichten,

werden von Theologen, Historikern und Ärzten verschieden gedeutet. Wie
bei anderen historischen Quellen müssen bei der Textinterpretation die

Begleitumstände berücksichtigt werden: Wer war der Autor? Welcher Zeitgeist
prägte ihn? An wen richtete er seine Schrift? Welche Absicht verfolgte er?

Bibelwissenschaftler weisen daraufhin, dass zur Zeit Jesu die meisten
ausserordentlichen, Aufsehen erregenden Ereignisse als «Wunder» bezeichnet wurden.
Die Vereinbarkeit mit den Naturgesetzen war kein entscheidendes Kriterium.
Wunder wurden als Eingriffe höherer Mächte verstanden, in den Evangelien
waren sie Zeichen für die Allmacht Gottes. Die Theologen Johann Friedrich
Bahrdt (1713—1775) und Heinrich Eberhard Gottlob Paulus (1761—1851) wagten

als erste eine rationalistische Wunderinterpretation. David Friedrich Strauss

(1808—1874) und andere Philosophen des 19. Jahrhunderts verstanden
Wundererzählungen als mythische Überhöhungen. Die Theologen und Psychologen

Eugen Drewermann und Sturmius Wittschier11 deuteten Wunderheilungen
als Harmonisierungsprozess zwischen Bewusstsein und Unterbewusstsein.
Diese Interpretation entspricht der medizinischen Sichtweise.12

Die Rezeption der Wunder Jesu war bereits im ersten Jahrhundert uneinheitlich.

Einerseits war Jesus nicht der einzige spirituelle Heiler, der im damaligen
Palästina Kranke heilte. Andererseits war Jesus auch nicht der einzige Messias,

10 Die Tora ist im Christentum unter den Namen «Pentateuch» oder «Fünf Bücher Moses»
bekannt. Moses ist religionsgeschichtlich bedeutend, seine Existenz gilt aber als historisch
höchst unsicher.

11 Wittschier, Trotzengel.
12 Pilgrim, Medizin, S. 107 f.

61



den die Römer kreuzigten. Verschiedene Zeloten13 fühlten sich ebenfalls als

Messias und als Befreier des jüdischen Volkes vom Joch der Römischen Besatzer.14

Der hl. Paulus interessierte sich kaum für das Leben und Wirken von
Jesus. Deshalb erwähnte er in seinen Briefen die Wunder nicht. Das Interesse

von Paulus galt dem Opfertod und der Auferstehung Jesu. Bezüglich
Wunderrezeption fällt aus medizinischer Sicht auch auf, dass nur der Verfasser des

Johannesevangeliums die Aufsehen erregende Auferweckung des Lazarus
überliefert hat. Wenn ein Verstorbener schon vier Tage tot in der Grabkammer
Hegt und bereits Zeichen der Verwesung zeigt (Joh 11,39),15 dann Hegt ein
Wunder im eigentlichen Sinn vor, ein Geschehen ausserhalb der bekannten
Naturgesetze. Weder von den synpoptischen EvangeHsten noch von jüdischen
oder römischen Historikern16 wurde dieses spektakulärste Wunder Jesu
erwähnt.

Wenn ich mit Theologen1 die Wunderheilungen Jesu bespreche, spüre
ich bei meinen Gesprächspartnern häufig eine gewisse Zurückhaltung. Sie

sprechen Heber über Jesu Botschaft vom Reich Gottes. Dabei war die Heiltätigkeit

ein wichtiges AnHegen von Jesus. Er woHte seinen Mitmenschen auf
aHen Ebenen helfen: medizinisch, geseHschaftlich und spiritueH. Dass er eine

neue ReHgion gründen woHte, wird von ReHgionshistorikern bezweifelt. Auch
dass er die Gottessohnschaft ausschhessHch auf sich bezog und nicht auf aUe

«Kinder Gottes», erscheint verschiedenen Wissenschaftlern unwahrscheinHch.

Jesus war Jude und steHte den Monotheismus kaum in Frage.18

13 Zeloten waren jüdische Widerstandskämpfer gegen die Römer. Sie waren ab dem Jahr
6 n. Chr. paramilitärisch organisiert.

14 Diese Sicht entspricht der nüchternen Geschichtswissenschaft. Selbstverständlich ist der
christliche Glaube zu respektieren, dass Jesus der einzige und der echte Messias war und
immer noch ist.

15 «.. .Martha sprach, die Schwester des Verstorbenen: Herr, er stinkt schon; denn er liegt seit
vier Tagen» (Joh 11,39).

16 Zum Beispiel Flavius Josephus (um 37—100) oder Publius Cornelius Tacitus (um 58—120).
Beide erwähnen den galiläischen Joshua, der unter Pontius Pilatus gekreuzigt wurde.

17 Die weibliche Form ist immer mitgedacht: Theologinnen, Ärztinnen, Patientinnen, usw.
Der Einfachheit halber verzichte ich auf die konsequente Aufzählung beider Geschlechter.

18 Diese Sicht von kritischen Religionshistorikern respektiert aber, dass der christliche Glaube
Jesus als einzigen Sohn Gottes versteht.

62



Abbildung 4: Die Heilung des Blinden.

Nördlicher Bogenscheitel im
Oktogon. Fresko von Francesco
Antonio Giorgioli, 1696/97. Die
Heiltätigkeit war für Jesus wichtig.
In dieser Szene widerspricht er der
alttestamentlichen Auffassung,
dass Gott Sünder mit Krankheit
bestraft (Joh. 9,1-3).
Foto: Bernhard Kägi.

Einschränkend muss aus historisch-wissenschaftlicher Sicht festgehalten werden,

dass bei diesen und anderen Aussagen über Jesus Vorsicht geboten ist.
Von Jesus sind keine eigenen schriftlichen Zeugnisse überliefert. Deshalb ist
die Faktenlage unsicher. Zwar stellen die meisten Historiker die Existenz von
Jesus und seinen Tod am Kreuz nicht in Frage. Hingegen streiten sich die
Fachleute seit 280 Jahren,19 inwieweit die zum Teil widersprüchlichen Evangelien

als zuverlässige Quellen für das Leben und Wirken Jesu betrachtet werden
dürfen. Aus historischer Sicht sind deshalb Aussagen wie «Jesus wollte», «Jesus

sagte» oder «Jesus machte» unzulässig: Wissenschaftlich korrekt wäre die

Formulierung: «Gemäss dem nach Matthäus benannten Evangelium sprach Jesus:
Dein Glaube hat dir geholfen» (Mt 9,22). Zwischen Glauben und Wissen sollte
— soweit das möglich ist — differenziert werden. Alle wichtigen Glaubensinhalte20

entziehen sich unserem Wissen. Aber wir wissen, was Menschen über
Gott und Jesus geschrieben haben und welche Bedeutung der Glaube früher
hatte und heute immer noch hat.

Bilder vom wunderbaren Wirken Jesu waren auch den klösterlichen
Auftraggebern wichtig. In den Kartuschen über den Rundbögen des Oktogons
malte der Freskant Francesco Antonio Giorgioli fünf Szenen von Wundern.
Besonders eindrücklich sind die beiden Heilszenen:

Die Heilung des Blinden
Fresko über dem nördlichen Bogenscheitel des Oktogons (Abbildung 4):
Gemäss dem Autor des Johannesevangeliums21 widerspricht Jesus in dieser Szene

der alttestamentlichen Auffassung, dass Krankheit die Strafe für Sünde ist: «Die

JüngerfragtenJesus: Wer ist schuld, dass er blindgeboren wurde. Er selbst oder seine Eltern?

19 Die historische Jesusforschung begann 1740.
20 Gott, Gottessohnschaft von Jesus, Dreifaltigkeit.
21 Die Namenszuschreibungen für die Autoren der Evangelien erfolgte im 2. Jahrhundert. Sie

gelten als historisch unsicher.
63



Jesus antwortete: Seine Blindheit hat weder mit den Sünden seiner Eltern noch mit seinen

eigenen %u tun. Er ist blindgeboren, damit die Macht Gottes an ihm sichtbar wird» (Joh
9,1-3). Diese Feststellung ist nicht nur religionsgeschichtlich, sondern auch aus
medizinischer Sicht wichtig: Es gibt gesunde Sünder und kranke Heilige.

Die Heilung des Gelähmten
Fresko über dem südlichen Bogenscheitel des Oktogons (Abbildung 5):
Gemäss dem Autor des Matthäusevangeliums stellte Jesus in dieser Szene klar,
dass ihm das innere Heil werden wichtiger war als die körperliche Integrität
und Funktionalität: «Und er stieg in ein Boot, setzte über und kam in seine eigene

Stadt. Und siehe, sie brachten einen Gelähmten %u ihm, der auf einem Bett lag; und als

Jesus ihren Glauben sah, sprach er%u dem Gelähmten: Seiguten Mutes, Kind, deine Sünden

sind vergeben. Und siehe, einige von den Schrifigelehrten sprachen bei sich selbst: Dieser
lästert. Und als Jesus ihre Gedanken sah, sprach er. Warum denkt ihrArges in euren Herfen?

Denn was ist leichter gu sagen: Deine Sünden sind vergeben, oder %u sagen: Steh auf
undgeh umher? Damit ihr aber wisst, dass der Sohn des Menschen Wollmacht hat, aufder

Erde Sünden %u vergeben, sagte er %um Gelähmten: Steh auf, nimm dein Bett auf, undgeh

in dein Haus! Und er stand aufundging in sein Haus» (Mt 9,1—7). Die Medizin
bestätigt, dass Schuldgefühle das Krankheitsrisiko erhöhen. Die Befreiung von
Schuld und Angst fördert die Heilung.

Abbildung 5: Die Heilung des
Gelähmten. Fresko über dem südlicher

Bogenscheitel im Oktogon,
Francesco Antonio Giorgioli,
1696/97. Das innere Heilwerden
und die Befreiung von Sünde und
Schuld waren Jesus wichtiger als die

körperliche Integrität und Funktionalität

(Mt 9,1—7).
Foto Bernhard Kägi.

Nächstenliebe wichtiger als dogmatische Strenge
Als eine Schlüsselszene des Neuen Testaments betrachte ich die Szene mit dem
barmherzigen Samaritaner (Abbildung 6), eindrücklich dargestellt vom
Glasmaler Heinrich Leu im Masswerk des Fensters III (KG Süd). Gemäss dem
Autor des Lukas-Evangeliums gab Jesus dem Pharisäer deutlich zu verstehen,
dass ihm die Hilfe für den Verletzten und die Nächstenliebe wichtiger waren
als die dogmatische Strenge: «Der Gesetzeslehrer wollte sich rechfertigen und sagte

Jesus: Und wer ist mein Nächster? Daraufantwortete ihmJesus: Ein Mann ging von
Jerusalem nach Jericho hinab und wurde von Räubern übefallen. Sie plünderten ihn aus und

64



schlugen ihn nieder; dann gingen sie weg und ließen ihn halbtot liegen. Zufällig kam ein

Priester denselben Weg herab; er sah ihn undging vorüber. Ebenso kam auch ein Eevit gu
der Stelle; er sah ihn undging vorüber. Ein Samariter aber, deraufder Reise war, kam %u

ihm; er sah ihn und hatte Mitleid, ging gu ihm hin, goss Ol und Wein aufseine Wunden

und verband sie. Dann hob er ihn aufsein eigenes Reittier, brachte ihn gu einer Herberge
und sorgte für ihn. End am nächsten Tag holte er %wei Denare hervor, gab sie dem Wirt
und sagte: Sorgefür ihn, und wenn du mehrfür ihn brauchst, werde ich es dir befahlen, wenn

ich wiederkomme. Wer von diesen dreien meinst du, ist dem der Nächste geworden, der von

den RJiubern überfallen wurde? Der Gesetzeslehrer antwortete: Der barmherzig an ihm
gehandelt hat. Da sagte Jesus zu ihm: Dann geh und handle du genauso!» (Lk 10,29-37).
Der Samaritaner war zwar nach dem damaligen jüdischen Gesetz nicht
rechtgläubig.22 Aber seine Barmherzigkeit wertete Jesus höher als die Glaubens- und
Gesetzestreue von Priester und Levit.

Abbildung 6: Der barmherzige
Samaritaner. Ausschnitt aus
dem Masswerk Fenster III KG
Süd. Glasgemälde von Heinrich
Leu, 1558. Die Mönche des

Klosters Muri haben die christliche

Barmherzigkeit nicht nur
gepredigt, sondern auch vorgelebt-

Kranken, Verletzten und
Invaliden wurde grosszügig
geholfen.

Foto: Bernhard Kägi.

Die Entstehung von Gesetzen, Vorschriften und Dogmen hängt mit der
kognitiven Revolution zusammen. Bis vor 800 000 Jahren handelten unsere
Vorfahren (Frühmenschen) noch weitgehend ähnlich wie andere höher entwickelte
Säugetiere: Sie waren instinkt- und triebgesteuert. Wenn diese Frühmenschen

von einem Löwen überrascht wurden, sorgten auf der unbewussten Ebene
archaische Verhaltensmuster, Reflexe und Automatismen sofort zur Aktivierung

22 Die Samaritaner akzeptierten nur die Tora, nicht aber die übrigen Schriften des Tanach.

65



der nötigen Nervenbahnen und Muskeln für die Flucht. Nach der kognitiven
Revolution23 vor 70 000 Jahren wurden diese Instinkte schwächer. Sie wurden
von der Intelligenz, dem Denken, dem Verstand und der Vernunft zurückgedrängt.

Der Homo erectus (aufrechter Mensch) hatte sich zum Homo sapiens
(wissender Mensch) weiterentwickelt und begann in einer bedrohlichen Situation

zu überlegen, welche Variante er wählen soll: Flucht auf den nächsten
Baum, Sprung in den nahen Fluss oder Verteidigung mit Speer und Faustkeil.
Der mentale Entscheidungsprozess des Homo sapiens dauerte länger als die

instinktive, reflexartige Reaktion des Homo erectus. Zwar verfügte der Mensch
nun über ein hochentwickeltes Gehirn. Damit wuchs aber auch das Bewusst-
sein für Gefahren, für Vergänglichkeit und Tod. Das führte zu Angst.

In dieser Situation boten Naturreligionen mit ungeschriebenen
Verhaltensnormen und gesellschaftlichem Brauchtum Halt und Orientierung. Später
übernahmen Gesetze, Verordnungen, Gebote und Verbote diese Aufgabe. Sie

sorgten für ein geregeltes Zusammenleben in Dörfern und Städten. Sie

schränkten zwar die Handlungsfreiheit des Individuums ein, aber sie erleichterten

ihm auch Entscheidungsprozesse. Religionen wurden zu Wegweisern
und Lebenshilfen. Im Christentum predigten Priester den Gläubigen, was sie

zu glauben hatten und was sie im Leben tun oder lassen mussten, um dereinst
in den Himmel zu gelangen. Glaubensvorgaben und Dogmen boten wiederum
Halt und Orientierung.

Eine analoge Entwicklung zeigte auch die Medizingeschichte. Zwar ging
es hier nicht um die Frage, wie man sich den Weg ins ewige Paradies sichert,
sondern um die Frage, wie man gesund wird und gesund bleibt. Medizinmänner

lehrten ihre Nachkommen, ab der Antike erfahrene Ärzte die unerfahrenen.

Es entstanden Medizinschulen, in denen gelehrt wurde, welche Therapien
in welchen Situationen hilfreich sind. Es wurden Konzepte entwickelt und
Lehrmeinungen vertreten, welche die Orientierung erleichterten. Eindrücklichstes

Beispiel ist das diagnostische und therapeutische Konzept der Viersäftelehre.

Es blieb ab der griechischen Antike bis in die Neuzeit während
zweitausend Jahren wie ein unverrückbares Dogma bestehen.

Sowohl die Religions- als auch die Medizingeschichte zeigen, dass Lehrsätze

hilfreiche Leitplanken sein können. Wenn sie aber erstarren und eine
absolute Gültigkeit beanspruchen, wird die Weiterentwicklung gehemmt. Jesus

hinterfragte bei der Heilung des Blinden am Sabbat (Joh 9,1-3) und im Gleichnis

vom barmherzigen Samaritaner die dogmatische Strenge, die Buchstabentreue

und den Traditionalismus. Das taten später auch Martin Luther,
Huldrych Zwingli und andere Reformatoren. Ein kritisches Hinterfragen von

23 Vor 800 000 Jahren begann die Gehimgrösse des Homo erectus zu wachsen und erreichte

vor 70 000 Jahren die Grösse des heutigen Homo sapiens.

66



Überliefertem wagte auch der Arzt Paracelsus im 16. Jahrhundert. Er distanzierte

sich von dem wie ein heiliges Dogma verteidigten Konzept der Viersäftelehre.

Paracelsus gilt deshalb als «Luther der Medizin».
In der modernen Medizin gibt es zwar keine Dogmen, aber Lehrmeinungen,

Behandlungsrichtlinien, ethische Guidelines, Vorschriften und Medizinalgesetze

mit Geboten und Verboten. Auch sie sind Orientierungshilfen und
müssen immer wieder kritisch hinterfragt und an neue Gegebenheiten ange-
passt werden.

Maria, die Mutter Jesu

In Innen- und Aussenräumen der Klosteranlage von Muri finden wir viele Bilder

und Skulpturen von Maria, der Mutter Jesu. Historisch gesichertes Wissen
ist über sie nicht überliefert. Im neuen Testament spielt sie nicht die bedeutende

Rolle, die sie im Verlauf der Kirchengeschichte erreicht hat. In den
Paulus-Briefen wird sie nie namentlich erwähnt. Gemäss den Evangelisten war das

Verhältnis von Jesus zu seiner Mutter und zu seinen Brüdern zwiespältig,
teilweise sogar distanziert: Mk 3,20, Mk 3,31, Mt 23,9, Mt 10,37, Lk 14,26, Lk 18,
29-30.

Die Bedeutung, welche die katholische Tradition Maria zumisst, hängt
mit ihrer Mutterrolle zusammen. Maria wird oft mit dem Jesuskind dargestellt:
Sehr eindrücklich in der Holzskulptur von Simon Bachmann über dem
Haupteingang der Klosterkirche, auf dem Bild von Franz Josef Spiegier über dem
Michaelsaltar und auf dem Glasgemälde von Carl von Egeri im Fenster III c

(KG Ost). Auf dem Abtstab von 151024 bietet Maria ihrem Sohn sogar ihre
nackte Brust (Abbildung 7). Im übertragenen Sinn wird sie deshalb auch als

Mutter und Ernährerin der Kirche verehrt. Diese Ausweitung des Mutterbegriffs

zeigt, dass die Marienverehrung generell mit einer besonderen Wertschätzung

der Mutterrolle verbunden ist. Das entspricht der besonderen Stellung,
welche die Frau aus medizinisch-biologischer Sicht verdient. Denn das Urver-
trauen, das für die gesunde Entwicklung jedes Menschen wichtig ist, verdanken
wir unseren Müttern. Die Mutter-Kind-Beziehung beginnt bereits im Mutterleib

und erhält ab dem ersten Lebenstag eine neue Intensität. Für den genetischen

Bauplan des Kindes tragen Mutter und Vater je die Hälfte bei. An die
dreieinhalb Kilogramm für das Neugeborene liefert der Vater aber nur eine

einzige Zelle, die Mutter hingegen die gesamte Bausubstanz für mehrere hundert

Milliarden Zellen.

24 Er wird im Raum «Leben im Klostei» des Klostermuseums Muri gezeigt.

67



Abbildung 7: Abtsstab
mit stillender Mutter
Maria. Um 1510, Silber,
vergoldet, erworben
aus dem aufgehobenen
Kloster Allerheiligen
(Schaffhausen) durch
Abt Laurentius von
Heidegg (1508-1549).
Maria wird nicht nur als

Mutter Jesu, sondern
auch als «Mater Eccle-
siae» (Mutter der Kirche)

verehrt.
Foto: Bernhard Kägi.

Gemäss Eugen Drewermann und anderen Psychotherapeuten hängt die

Marienverehrung auch mit dem Zwangszölibat des katholischen Klerus zusammen.25

Das zeigen Schicksale von Betroffenen. Aber auch Texte in Marienliedern,

Lobgesängen und Mariengebeten weisen in diese Richtung. Die
unterdrückte und verdrängte Sexualität führt zu psychopathologischen Projektionsund

Übertragungsprozessen.
Mariä Empfängnis wird in Kirche und Kreuzgang sechs Mal dargestellt.

Aus ärztlicher Sicht ist der Glaube an die Jungfrauengeburt zu respektieren.
Religionswissenschaftler weisen aber daraufhin, dass auch sumerischen,
babylonischen, assyrischen und ägyptischen Herrschern eine göttliche Vaterschaft
zugeschrieben wurde. Es ist deshalb gut nachvollziehbar, dass die Autoren der

Evangelien Jesus diese besondere Auszeichnung ebenfalls zusprechen wollten.

25 Drewermann, Psychogramm.

68



Joseph Ratzinger, der spätere Papst Benedikt XVI., schrieb 1968 in seinem
Buch «Einführung in das Christentum»,26 dass die Gottessohnschaft Jesu nicht
angetastet würde, wenn Jesus aus einer normalen menschlichen Ehe hervorgegangen

wäre. Auf Druck des Vatikans musste Ratzinger diese Ansicht 1977 im
Buch «Die Tochter Zion — Betrachtungen über den Marienglauben der Kirche»
widerrufen. In den nach 1977 erschienenen Neuauflagen der «Einführung in
das Christentum» blieb Ratzinger aber bei seiner ursprünglichen Ansicht. Als
Papst vertrat er zweifellos die offizielle Haltung der Kirche. Ob er in seinem
Innersten aber immer noch den hl. Josef als leiblichen Vater von Jesus versteht,
wird wohl immer Ratzingers Geheimnis bleiben.

Jungfrauen genossen nicht nur in der Religionsgeschichte, sondern auch

in der Medizingeschichte eine besondere Wertschätzung. Denn nach der neo-
lithischen Revolution lebten die Menschen in Städten eng zusammen. Dabei
stellten sie fest, dass Jungfrauen von gewissen (sexuell übertragbaren) Krankheiten

verschont blieben. Da damals Krankheit als Strafe Gottes verstanden
wurde, galten Jungfrauen als Auserwählte Gottes. In Hochkulturen der Antike
versahen sie deshalb häufig priesterliche Funktionen.

Nothelferinnen und Nothelfer
Heute wenden sich Patientinnen und Patienten bei einer akuten gesundheitlichen

Krise an den Hausarzt, an den Notfallarzt oder an die Notfallstation des

Spitals. Früher spielten die Nothelferinnen und Nothelfer eine bedeutende
Rolle. Sie waren Vorbilder im Glauben, himmlische Fürbitter, Schutzpatrone
und Vermittler von göttlichen Heilkräften. Im Kloster Muri sind 8 der 14
klassischen Nothelfer vertreten. Das zeigt, dass den Benediktinern von Muri nicht
nur das spirituelle Leben, sondern auch die Gesundheit wichtig war.

Christopherus (f um 250)
In der südöstlichen Nische des Oktogons steht über dem Kreuzabnahmealtar,

gut sichtbar für Pilgerinnen und Pilger, eine Holzstatue des hl. Christopherus,
(Abbildung 8). Gemäss Legende half Christophorus Pilgern bei der Überquerung

des Jordans. Eines Tages trug er ein Kind. Es wurde immer schwerer, weil
es die Last der ganzen Welt zu tragen hatte: Es war das Jesuskind.
Erwartete Hilfe: Bei überraschendem Tod, bei Unwetter, Gewitter, Hungers¬

not, Pest, Zahnschmerzen und Alpträumen. Retter in jeder
Notsituation und in jeder Gefahr.

26 Ratzinger, Christentum.

69



Schutzpatron der Reisenden, Beschützer der Autofahrer, Seefahrer, Flös¬

ser, Lastwagen-, Bus- und Taxifahrer, Buchbinder, Pförtner,
Obst- und Gemüsehändler.

Abbildung 8: Der hl. Christopherus.
Holzskulptur neben dem Kreuzabnahmealtar

in der südöstlichen Nische des

Oktogons, von Johann Michael Winterhalter

1745/46. Als Schutzpatron der
Reisenden geniesst er noch heute hohes
Ansehen. In katholischen Ländern glauben

Taxi- und Buschauffeure, dass eine

Christophomsfigur am Rückspiegel zu
einer unfallfreien Fahrt verhilft.
Foto: Bernhard Kägi.

In der Marienkapelle nördlich der Vierung befinden sich Holzstatuen der drei
klassischen Nothelferinnen Barbara, Margareta und Katharina.

Barbara von Nikomedien (f um 290)
Gemäss Überlieferung wurde Barbara (Abbildung 9) von ihrem Vater in einen
dunklen Turm eingesperrt. Wegen ihres christlichen Glaubens misshandelte sie

der Statthalter mit brennenden Fackeln. Darauf wurde sie vom eigenen Vater
enthauptet. Unmittelbar nach der Tat wurde der Vater vom Blitz erschlagen.

70



Erwartete Hilfe: Bei Todesangst, bei Blitz- und Feuersgefahr, bei Klaustro¬

phobie.
Schutspatronin der Bergleute, Geologen, Artilleristen, Giesser, Hüttenleute,

Architekten, Glöckner, Glockengiesser, Schmiede, Maurer,
Steinmetze, Zimmerleute, Dachdecker, Pyrotechniker und
Feuerwerker, Feuerwehrleute, Jungfrauen und Gefangenen.

Katharina von Alexandrien (f um 300)
Der hl. Katharina begegnen wir in
einer Statue von Johann Baptist Wickart

(um 1683) in der Marienkapelle
und in einem Glasgemälde von Heinrich

Leu.(1566) im Fenster V a (KG
West). Die Legende erzählt, dass Kaiser

Diokletian die 50 besten heidnischen

Priester zu einer Debatte mit
Katharina aufbot. Die Priester sollten
Katharina bewegen, dem christlichen
Glauben abzuschwören und zum
Römischen Götterglauben zurückzukehren.

Der Versuch misslang: Nach der
Debatte Hessen sich alle 50 Priester
taufen. Katharina wurde gerädert und
enthauptet.
Erwartete Hilfe: Bei allen Sprach¬

schwierigkeiten und
Leiden der Zunge.

Patronin der Gelehrten, der

Jungfauen und der
Ehefrauen, Patronin

Abbildung 9: Die hl. Barbara. Holzskulptur in
der Marienkapelle, von Johann Baptist Wickart,

1683/84. Tunnelbauer pflegen bis heute

zahlreicher Hand- den Brauch, dass beim Durchstich eine Statue

Werksberufe der hl. Barbara, Patronin der Bergleute, durch
die Öffnung gereicht wird. Foto: Bernhard Kägi.

71



Margareta von Antiochien (t um 305)
Der hl. Margareta begegnen wir in einer Statue von Johann Baptist Wickart
(um 1683) in der Marienkapelle und in einem Glasgemälde von Heinrich Leu
(1566) im Fenster V a (KG Süd). Margareta kämpfte gemäss Legende mit
einem Kreuz erfolgreich gegen den Teufel in Gestalt eines Drachens. Mit
brennenden Fackeln und heissem Öl wurde sie misshandelt und anschliessend
enthauptet.

Erwartete Hilfe: Bei allen Wunden und Geschwüren, bei Verbrennungen, bei
Geburten.

Patronin der Gebärenden.

Ein Merkvers erinnert an die drei Nothelferinnen und ihre Attribute: «Barbara
mit dem Turm, Margareta mit dem Wurm,27 Katharina mit dem Radi — das sind
die drei heiligen Madl.»

Ägidius von Saint Gilles (f 720)
In der Benediktskapelle südlich der Vierung finden wir eine Holzstatue des hl.
Ägidius. Sie wird dem Zuger Künstler Carl Schell zugeschrieben (1660?).
Gemäss Legende wurde Ägidius Opfer eines Jagdunfalls. Der Westgotenkönig
Wamba jagte eine Hirschkuh, doch Ägidius stellte sich schützend vor sie und
der Pfeil traf ihn. Zum Dank ernährte die Hirschkuh Ägidius mit ihrer Milch.
Ägidius gilt als Gründer des Klosters Saint Gilles in der Camarque.
Erwartete Hilfe: Bei Problemen der stillenden Mütter, bei Pest, Aussatz

(Lepra), Krebs, Geisteskrankheiten und Unfruchtbarkeit,
Helfer für eine gute Beichte.

Schutzpatron für stillende Mütter, Betder und Invalide.

Im Kreuzgang finden wir zusätzlich die drei folgenden Nothelfer:

Erasmus (t 305)
Carl von Egeri schuf 1558 dieses Glasgemälde im Fenster II c (KG West).
Gemäss Legende überlebte Erasmus sein erstes Martyrium: Ihm wurde der Darm
bei lebendigem Leib herausgerissen.
Erwartete Hilfe: Bei Leibschmerzen, Krämpfen, Koliken, Magenkrankhei¬

ten, schweren Geburten und bei Krankheiten der Haustiere.

27 Drachen wurden früher als Wurm oder Lindwurm bezeichnet.

72



Georg (t um 303)
Dem hl. Georg begegnen wir im Glasgemälde von Carl von Egeri im Fenster 4 c (KG
Ost), im Fenster V c (KG Süd) und auf dem zentralen Deckenfresko des Oktogons.28
Gemäss Legende befreite der hl. Georg eine Königstochter von einem bösen
Drachen. König und Volk Hessen sich anschhessend taufen.
Erwartete Hilfe-. Bei Kriegsgefahr, Fieber und Pest. Da nicht die Heirat, son¬

dern die Taufe Ziel von Georgs Kampf war, wird Georg
auch gegen die sexuelle Versuchung angerufen.

Schutzpatron der Ritter und Soldaten, Beschützer aller Haustiere.

Blasius von Sebaste (f um 316)
Gemäss Legende befreite Blasius (Abbildung 10) das Ferkel einer armen Witwe
aus dem Rachen eines Wolfs.
Erwartete Hilfe-, Bei Halsleiden, Geschwüren, Pest.

Schutzpatron zahlreicher Handwerksberufe und Beschützer des Viehs.

Abbildung 10: Der hl. Blasius.

Figurenscheibe von Kaspar I. Müller,

Abt des Klosters St. Blasien.
Fenster IV b KG Süd. Glasgemälde

von Heinrich Leu, 1558.

Am 3. Februar, dem Gedenktag
des Nothelfers, wird in vielen
katholischen Kirchen — auch in
Muri — der Blasiussegen gespendet.

Foto: Kantonale Denkmalpflege Aargau.

28 Reif, Oktogon, S. 45 f.

73



Nebst den 14 klassischen Nothelferinnen und Nothelfer werden in vielen
katholischen Gegenden auch lokale Nothelfer verehrt. In Muri genossen vor
allem der hl. Leontius, und der hl. Magnus hohes Ansehen.

Leontius
Der populärste Heilige von Muri ist der Katakombenheilige Leontius. Ihm ist
die nördliche Seitenkapelle im Oktogon geweiht. Zudem begegnen wir dem hl.
Leontius als Bekrönungsfigur auf dem Chorgestühl, als Brunnenfigur im
Äbtekeller des Museums Kloster Muri2"' und auf zahlreichen Bildern. Vor dem
Leontiusaltar in der Klosterkirche brennen um die 20 000 Kerzen pro Jahr als

Zeichen der Hoffnung und des Glaubens (Abbildung 11).
Gemäss Legende war Leontius ein römischer Arzt, der wegen seines

christlichen Glaubens während der Christenverfolgung unter Kaiser Diokletian
(284—305) enthauptet wurde. Ausser dem Namen Leontius wurde kein historisch

gesichertes Wissen zum Leben dieses Katakombenheiligen überliefert.
Die Legende zu seiner Vita entstand während einer Teufelsaustreibung, die
1649 bei vier Frauen im Kloster Einsiedeln durchgeführt wurde.30 Ein Notar
nahm als Zeuge an diesem Exorzismus teil und dokumentierte die Aussagen,
welche die «Teuflen» durch den Mund der Besessenen machten. Zur Bekräftigung

fügte der Notar bei: «Ob nun diesem kurzen Tebens-Begriff einiger Glauben

beygumessen seye oder nit, vernimme auss nachfolgendem: Es ist gwar wahr, dass der lejdige

Teufel ein Vater der Tilgen ist; es ist aber auch wahr, dass er schon manches mahl die

Wahrheitgesagt hat.V
Dank zahlreichen Wunderberichten32 entwickelte sich Muri zu einem

vielbesuchten Wallfahrtsort. Die Pilger sangen Leontiuslieder, und sie baten
den «Patron in allen B'schwerden» um Hilfe.33 Das Hundertjahrjubiläum von
1747 wurde in einem dreitägigen Fest mit überschwänglichem barocken Pomp
gefeiert.34 Während die meisten Katakombenheiligen in der Moderne in
Vergessenheit gerieten, geniesst «Der auf Erden Wunder-würkende Leontius»35 bis
heute ein beachtliches Ansehen.

29 oder als Kopie im Leontiusbrunnen am Leontiusplatz.
30 Amacher, Leontius, S. 42.
31 Geistliches Blumen Kräntzlein, S. 24.
32 Pfleger, Wunderfakel; Hiltensperger, Leontius.
33 Allemann, Leontiuslied.
34 Hiltensperger, Leontius.
35 Reif/Schmid, Leontius.

74



Abbildung 11: Kirchenbänke vor der Leontiuskapelle der Klosterkirche Muri. Blattvergoldete
Holzskulptur des hl. Leontius von Johann Baptist Wickart, 1696. In den Kirchenbänken bitten
Gläubige Gott um Hilfe in Krankheit und Not. Die brennenden Kerzen bezeugen die Hoffnung,

dass auch die Fürsprache des hl. Leontius Wirkung zeigt. Verschiedene Untersuchungen
bestätigen, dass Beten die eigene Gesundheit fördern kann.36 Foto Bernhard Kägi.

Ab Beginn des 17. Jahrhunderts wurden zur Förderung der Volksfrömmigkeit
rund 260 «Heilige Leiber» (corpora sacra) von den spätantiken unterirdischen
Grabstätten von Rom in die katholischen Stände der Eidgenossenschaft
überführt. Die feierliche Translation des hl. Leontius erfolgte 1647. Von diesen 260
in die Eidgenossenschaft überführten Katakombenheiligen spielen für die
Volks frömmigkeit nur noch der hl. Leontius in Muri, der hl. Synesius in Bremgarten

und der hl. Eugen in Engelberg eine relevante Rolle.

36 Pilgrim, Medizin, S. 112 ff.

75



Magnus von Füssen
Die Statue des Benediktinerabtes Magnus (699-ca. 770) steht an einem prominenten

Platz direkt neben dem Heiligkreuzaltar im Oktogon. Diese Platzierung
unterstreicht die Bedeutung des hl. Magnus. Im Freiamt war der Ackerbau die

Haupteinnahmequelle der Landwirte. Vom hl. Magnus erwartete man Hilfe
gegen die Schädlingsplage. Seinem Abtstab wurde besondere Kraft zugeschrieben.

Ein Mönch aus dem Benediktinerkloster Füssen notierte nach einer Reise
ins Etschtal: «Wo des Heiligen Stab unterAnrufung desfrommen Abtes hinkam, blieben

die Trauben sieben Jahre vom Schimmel verschont, und wo man ihn unter Gebeten segnend

über die Felder schwang mussten alle Schädlinge weichen.»37

Abbildung 12: Der hl. Magnus von Füssen.

Holzskulptur neben dem Heiligkreuzaltar,
von Joseph Anton Hops, 1745/46. Gemäss

Legende bezwang der im 8. Jahrhundert
lebende Gründerabt des Klosters St. Mang
Drachen, Boa, Fluss- und Berggeister.
Seinem Abtsstab wurde deshalb besondere
Kraft gegen die Schädlingsplage in der
Landwirtschaft zugesprochen.
Foto: Bernhard Kägi.

P. Jodok Stirnimann, Mönch im Kloster Muri, vermerkte in seinem Tagebuch,
dass der Stab des hl. Magnus (Abbildung 12) Abhilfe gegen die ausgeprägte
Engerlingsplage schaffen sollte. Der Eintrag erfolgte in Latein, die deutsche

Ubersetzung lautet: «Am 19. Oktober ist P. Coelestinus mit dem St. Magnus-Stab
angereist. Dieser Pater mit dem besagten Stab war vomAbt seines Klosters Füssen in Tirol
in die Schweif geschickt worden, weil die Schweiber ihn selber verlangten und herbeiriefen,

um schädliche Tiere, die Engerich genannt werden, %u töten. Der besagte St. Magnus-Stab

37 Gugitz, Brauchtumskalender, S. 108.

76



hat nämlich die Wirkung, alle schädlichen Tiere gu töten. Daher also ist der besagte Pater

mit dem Heiligen Stab von unserem Abt hierhergerufen worden, aufdaß er die schädlichen

Tiere, vor allem die Engerich aus unserer Gegend vertreibe.>A

Lukas
Dem hl. Lukas begegnen wir als Bekrönungsfigur auf dem Chorgestühl, im
Deckenfresko der Vierung, im Masswerk des Fenster IV (KG Süd) und mit
seinem Attribut, dem Stier, unter der Kanzel im Oktogon. Der hl. Lukas, Evangelist

und gemäss Legende auch Maler und Arzt, zählte zwar nie zu den
vierzehn klassischen Nothelfern. Er genoss aber bei Patienten wegen seines
Arztberufes hohes Ansehen. Heilungserzählungen aus dem Lukasevangelium wurden

nicht nur gelesen und auswendig gelernt, sondern auf kleine Zettel
geschrieben und gegessen. Diese so genannten Fresszettel oder Lukaszettel wurden

auch dem Vieh verfüttert.

Nothelfer vermitteln Heilkräfte
Dass Gläubige nach dem Anrufen von Nothelferinnen und Nothelfern, nach
dem Anzünden einer Kerze vor dem Altar des hl. Leontius oder nach einem
Stossgebet zum persönlichen Schutzengel eine Besserung oder gar Heilung von
Krankheit oder Unfallfolgen erleben können, steht ausser Zweifel. Wie die
moderne Medizin diese teilweise überraschenden und im eigentlichen Sinn WUN-
DERbaren Heilwirkungen erklärt, wird andernorts beschrieben.39

Benediktiner im Dienst von Kranken
Die Uberlieferung von medizinischem Wissen der grossen römischen und
griechischen Ärzte40 verdanken wir einerseits den Arabern. An der Universität von
Bagdad und im westlichen Kalifat von Cordoba vertieften sich Ärzte,
Astronomen und Mathematiker in die Schriften aus der Antike und entwickelten
neue Konzepte. In Salerno und in Toledo wurden arabische Texte ins Latein
übersetzt und fanden den Weg nach Europa.

Einen ausserordentlich wertvollen Beitrag für die Überlieferung von
Wissen aus der Antike haben andererseits die Benediktinerklöster geleistet. Der
ehemalige Schreiber des Ostgotenkönigs Theoderich Aurelius Cassiodorus

(485—580) war als Abt des Benediktinerklosters Vivarium dafür besorgt, dass

in den Bibliotheken von Klöstern nicht nur theologische Schriften, sondern
auch profane Werke aus der Antike gesammelt und in Skriptorien41 kopiert

38 Stirnimann, Tagebuch.
39 Pilgrim, Medizin, S. 95 ff.
40 Z. B. Hippokrates, Galen, Dioskurides und Celsus.
41 Zur Bibliothek und zum Skriptorium des Klosters Muri siehe Allemann, Bibliothek.

77



wurden. So wurden Mönche und Nonnen auch bedeutende Träger und
Vermittler des medizinischen Wissens. Das Früh- und Hochmittelalter war eine
eindrückliche Blütezeit der Klostermedizin.

Abbildung 13: Der hl. Benedikt. Bekrö-
nungsfigur über dem Chorgestühl.
Simon Bachmann 1650—1657. In der
linken Hand hält Benedikt seine Ordensregel,

die in 73 Kapiteln das Leben im
Kloster festschreibt. Auf dem Buch
erinnert der zersprungene Kelch an die

Legende vom versuchten Giftmord. Sie

vermittelt auf eindrückliche Art die

Botschaft, dass im Zeichen des Kreuzes
Macht über das Böse hegt.
Foto: Bernhard Kägi.

Der Ordensgründer Benedikt (480—547, Abbildung 13) widmete drei Kapitel
seiner Ordensregel medizinischen Belangen:

Kapitel 36: Die kranken Brüder
«Die Sorgefür die Kranken muss vor und über allem stehen: Man soll ihnen so dienen, als

wären sie wirklich Christus; hat er doch gesagt: Ich war krank, und ihr habt mich besucht

(Mt 25,36) und: Was ihr einem dieser Geringstengetan habt, das habt ihr mirgetan» (Mt
25,20).

78



Kapitel 39: Das Mass der Speise
«Doch muss vor allem Unmässigkeit vermieden werden; und nie darfsich bei einem Mönch

Übersättigung einschleichen. Denn nichts steht so im Gegensatz gii einem Christen wie

Unmässigkeit. Sagt doch unser Herr: Nehmt euch in Acht, dass nicht Unmässigkeit euer Herz
belaste (Lk 21,34). Auf Fleisch vierfüssiger Tiere sollen alle versuchten, außer die ganz
schwachen Kranken.»

Kapitel 40: Das Mass des Getränks
«Doch mit Rücksicht aufdie Bedürfnisse der Schwachen meinen wir, dassfürjeden täglich
eine Hemina Weirf^ genügt. Wem aber Gott die Kraft zur Enthaltsamkeitgibt, der wisse,

dass er einen besonderen Hohn empfangen wird. Zwar lesen wir, Weinpasse überhaupt nicht

fürMönche, weil aber die Mönche heutzutage sich davon nicht überzeugen lassen, sollten wir
uns wenigstens daraufeinigen, nicht bis zum Übermass zu trinken, sondern weniger.»

Benediktinerklöster führten einen Kräutergarten und eine Apotheke. Sie

hatte oft zwei Eingänge: Von der Klausurseite her gelangten die Mönche in die

Apotheke. Ein zweiter Eingang stand der Bevölkerung zur Verfügung. Dieses

Konzept galt auch für die Klosterapotheke von Muri.
Diagnostik und Therapie der mittelalterlichen Medizin basierten auf der

Humoralpathologie (Viersäftelehre) der antiken Ärzte Hippokrates und Galen.

Therapeutisch spielten Gebete und Segnungen eine grosse Rolle. Purgierungen,

Schröpfen, Aderlässe und andere Ausleitungsverfahren, pflanzliche
Heilmittel, Diäten, Trinkkuren, Salben und Auflagen ergänzten das Angebot. Bäder
wurden Mönchen und Nonnen nur mit grosser Zurückhaltung empfohlen.
Nebst dem Klosterapotheker und seinen Gehilfen sorgten sich der Klosterbarbier

und der Infirmarius um die Kranken, in Frauenklöstern eine Infirmaria.
In einem Inventar der Klosterapotheke Muri aus dem 19. Jahrhunderts

wurden 314 Arzneien aufgeführt, die aus verschiedenen Pflanzenbestandteilen

gewonnen wurden: Blüte, Blatt, Kraut, Rinde, Holz, Wurzel und Samen. Es
wird vermutet, dass der grösste Teil dieser Arzneien aus Heilpflanzen des

klostereigenen Apothekergartens43 stammte. Rezepte aus dem 17. und 18. Jahrhundert

belegen das breite medizinische Wissen des Klosters Muri.44 Nebst
solidem Wissen flössen aber auch magische Vorstellungen in die Rezepte ein.

42 Die genaue Definition der Hemina ist umstritten. Annahmen gehen von 2,7 Deziliter Wein
aus.

43 Stöckli, Gärten, S. 13 f.
44 Rhode, Suter.

79



Hugo Müller schrieb 1988 eine Monografie über die Klosterapotheke von
Muri.43 Eine zusammenfassende Übersicht über gewisse Aspekte des Heilwesens

im Kloster Muri bietet ein kürzlich erschienenes Buch von Urs Pilgrim.46
Darin werden die Klosterapotheke, der Klosterbarbier Bonaventura Suter,47

medizinisch aufschlussreiche Tagebucheinträge von P. Jodok Stirnimann,48
Sommerlässe und Badewesen im Kloster Muri beschrieben.

Hildegard von Bingen
In der Marienkapelle erinnert ein Bild (Abbildung 14) an die Universalgelehrte
und Benediktineräbtissin Hildegard von Bingen (1098-1179). Sie verfasste ein
eindrückliches naturkundlich-medizinisches Werk mit dem Titel Liber compo-
sitae medicinae.49 Damit wurde Hildegard zu einer bedeutenden Impulsgeberin
für die mittelalterliche Medizin. Es ist wahrscheinlich, dass auch in der
Klosterapotheke von Muri Rezepturen der hl. Hildegard von Bingen verwendet
wurden.

Die christliche Caritas
Die Kabinettscheibe im Fenster V a (KG West) wurde 1566 von Nikiaus Am-
lehn und seiner Gattin Elisbeth Zukäs gestiftet. Die Donatoren präsentieren
ihre Namenspatrone (Abbildung 15): die hl. Elisabeth von Thüringen (1207-
1231) und den hl. Nikolaus, Bischof von Myra (um 280-345). Diese beiden

Heiligen stehen stellvertretend für Millionen von Christinnen und Christen, die
im jesuanischen Geist Kranke pflegten und Bedürftigen halfen. Auch heute
verstehen viele Gläubige diesen christlichen Humanismus als Hauptaufgabe im
Leben.

Um die Jahrtausendwende wagten Philosophen und Theologen eine
Gesamtbilanz über 2000 Jahre Christentum. Der Philosoph Herbert Schnädel-
bach geisselte die «sieben Geburtsfehler» des Christentums.''" Karl-Heinz De-
schner verwies auf die ersten Bände seiner umfangreichen «Kriminalgeschichte
des Christentums.51 Richard Schröder52 und andere Theologen zogen eine
positive Bilanz. Arnold Angenendt53 und andere Theologen schwärmten «Vom

45 Müller, Klosterapotheke.
46 Pilgrim, Medizin, S. 143 ff.
47 Rohde, Suter.
48 Stirnimann, Tagebuch.
49 Hildegard von Bingen.
50 Schnädelbach, Christentums.
51 Deschner, Kräminalgeschichte.
52 Schröder, Christentum.
53 Angenendt, Segen.

80



Segen des Christentums». In vielen Beiträgen wurden die theologischen,
politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Leistungen von Päpsten, Bischöfen,
Äbten, Reformatoren und anderen Theologen gewürdigt. Diese Leistungen
verdienen zweifellos grossen Respekt.

Abbildung 14: Hildegard von Bingen.
Marienkapelle. Ölgemälde von Johann Sebastian

Schilling, um 1745. Die Heilige Hildegard,
Äbtissin des Benediktinerinnen Klosters Bingen,

war Seherin und Heilerin. Der Phytotherapie

schenkte sie besondere Aufmerksamkeit.

Foto: Bernhard Kägi.

Aus der ärztlichen Perspektive wage ich aber die Behauptung, dass die jesuan-
ische Caritas alle anderen Verdienste übertrifft, auf die das Christentum stolz
ist. Allerdings lässt sich die Behauptung weder belegen noch entkräften, denn
christliche Empathie und mitmenschliche Anteilnahme sind schwierig messbar.

Ähnliches gilt für die Medizin. Zwar lassen sich Erfolge und Misserfolge
in statistischen Zahlen darstellen. Aber hinter den Zahlen stehen individuelle
Patienten, für die nicht nur die Operationstechnik des Chirurgen, das

Knowhow des Anästhesisten, die Erfahrung des Internisten, das manuelle
Geschick der Therapeuten und die Professionalität der Pflegenden wichtig sind,
sondern auch die Empathie des Behandlungsteams. Der oben bereits erwähnte
Schweizer Arzt Paracelsus (1493—1541) antwortete auf die Frage, welche Arznei

die Wichtigste sei: «Die höchste aller Arzneien ist die Liebe.» Mitmenschliche
Anteilnahme und christliche Caritas bilden die wichtigste und schönste Schnittmenge

zwischen Medizin und Religion. In der Klosteranlage von Muri kann
sie besonders eindrücklich erlebt werden.

81



Schwierige Schnittmengen zwischen Medizin und Religion im
Neuen Testament
In vielen Schnittmengen lassen sich übereinstimmende oder zumindest ähnliche

Vorstellungen von Medizin und Christentum nachweisen. Bei den Themen
Teufelsaustreibungen, Menschenopfer, Trennung von Körper und Geist und
Visionen bestanden und bestehen verschiedene Sichtweisen.

Teufelsaustreibungen
Auf der Tafel 687 der Kupferbibel von Johann Jakob Scheuchzer54 (Abbildung
16) sehen wir, wie Jesus bei einem mondsüchtigen Knaben den Teufel austreibt

(Mt 14,14—21). Die Verbindung von gewissen Krankheiten mit einer Besessenheit

ist religions- und medizingeschichtlich seit der Antike bekannt. In den

Evangelien wird von zahlreichen Teufelsaustreibungen berichtet: Mt 4,23—24;

Lk 6,17-19; Mt 8,16; Mk 1,32-34; Mt 8,28-32; Mk 5,1-14.

Abbildung 15: Die hl. Elisabeth und der hl.
Nikolaus. Wappenscheibe von Niklaus Amlehn
und Elisabeth Zukäs, Fenster Va KG West.

Glasgemälde von Heinrich Leu, 1566. Die
Scheibenstifter zeigen ihre Namenspatrone.
Elisabeth von Thüringen und Nikolaus, Bischof
von Myra, haben die christliche Nächstenliebe

beispielhaft vorgelebt.
Foto: Kantonale Denkmalpflege Aargau.

54 Scheuchzer, Physica.

Itrfiiuö clm(mtn vtijJjiilrM -£u$rrn

^/•vora élfbrr Ju loin vint iMrJni|')rroro- i r66:

82



Im Kloster Muri sorgte ab ungefähr 1820 der spirituelle Heiler und Exorzist P.

Franz Lussi (176 -1845) für Aufsehen. Von ihm wird berichtet, dass er Patienten

den Teufel austrieb und dass er viele Kranke mit Weihwasser und Gebet
heilte. In den Auf-
Zeichnungen von
Abt Adalbert Regli
über die Jahre nach
der Klosteraufhe-
bung 1841 findet
sich zu P. Franz
Lussi der folgende
Hinweis: «Der
Zulauf von leidenden
wurde immergrösser, u.

nach Aussagen von un-

partheiischen Augenzeugen

ist nicht gu leugnen,

dass vielen geholfen

wurde, viele gänzlich
gesund geworden sind!

Aber der gute Herr
war der Sache doch

nichtgewachsen; er hielt
bald alles Widrige für
Teufelsspuck U ver- Abbildung 16: Teufelsaustreibung. Kupferstich (Tafel 687) in der

j jr.. Kupfer-Bibel vonJohann Jakob Scheuchzer, 1731—1735. Jesus heilt
ang e gegen je es or moncjsüchtigen Knaben und treibt den Teufel aus (Mt 17,14—

perübel unbedingten 21). Das Teufelchen verlässt den «Besessenen» über den Atem.
Glauben, dass durch Foto: Museum für medizinhistorische Bücher Muri.

den Namen Jesu u.

seine Segnung unfehlbargeholfen werde! Seine Exorcismusprobationfür teufliche Einwirk-
kung wargar nicht zuverlässig. [...] So urtheilten die Meisten im Convente; aber die Sache

wurde endlich erst von der weltlichen Polizei beigelegt, u. dergute P. Franz als inkompetenter

Artg! ZP einergeringen Geldbusse verurtheilt.»55

Exorzismen werden auch heute noch vorgenommen. Früher wurde der
Teufel bei Besessenen oft auch mit Schlägen ausgetrieben. Da es dabei zu
Verletzungen und sogar zu Todesfällen kam, verbietet die katholische Kirche seit
Ende des letzten Jahrhunderts die Anwendung von physischer Gewalt.

55 Sandmeier, Adalbert, S. 39 f.

83



Dass psychische Ausnahmezustände von Kranken (z.B. bei Schizophrenie
oder bei Epilepsie) früher von Theologen und von Ärzten als Teufelsbesessenheit

interpretiert wurden, ist verständlich. Heute nehmen Exorzisten aber eine

grosse Verantwortung auf sich, wenn sie Patienten in der Vorstellung bestärken,

sie seien vom Teufel besessen. Die Medizin erklärt diese Phänomene
heute mit psychischen Störungen und mit pathologischen hirninternen Prozessen.

Sie hält für diese Kranken spezifische Therapien bereit.56

Menschenopfer
Bereits in der Vorhalle der Klosterkirche (Abbildung 17), später in Klosterkirche

und Kreuzgang begegnen wir verschiedenen Holzskulpturen und Gemälden,

welche den sterbenden Jesus am Kreuz zeigen. Bei der Kreuzigung banden

die Römer ihre Opfer üblicherweise mit Stricken ans Kreuz. Der Tod trat
meistens nach zwei bis drei Tagen ein. Die Fixierung des Verurteilten mit
Nägeln galt als besonders grausame und schmachvolle Ausnahme. Die Nägel wurden

nämlich nicht, wie auf Bildern und Skulpturen dargestellt, durch die
Handflächen geschlagen, sondern mitten durch den Medianusnerv proximal des

Handgelenks. Nägel durch die Handflächen hätten das Gewicht des Gekreuzigten

nicht halten können. Mit Nägeln durchbohrte Gekreuzigte starben

wegen des damit verursachten Blutverlustes und der grausamen Schmerzen meistens

innerhalb von wenigen Stunden.
Einleitend wurde auf die Entstehung des Opfergedankens in prähistorischer

Zeit hingewiesen. Um den Wert des Opfers zu erhöhen, wurden bis in
die Zeit der Antiken Hochkulturen auch Menschen geopfert. Aus der griechischen

Mythologie ist Iphigenie, die Tochter Agamemnons, wohl am besten
bekannt. Opern und Dramen halten die Erinnerung wach. Die Phönizier und
die Karthager opferten Kinder, die Römer Jungfrauen. Auch von Kelten,
Germanen, Azteken und anderen Völkern sind Menschenopfer überliefert. Im
Gegensatz zu den benachbarten altorientalischen Kulturen wurden Menschenopfer

im Alten Judentum verboten und von Tieropfern abgelöst.

Abbildung 17 (auf der folgenden Seite): Jesu Tod am Kreuz Kruzifix in der Vorhalle. Spätgotisches

Holzschnitzwerk eines unbekannten Künstlers. Die Heilsbedeutung dieses Opfertodes
zählt immer noch zu den Grundfesten des christlichen Glaubens. Sie wird von Theologen
neuerdings aber kritisch hinterfragt. Die roten Punkte markieren die Stellen proximal der beiden

Handgelenke, an denen die Nägel direkt durch den Medianusnerv getrieben wurden. Die
damit verursachten Schmerzen waren unerträglich.
Foto: Bernhard Kägi.

56 Pilgrim, Medizin, S. 93 ff.

84





Die Opfertradition floss in verschiedene Religionen ein, auch ins Christentum.
In der Eucharistie erinnern Christinnen und Christen bis heute an den Opfertod

Jesu und die damit verbundene Erlösung. Die Kreuzigung Jesu — so die
Annahme von Religionshistorikern - wurde von den Zeitzeugen verschieden

gedeutet. Der hl. Paulus, von dem die ersten schriftlichen Dokumente zum
Christentum überliefert sind, verstand Jesu Tod seit seiner Vision vor Damaskus

als stellvertretendes Sühneopfer: «Er [Gott], der seinen eigenen Sohn nicht
verschont, sondernfür uns alle dahingegeben hat, wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken ?»

(Rom 8,32). Und: «Gnade euch und Friede von Gott, unserem Vater, und dem Herrn
Jesus Christus, der sich selbstfür unsere Sünden hingegeben hat, damit er uns herausreiße

aus der gegenwärtigen bösen Welt nach dem Willen unseres Gottes und Vaters, dem die

Herrlichkeit sei von Ewigkeit %u Ewigkeit» (Gal 1,3). Die Opfertheologie — in
späteren Jahrhunderten vielfach bestätigt und ergänzt — wurde zur festen Basis des

christlichen Glaubens. Erst in jüngster Zeit wagen es Theologen wie Meinrad
Limbeck,57 Hubertus Halbfas58 und andere,59 die Theologie des Menschenopfers

in Frage zu stellen.
Welche Rolle spielten Ärzte bei Opferungen? Es muss davon ausgegangen

werden, dass Priesterärzte oder Medizinmänner bei den Menschenopfern
alter Religionen eine aktive Rolle gespielt haben. Spätestens seit Hippokrates
(um 460—370 v.Chr.) widersprechen aber Menschenopfer der ärztlichen Ethik.
An diesem hohen Respekt gegenüber dem menschlichen Leben halten alle
Medizinalberufe bis heute fest. In Detailfragen bestehen allerdings Meinungsunterschiede.

Dualität von Körper und Geist
Unterschiedliche Sichtweisen zwischen Theologen und Ärzten bestanden und
bestehen auch bei der Frage, wie Körper und Geist zu einander stehen. Der hl.

Augustinus, von Simon Bachmann um 1650 kunstvoll als Bekrönungsfigur für
das Chorgestühl geschnitzt (Abbildung 18), vertrat die Dualität von Körper
und Geist, die vom griechischen Philosophen Plato (um 428-348 v.Chr.)
entwickelt wurde. Im Neuplatonismus des 3. und 4. Jahrhunderts n. Chr. wurde
die Dualitätslehre akzentuiert. Der Geist wurde primär dem Mann zugeordnet,
der Körper der Frau. Damit entstanden eine Körperfeindlichkeit und eine

Geringschätzung der Frau, die über die Kirchenväter Eingang ins Christentum
fanden und die bis heute noch nicht überwunden sind.

57 Limbeck, Abschied.
58 Halbfas, Kurskorrektur.
59 Acklin-Annen, Versöhnt.

86



In der Medizin der Spätantike und des Mittelalters galt ebenfalls der Geist mehr
als der Körper. Eine Körper- und Frauenfeindlichkeit, wie sie den Klerus
prägte, bestand aber bei Ärzten nicht. Ab dem 16. Jahrhundert wuchs das

wissenschaftliche Interesse an Mensch und Natur. Der menschliche Körper wurde
zum Studienobjekt von Anatomen60 und Pathologen. Der bekannte Zürcher
Scherer Jakob Ruf,61 der sogar zum Stadtarzt avancierte, schenkte vor allem der

Betreuung von Schwangeren vor, während und nach der Geburt seine besondere

Aufmerksamkeit. Er setzte sich als erster für eine systematische Ausbildung

von Hebammen ein. Spätestens seit dem 19. Jahrhundert gehört die

biologische, seit dem 20. Jahrhundert die gesellschaftliche Gleichwertigkeit von
Frau und Mann zum Selbstverständnis der Medizin. Die Frau ist dem Mann

sogar leicht überlegen: Angeborene Missbildungen sind bei Frauen seltener,
Frauen werden im Durchschnitt älter als Männer und schneiden in Intelligenztesten

tendenziell besser ab als Männer.62

Die Trennung von Körper und
Geist mag didaktisch weiterhin sinnvoll

sein. Aber einen kranken
Menschen kann man nur verstehen, wenn
man ihm in seiner leib-seelischen Einheit

begegnet. Der Mensch HAT
keinen Körper und HAT keinen Geist. Er
IST zugleich Körper und Geist.

Abbildung 18: Der hl. Augustinus. Bekrö-
nungsfigur über dem Chorgestühl, von Simon
Bachmann, 1650/57. Der Kirchenlehrer
Augustinus (354—430) setzte wichtige Impulse für
die wissenschaftliche Erforschung von
Mensch und Natur. Als Neuplatoniker zeigte
er eine hohe Wertschätzung für das Geistige,
das dem Mann zugeordnet wurde. Das
Körperliche — nach damaliger Auffassung der Frau

zugeordnet — erfuhr von Augustinus eine

Geringschätzung, die im Katholizismus bis heute
nachwirkt.
Foto: Bernhard Kägi.

60 Vesalius, Corporis.
61 Ruf, Trostbüchle.
62 Lepach, Geschlechtseffekte.

87



Visionen als Zeichen eines unmittelbaren göttlichen Wirkens
Visionen spielen in verschiedenen Religionen eine wichtige Rolle, insbesondere
im Christentum und im Islam. Ohne die Vision, die Saulus von Tarsus vor
Damaskus erlebte, wären die Anhänger Jesu wohl eine kleine und unbedeutende

jüdische Gemeinschaft gebheben. Wenn der Prophet Mohammed ums
Jahr 610 in seinen Visionen auf dem Berg Hira nicht dem Erzengel Michael
begegnet wäre, hätte er den Koran nicht schreiben können. Denn Mohammed
schrieb gehorsam auf, was ihm Gabriel als Bote Gottes diktierte. Ohne die

Vision von Nikiaus von Flüe in der Nähe von Liestal im Jahr 1467 hätte sich
das Leben unseres Landespatrons wohl anders entwickelt. Die Medizin respektiert

den christlichen und muslimischen Glauben, dass Visionen als Zeichen
des direkten göttlichen Eingreifens gedeutet werden. Für diese akustischen
und/oder visuellen Erlebnisse bietet die Medizin aber eine andere Erklärung.63

Schlussbemerkung
In jüngerer Zeit haben Fortschritte der Medizin zu neuen Schnittmengen
geführt, in denen unterschiedlichen Sichtweisen von Medizin und Religion bestehen.

In ethischen Kommissionen werden die Differenzen besprochen und

Lösungen erarbeitet. Viele Fragen betreffen den frühen Beginn des menschlichen
Lebens. In der Klosteranlage von Muri sind sie kein Thema. Deshalb werden
sie hier nicht besprochen.

Abschliessend möchte ich darauf hinweisen, dass hier nur eine
beschränkte Auswahl von Schnittmengen zwischen Medizin und Religion vorgestellt

wurden. Es gäbe weitere erwähnenswerte Gemeinsamkeiten. Zudem
erinnere ich daran, dass die medizinische Sicht auf die Klosteranlage von Muri
nur eine von zahlreichen verschiedenen Perspektiven ist. Sie ist legitim und
spannend. Aber die theologische Sichtweise bleibt prioritär. Denn die klösterlichen

Auftraggeber waren Theologen und Priestermönche, einige von Ihnen
auch Seelsorger. Sie bauten Kirche, Kreuzgang und Klostergebäude in der
Absicht, in der klösterlichen Gemeinschaft Gott zu lobpreisen64 und ihm in Gebet
und Arbeit65 näher zu kommen.

63 Pilgrim, Medizin, S. 82 ff.
64 U.I.O.G.D.: Ut in omnibus glorificetur Deus [damit in allem Gott verherrlicht werde],
65 «Ora et labora» [bete und arbeite].

88


	Medizin- und Religionsgeschichte : Schnittmengen in der Klosteranlage von Muri

