
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 86 (2019)

Artikel: Zum ewigen "gedechtnus" der Stifter : das Oktogon als Ort der
Erinnerung und politischer Bekenntnisse

Autor: Reif, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum ewigen «gedechtnus» der Stifter

Das Oktogon als Ort der Erinnerung und politischer Bekenntnisse

Barbara Reif

Bau und Fresken als Bedeutungsträger
In der Beurteilung des unter Abt Plazidus Zurlauben erbauten Oktogons
herrscht in der einschlägigen Literatur Einigkeit: von «einzigartiger Originalität»,1

«einem grossartigen, im Herzen des Klosters errichteten Kuppelbau»2
wird gesprochen und die Begeisterung ist allerseits nachhaltig und echt.

Der Frage aber, warum das romanische Langhaus beim barocken Umbau
durch die spezifische Form eines Oktogons ersetzt wurde, ist nie nachgegangen

worden. Der Zentralbau im Allgemeinen und das Oktogon im Speziellen
sind im Schweizer Barock Bauformen, die nur selten anzutreffen sind. Wenn
diese formale Lösung gewählt wurde, dann ist naheliegend, dass dies nicht
ohne Absicht geschah und dass damit eine Aussage verknüpft worden ist.

«Jedes Kunstwerk steht in einer bestimmten Lebenssituation und -funktion.»3 Ohne
die Umstände der Entstehung
in einen zeitlichen, theologischen

und historischen
Zusammenhang zu stellen, ist es

schwierig, die Bedeutung und
das Ausmass der Genialität des

Oktogons zu erkennen. Es ist
der mit der Entstehung verbundene

Zeitgeist, dem es nachzuspüren

gilt und der über das rein
Formale zur Bedeutungsebene
führt. «Bau und Kunstwerke enthalten

Botschaften aus ihrer jeweiligen Oktogon der Klosterkirche Muri.
Foto Barbara Reif.

1 Gantner/Reinle, Kunstgeschichte, S. 192.
2 Felder/Allemann, Muri, S. 7.
3 Maurer, Bildprogramm, S. 225.

5



Entstehungszeit. Sie sind <Bedeutungsträger> und haben eine Zeichensprache, die

entschlüsseln und git verstehen wir uns bemühen sollten.»4

Nebst der architektonischen Form ist es die bildnerische Ausstattung, die
den Weg zur Sinnhaftigkeit und Bedeutung ebnet. In Muri findet sich im
Programm der Freskenzyklen von Giorgioli der Schlüssel zum Verständnis über
die Absichten der Bauherrschaft. Um zu verstehen, was die Erbauer des Ok-

togons in seiner Form und Ausstattung anstrebten, ist es unabdingbar, einen
Blick in die Vergangenheit zu werfen.

Suche nach den Wurzeln - Wandel im Geschichtsbewusstsein
Das Tridentinumf veränderte das Geschichtsbewusstsein der Mächtigen der
Zeit nachhaltig. In Fürstenhäusern wie in Klöstern stellte man sich Fragen über
Legitimation und Ursprung der eigenen Machtfülle. Die Rechtfertigung derselben

suchte man durch aufwendige «wissenschaftliche» Abhandlungen
unantastbar zu machen. Zentrales Thema war die Frage der Herkunft, nach den
Wurzeln der jeweiligen Dynastie.6 In diesem Zusammenhang wurden ab 1600
die Archive durchforstet, Quellen erkundet und Bibliotheken durchstöbert.
Die Akten wurden gesichtet, kopiert und neu zusammengestellt. Es wurde an
Stammbäumen gearbeitet und nach weiteren Familienzweigen recherchiert, so
das s für die eigene, privilegierte Situation eine «légitimation aus der Geschichte und
deren Inszenierungfür die jeweilige Gegenwart~»7 gezogen werden konnte. Das
Interesse galt dabei stets dem eigenen Stammhaus oder im Falle des Klosters den

Hausheiligen, seinen Stiftern, in unserem Fall Ita und Radbot, den Gründern
des Klosters und seiner Geschichte. Nur selten bezogen sich weiterführende
Recherchen auf Themen ausserhalb des klostereigenen Bereichs wie den eigenen

Orden und ortsfremde Heilige.8

Muri als Ort der «gedechtnus» vor der Renovation

Es ist nicht klar, was in der romanischen Basilika von Muri an die Grablege der

Habsburger erinnerte. Die Berner verwüsteten am 16. Oktober 1531 die

gesamte Ausstattung der Klosterkirche. Altäre, Bilder, Glasfenster und liturgische
Bücher - alles wurde zerstört.9

4 Bandmann, Architektur, S. 10.
5 Konzil von Trient, katholische Reformbehörde zwischen 1545 und 1563.
6 Herzog/Weigl, Barockzeit, S. 13—17.
7 Ebd., S. 16.
8 Kraus, Geschichtsschreibung, S. 212:
9 Bretscher/Gamper, Acta Murensia, S. 38.

6



Sicher ist, dass bis gegen Mitte des 17. Jahrhunderts vor dem Lettner eine

Grabplatte auf vier Engelsfüssen

auf die Stiftergräber
von Ita und Radbot
aufmerksam machte.10 Diese
wurde offenbar bei einem

Volksandrang, möglicherweise

im Zusammenhang
mit dem neuen Murianer
Wallfahrtsheiligen Leontius,
umgestossen. Die Grabplatte

wurde zuerst auf dem
Boden liegen gelassen,
danach aber entfernt. Seither
wissen wir von keinem sub-
stanziellen Hinweis auf das

Süfterpaar Ita und Radbot
in der alten Klosterkirche
von Muri. Möglicherweise
hat es Hinweise als Ausstattung

der Kirche gegeben, doch waren sie nicht mehr sichtbarer Teil der Architektur.

Der Klosterkirche fehlte seit damals jede für den Besucher sichtbare
Verknüpfung zu den Habsburgern und seinen Stiftern. Beim Bewusstsein um die
historische Situation von Muri als erster Grablege des Hauses Habsburg war
dies ein unbefriedigender Zustand.

Neue Methoden aus Paris

Bis ins 16. Jahrhundert war die Geschichtsschreibung von grossangelegten
Chroniken geprägt. Petermann Etterlin aus Luzern,11 Johannes Stumpf12 und
Agidius Tschudi,13 der Onkel des späteren Murianer Abtes Dominikus
Tschudi, versuchten, eine umfassende Geschichte der Eidgenossenschaft zu

10 Amschwand, Geheimnisse, S. 35; Meier, Königin Anna, S. 358. In Königsfelden und Basel
standen sehr vergleichbare, in der Form einfachere Sarkophage.

11 Petermann Etterlin, 1430/40—1509, verfasste 1507 die erste gedruckte Chronik der Eidge¬
nossenschaft.

12 Johannes Stumpf, 1500-1577/78.
13 Agidius Tschudi, 1505-1572.

Zeichnung mit dem Sarkophag der Stiftergräber. Im
Vordergrund Radbot, oben das Habsburger Wappen.

Abbildung aus den Miscella historica Monasterii
Murensis, Muri 1630, von Augustin Stöcklin, der den

bis Mitte des 17. Jahrhunderts bestehenden Sarkophag
noch gekannt hat. StiAMG Samen, Cod. char 313 und 313a.

7



verfassen und dem jungen politischen Gefüge einen Rahmen und eine
Geschichte zu geben.14

Diese Form der weitgreifenden Geschichtsbetrachtung wurde abgelöst
durch eine Bewegung aus Paris. Dort beschäftigten sich die Mauriner15 erstmals
mit methodisch-kritischer Quellenanalyse.16 Sie legten Verfahrensweisen fest,
um die Quellenforschung zuverlässig und wissenschaftlich zu gestalten und so

zum soliden Handwerk des Historikers werden zu lassen. Das Interesse wurde

weg von den allgemeinen Abhandlungen auf einzelne Aspekte der Historie
gelenkt. Es ging in Muri, wie auch in anderen Klöstern, vorwiegend darum, die
Geschichte der einzelnen Gemeinschaft anhand des vorhandenen Quellenmaterials

aufzuarbeiten.
Die Mauriner folgten so dem nachreformatorischen Bedürfnis, die eigene

Machtfülle durch Geschichtsforschung zu erklären. Sie forderten die Klöster
nicht nur auf, ihre Bibliotheken zu sichten, zu ordnen und zu erweitern,
sondern ebenfalls, dass dies nach wissenschaftlichen Kriterien erfolgen sollte.
Jedes Kloster sollte den Ursprung seiner Geschichte kritisch aufarbeiten und sich

so eine Legitimation aus der Vergangenheit verschaffen.17

Der bedeutendste Vertreter der Mauriner war zweifellos Jean Mabillon.18

Er selbst ging in dieser immensen Arbeit mit gutem Beispiel und unermüdlichem

Fleiss voran. Anlässlich langer Reisen durch Süddeutschland, Österreich
und die Schweiz19 durchkämmte er mit einem untrüglichen Instinkt für
relevantes Quellenmaterial die grossen Bibliotheken der Benediktinerabteien, liess
dieses kopieren und zum weiteren Studium nach Paris schicken. Er machte im
Juli 1683 auch Halt in Muri, wo er von P. Plazidus Zurlauben20 empfangen und
durch Bibliothek und Archiv geführt wurde.

Selbstverständlich wuchs mit der Forderung um wissenschaftliche
Korrektheit nicht überall die Kompetenz, diese zu erfüllen. Dafür fehlte vielerorts
die nötige Ausbildung. Immer noch wurden unreflektiert nicht gesicherte Fakten

aus alten Schriften zusammengetragen und in neuen Werken als aktuelle

14 Vergleiche Maissen, «Die Eidgenossen erfinden ihre Geschichte».
15 Mauriner sind Benediktiner aus der Kongregation St. Maur in Paris.
16 Sohn, Benediktiner; Kraus, Geschichtsschreibung; Schieffer, Geschichte.
17 Weigl, Geschichtsschreibung, S. 30.
18 Jean Mabillon, Benediktinermönch im Kloster Saint-Germain-des-Prés, Paris, 1632—1707.
19 Heer, Mabillon, S. 98 ff.
20 Abt Hieronymus Troger konnte aus gesundheitlichen Gründen den hohen Gast nicht emp¬

fangen. An seiner Stelle kümmerte sich P. Plazidus Zurlauben um die französische
Delegation aus Paris. Heer, Mabillon, S. 265.

8



Hausgeschichtsschreibung verwendet.21 Fälschungen blieben weiterhin
unerkannt oder wurden im Sinne der politischen Eigeninteressen weiter toleriert.22

Dies war auch die Situation, die wir in Muri antreffen.

Geschichtsschreibung in Muri

Als im August 1596 P. Johann Jodok Singisen zum neuen Abt gewählt wurde,
hatten die Bemühungen, den Konvent des Klosters Muri nach den Ansprüchen

des Konzils von Trient zu bilden, bereits eingesetzt.23 Abt Singisen war
überzeugt, dass ein gebildeter Konvent Voraussetzung für eine funktionierende

Klostergemeinschaft sei. «Es kann einem Kloster kein grösseres Unglück %u-

stossen, als ungebildete Mönche und Priester %u haben.»24 In dieser Hinsicht war er
vollkommen einig mit den katholischen Ständen, die von ihm forderten, stets
zwei Konventualen in der jesuitischen Hochschule in Dillingen oder an einem

vergleichbaren Ort studieren zu lassen.25 Von dieser Verbesserung der
wissenschaftlichen Grundkenntnisse der Mönche profitierte nicht nur die Klosterschule,

nein, das gesamte monastische Leben erfuhr einen signifikanten
Aufschwung.

Titelblatt «Repertorium Archivii
Murensis» von Leodegar Mayer,
1734.
Staaatsarchiv Aargau, AA/4900.

21 Weigl, Geschichtsschreibung, S. 33.
22 Für Muri: «Testament Bischof Wernhers von Strassburg», Fälschung von 1085, datiert auf

1027. Siegrist, Acta Murensia, S. 6 ff.
23 Rast, Singisen, S. 6, gibt einen präzisen Einblick in den Ausbildungsstand der Mönche.
24 Ebd., S. 8.

25 Ebd., S. 8., Anm. 13.

9



Archiv und Bibliothek

Liturgische Bücher galten lange als Teil des Kirchenschatzes und wurden
dementsprechend in der Sakristei aufbewahrt. Für historische Handschriften gab
es vermutlich ein Archiv.26 Das Titelblatt des «Repertorium Archivii Murensis»,
das 1734 von P. Leodegar Mayer gestaltet wurde, zeigt uns schön, wie ein
solches Archiv später ausgesehen haben mochte.27 Wichtig war bei Archiven, dass

die Schubladen in einem Brandfall leicht zu entfernen waren und die Papiere
in Sicherheit gebracht werden konnten. Das Archiv befand sich im ersten und
zweiten Obergeschoss des Ostflügels, über der Kanzlei und in unmittelbarer
Nähe zu den Gemächern des Abtes und der Gäste.28

Archiv im Ostflügel der
Klosteranlage,1685 in unmittelbarer Nähe

zur Abtswohnung eingerichtet.
Anselm Weissenbach, Annales.
StiAMG Samen. Cod. chart. 312

F-Initiale aus dem grossen Antiphonar von
Johann Caspar Winterlin, 1617.

Die Bibliothek befindet sich über der Vorhalle.
Aarg. Kantonsbibliothek Aarau, Ms Mur FM 2.

Der Bibliothek gab man unter Abt Singisen 1609 einen eigenen Raum über der
Vorhalle der Klosterkirche. Hier wurde die um 1400 kopierte Acta Murensia,
Zeugnis der Verbundenheit mit dem Hause Habsburg, repräsentativer gebun-

26 Bretscher/Gamper, Acta Murensia, S. 37.
27 StaAG, AA/4900.
28 Weissenbach, Annalen.

/ch'fiej/ "oniter ex-Raxdl

10



den und sorgfältig aufbewahrt. Die Bibliothek wurde in den Folgejahren grosszügig

mit neuer Literatur ausgestattet29 und ihre Organisation erstmals in einer

eigenen Bibliotheksregel vorgeschrieben.30 Dies mag illustrieren, wie sehr man
sich bemühte, die neuen Aufgaben korrekt und gründlich anzugehen.

1622 erhielten die jungen Konventualen P. Augustin Stöcklin31 und
Dominikus Tschudi von Abt Singisen den Auftrag, Urkunden und Schriften zu
sichten, zu ordnen und die wichtigsten zu kopieren. «Abt Singisen will sorgen, dass

Muris Dokumente nicht verloren gehen, wenigstens die Wichtigsten nicht.» So steht es in
der Einleitung des «Archivum Monasterii S. Martini in Muri authentice

exemplatum» von P. Dominikus Tschudi.32 Die beiden geschichtsbegeisterten
Mönche verfassten verschiedene klosterhistorische Werke, in denen sie die Akten

auswählten, sortierten, besser zugänglich machten und so die Voraussetzung

für wissenschaftliche Arbeiten schufen.30

Die intensive Beschäftigung mit den im Archiv aufgefundenen Quellen
führte zu grösserer Klarheit, Transparenz und leichterer Überblickbarkeit der
Historie. Man fand Gefallen daran und so wurde emsig gelistet und gezählt.
Als Beispiel dafür kann P. Johann Caspar Winterlins34 Buch mit den Wappen
der 1386 bei Sempach Gefallenen30 herangezogen werden. Auch der vierte Teil
von «Murus et Antemurale» von P. Benedikt Studer steht exemplarisch da mit
einer Äbteliste, die bis auf den ersten Propst Reginbold zurückgeht.

29 Rast, Singisen, S. 9, gibt eine Aufzählung der neu angeschafften Literatur.
30 Rast, Signisen, S. 10.
31 P. Augustin Stöcklin wurde schon 1623 nach Pfäfers entsandt, so dass P. Dominik Tschudi

die Arbeit bis 1638 alleine weiterführte.
32 «Archivum Monasterii S. Martini in Muri authentice exemplatum. MD- CXXXVIII.»,

434 Seiten, beglaubigt am 1. Februar 1638 durch Nuntius Scotto. StiAMG Samen, M. Cod.
membr. 74.

33 Unter anderen: «Documenta, das istpäpstliche und kaiserlich-königliche, fürstliche und eidgenössische

Stift-, Bestätigung-, Freiung-, Schutund Schirmbrief sammt andern Schriften des Gotteshauses Muri
mit nützlichen annotationibus declarirt und erläutert.... P. Dominicas Tschudi. juris Pontificii Li-

centiato. 1642.» — A.I.I.l «Origines Murensis Monasterii», von P. Dominicus Tschudi —

M.Cod. chart. 313a «Miscella historica Monasterii Murensis» 1630, beide im StiAMG Sar-

nen.
34 P. Johann Caspar Winterlin lebte von 1590—1634 im Kloster Muri. In Dillingen ausgebildet,

widmete er sich weniger der Historie, sondern war neben anderem als Kallligraph und
Buchmaler aktiv.

35 Wappen der 1386 bei Sempach Gefallenen, StiAMG Samen, M. Cod. chart. 263, augestellt
im Museum Kloster Muri.

11



Verbindung zum Hause Habsburg
Die Klärung der historischen Herkunft und der Verbindung zu den Habsbur-
gern3fi stand spätestens seit Anfang des 16. Jahrhunderts wieder in allgemeinem
Interesse.37 Diese Verbindung und die früh verbrieften, eigenen Rechte und
Besitzungen bildeten in den entstehenden Schriften stets den Schwerpunkt.
Die Verbindung mit dem Hause Habsburg wurde minutiös aufgearbeitet.
Geradezu beispielhaft steht hierfür P. Dominikus Tschudis «Origo et Genealo-
gia»,38 worin der Versuch unternommen wird, die ersten zehn Generationen
der Habsburger darzustellen.

P. Dominikus Tschudi beschäftigt sich mit
dem Beweis der Klostergründung durch die

Habsburger und verfolgt ihre Genealogie auf
Grund der Überlieferung durch die Acta Muren-
sia.39 Von Kanzelin über Radbot, den Gründer
von Muri, bis zu Albertus III. wird die
Familiengeschichte aufgelistet. Das Werk wurde erstmals
1651 gedruckt und erlebte bis 1715 insgesamt
drei Auflagen.

Auch P. Augustin Stöcklin lieferte, trotz seines

Abschieds von Muri (1634) mit seinem 680
Seiten starken Werk «Miscella historica Monas-
terii Murensis collecta»40 einen gewichtigen Beitrag

zur Zugänglichkeit der Quellen und Schriften
von Muri.

Die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit

war beeindruckend und hielt über Jahrzehnte
an. Andere Konventualen schlössen sich den
historischen Recherchen an und leisteten neue
Beiträge zur Aufarbeitung der Klostergeschichte von
Muri.

ORIGO
ETGENEALOGIA
G LORIOS1SSÎ MORÜ M

COMIfüM DE HABSPURG
Monafterij Mürenfis Ordinie

S« Benedi eti in Helve¬
tia Füridatorüm»

6x antïcjuis & autbentmi ejufi
dm Canobq monumtnt'ts à Guntrame Divite uft
qtt'è ad AIbertum Cafarrn, rtäa & nunquam ma

terruptâ linea, fuccmSi quidemfed clor«
demonßrata.

eAVÇTOm
Revekendissimo Domino

D, DOMINICO
DICTl MONASTERlj

TT P I S
Vctcribus Principalis Monafterij MujrenilVä

Per Joannem CaroUim Roes.

Anno M D CC I/t

Dominikus Tschudi beschrieb
in seiner Origio die frühen
Habsburger. 1702.
StiAMG, Sarnen.

36 Über die Beziehung des Hauses Habsburg zu Muri: Bretschger/Sieber, Editionsprojekt
sowie Meier, Muri, S. 101—103.

37 1506 entdeckte Jakob Mennel, Hofhistoriograf Kaiser Maximilians, die Abschrift der Acta
in Muri und verwendete sie für das von Dürer gestaltete Holzschnittwerk der Ehrenpforte
von Maximilian.

38 Origo et Geneologia gloriosiss. Comitum de Habsburg Mon. Murens. fundatorum Auetore
Dominico Abb. Murens. http://doi.org/10.3931/e-rara-46814. Aufruf 15. Juni 2019.

39 Er wendet diese Quellen kompilatorisch an und verwendet sie kritik- und prüfungslos.
40 StiAMG Sarnen, Cod. chart. 313, 1630.

12



P. Anselm Weissenbach arbeitete an seiner «Ecclesiastica Monasterii Murensis»

(1688), an den «Historia Murensis Monasterii brevis» (1693) und den «Annales
Monasterii Murensis».41

P. Benedikt Studer präsentierte wenig später zum goldenen Priesterjubiläum

von Fürstabt Plazidus Zurlauben sein umfassendes Werk «Murus et
Antemurale» (1720), das sehr intensiv die Nähe zum Haus Habsburg aufzeigt,
Schenkungsurkunden wurden kopiert und über die Besitzungen des Klosters
referiert.

Die Zeit vor dem Neubau des Oktogons war geradezu geschwängert vom
Bewusstsein der eigenen, grossen Vergangenheit, die es galt, wieder sichtbar
werden zu lassen.

Die Welt der Heiligen
Die Recherche nach den Heiligen, mit denen man sich in Muri stark verbunden
fühlte, wurde nicht ganz so intensiv betrieben wie die Suche nach der Verbindung

zur weltlichen Legitimationsmacht des Hauses Habsburg. Muri hatte
keinen eigenen Hausheiligen, wie man sie in Einsiedeln mit dem Heiligen Meinrad
oder in St. Gallen mit dem Heiligen Otmar findet. Die Kirche ist dem Heiligen
Martin geweiht, dem sehr beliebten und weit herum verehrten Abt aus Tours.
Abt Singisen erwarb eine Sammlung von Berichten über sein Leben und
Wirken,42 doch suchte man auch nach Verbindungen zu Heiligen, die näher lagen.
In diesem Zusammenhang sammelte Tschudi 41 Lebensbeschreibungen von
herausragenden Schweizer Benediktinern, die er in der «Vitae quorumdam
Sanctorum Ord. Benedictini in Helvetica, ordine alphabeticot>43 präsentierte. Den dritten
Murianer Abt Luitfried44 (1085—1096) fügte er zum Schluss an.

P. Augustin Stöcklin erforschte auch das Leben und Werk vom heiligmäs-
sigen Burkardus von Beinwil (12. Jahrhundert). Die nahe gelegene Kirche von
Beinwil kam 1614 in den Besitz von Muri und war ein allseits beliebter und
häufig frequentierter Wallfahrtsort.

41 Annales Monasterii Murensis von P. Anselm Weissenbach, StiAMG Samen, M. Cod. chart.
309.

42 Martinellus, StiAMG Sarnen, M. Cod. membr. 17.
43 P. Benedikt Studer, Mury, http://doi.org/10.3931 /e-rara-24979, Aufruf 15. Juni 2019; Sti¬

AMG Sarnen, M. MS. Bibl. Mur. 29.
44 Abt Luitfried von St. Blasien trägt seit dem 17. Jahrhundert den Titel eines Seligen, auf

einem Kupferstich von Bartholomäus Kilian, Augsburg 1677, «Calendarium Annale Bene-

dictinum», wird er sogar als Heiliger bezeichnet. Amschwand, Geheimnisse, S. 29.

13



Trotz der Aufarbeitung dieser benediktinischen Heiligenviten legte der Konvent

die wirkliche Aufmerksamkeit nicht auf die Vergangenheit, sondern auf
die Gegenwart.

Im Jahre 1647 hatte Abt Dominikus Tschudi
die Möglichkeit, einen Katakombenheiligen aus
Rom zu erwerben. Der Heilige Leontius45 erwies
sich als ausserordentlich beliebter Heiliger und
löste eine lebhafte Wallfahrt nach Muri aus. Die
Identifikation mit diesem zwar neuen, aber sehr

erfolgreichen Hausheiligen scheint überwältigend
gewesen zu sein. Über sein Leben konnte nicht viel
in Erfahrung gebracht werden, aber die Auswirkungen

der Wallfahrt und die überaus zahlreichen

Krankenheilungen wurden aufmerksam
wahrgenommen und beschrieben. Muri wurde mit dem

Heiligen Leontius zur aktuellen Stätte der Genesung

und der Wunder.

Leontius. Statue von Michael I. Wickart, um 1648.

Leontiusaltar Klosterkirche Muri. Foto: Barbara Reif.

Jahrzeitbücher
Historisches Empfinden wurde seit jeher in den Klöstern durch das Totengedenken

in Form von Jahrzeitbüchern gepflegt und kultiviert. Diese Form der

Erinnerungskultur umfasste nicht nur Heilige und Märtyrer, sondern auch
weltliche Würdenträger und Wohltäter, die sich durch Schenkungen aller Art
mit einem Kloster verbunden hatten. Die Jahrzeitbücher dienten dazu, das

Gedenken an verehrungswürdige Personen im liturgischen Ablauf aufrecht zu
erhalten und klar zu stellen, welcher Art die erbrachte Wohltat war.46 Leider
wurde das älteste bekannte Jahrzeitbuch von Muri 1531 von den Bernern während

der Wirren des Zweiten Kappelerkrieges verbrannt. Bereits in den 1620er

Jahren beauftragte Abt Johann Jodok Singisen seinen Mitbruder, P. Johann

45 Mehr Information über den Heiligen Leontius bei Reif/Schmid, Leontius.
46 Hugener, Buchführung, geht eingehend auf die verschiedenen Arten der Erinnerungskul¬

turen ein.

14



Caspar Winterlin, einen Katalog der Verstorbenen des Klosters Muri zu erstellen.

Die «Tabulae Defunctorum Monasterii Murensis»47 stützt sich auf vorhandene

Quellen und trägt das Jahr 1631.48

Handschrift.
StiAMG Samen, M. Cod. chart. 370.

Warum ein Oktogon?
Als sich Abt Placiuds Zurlauben zum Neubau der Klosterkirche entschloss,
hätte er sich an verschiedenen Neubauten der Umgebung orientieren können.
In Luzern hatten die Jesuiten den ersten Barockbau nördlich der Alpen errichtet

und so den Weg für die südliche Bauweise geebnet. Dieser lichtdurchflutete
Raum ist voll von barockem Lebensgefühl, das bahnbrechend neu und
überwältigend war. Aber auch in Solothurn, Hitzkirch, Beromünster und Pfäfers
entstanden Kirchen nach der neuen, barocken Bauweise. Ob lichtdurchflutete

47 Winterlin, Tabulae.
48 Vor allem das Nekrologium von Hermetschwil diente neben der Acta Murensia als Vorlage.

Hugener, Buchführung, S. 354.

Tabulas Defunctorum Monaterii
Murensis, Jahrzeitenbuch, 1631,

von Johann Caspar Winterlin.

15



Saalbauten wie die Luzerner Jesuitenkirche (1666—1677) oder Wandpfeilerkirchen

nach Vorarlberger Schema wie in Solothurn (1671) oder Pfäfers (ab

1688), alle folgen einer Tradition und sind in eine bauhistorische Familie
einzugliedern. Muri tanzt aus der Reihe und beansprucht etwas Einzigartiges für
sich.

Inneres der Jesuitenkirche Luzern. Inneres der Klosterkirche Pfäfers.
Fotos: Barbara Reif.

Rückgriff auf den Vorgängerbau
Seit dem Mittelalter gab es die Tradition, bei Renovationen und Neubauten

von Kirchen formal auf die bestehende frühere Lösung zurückzugreifen. Die
Umrisse wurden oft bewahrt und die Mauern auf den alten Fundamenten wieder

aufgebaut. Dies hat nichts mit einer einfallslosen Repetition zu tun, «stattdessen

diente diese %ur Herstellung von Bezügen %u anerkannten Bauten bedeutender

Vorgänger, als Unterstützung des auctoritas des einmal Gesagten, Geschehenen oder Geschaffenen,

das heisst des Wahrheitsgehaltes innerhalb einer Gesamtidee, die wiederum nichts Neues

sein, sondern sich in der Tradition bestätigtfinden sollte»Es ging demnach mehr um
einen Kontinuitätsnachweis; die neue Kirche basierte in letzter Konsequenz
auf den Mauern des Vorgängerbaus und knüpfte so an die ehrenwerte Gründung

desselben an.50

49 Binding, Architekturbetrachtung, S. 32.
50 Schmidt, Reverentia, S. 197.

16



Grundriss der Klosterkirche Muri mit den verschiedenen Bauphasen. Kantonale Denkmalpflege
Aargau.

Auch in Muri hat man dieses Prinzip gewählt, hat auf die Grundmauern aufgebaut

und an den Umrissen des ursprünglichen Kirchenbaus festgehalten. Nur
das Langhaus wurde umgestaltet und in ein Oktogon umgewandelt.

Zentralbauten

Seit der Antike kennt man in der Sakralarchitektur die Form des Zentralbaus,
doch sind es vorwiegend drei spezielle Nutzungen, bei denen diese Grundform
zur Anwendung gelangt. «Infrühmittelalterlicher und romanischer Epoche ist der
Zentralhau das altgeheiligte Schemafür Taufkirchen, Pfal^kapellen und Totenkapellen•»/'

In der Gotik verliert sich die Form weitgehend, um dann von den
Renaissancetheoretikern52 neu und vehement aufgegriffen zu werden. Sie forderten
reine Zentralbauten, doch setzte sich wiederum später im Barock die für die

Kirchgänger günstigere Form des Längsbaus durch.53

51 Gantner/Reinle, Kunstgeschichte, S. 189.
52 Nach Alberti soll der Grundriss einer Kirche entweder ein Kreis, Quadrat, Sechseck, Acht¬

eck, Zehneck oder Zwölfeck sein; immer durch den Kreis bestimmt. Für Francesco di

Giorgio Martini sind der Kreis und Vielecke die vollkommensten Kirchenformen, als

Langhaus schlägt er ein Quadrat vor. PaEadio: «Die schönsten und regelmässigsten Formen und

diejenigen, von denen die anderen ihr Mass empfangen, sind der Kreis und das Ouadrat». Wittkower,
Architektur, S. 12—25.

53 Gantner/Reinle, Kunstgeschichte, S. 189.

17



Die Zentralform eines Vielecks oder des griechischen Kreuzes kam im Gebiet
der heutigen Innerschweiz fast nur in kleineren Wallfahrtskirchen zur Anwendung.

Solche Beispiele finden sich verschiedentlich im Umkreis von Muri. 1669

entstand die heute kaum mehr bekannte St. Ulrichs-Kapelle in St. Ursen
(kreisrunder Zentralbau, 1711 abgebrochen), die Sankt Ottilienkapelle bei Buttisholz
(Kreuzform mit achteckiger Kuppel von Jost Melchior Zur Gilgen), 1680—84

die sechseckige Sankt Magdalenenkapelle in Einsiedeln (von Georg Kuen) und
1689 die wahrscheinlich von Caspar Moosbrugger beeinflusste oktogonale
Wallfahrtskapelle in Grafenort.

t

Ottmarsheim im Elsass, Aussenansicht des Oktogons.
Foto: Ralph Hammann, Wikimedia Commons -Eigenes Werk, CC BY-SA 4.

htpps://commons.wikimedia.org./w/index.php?curid_l 1009320.

Im Elsass steht ein oktogonaler Zentralbau, der für das Haus Habsburg und
Muri von grossem Interesse hätte sein können. Es handelt sich um Ottmarsheim,54

der Gründung (um 1030) Rudolfs von Altenburg aus dem elsässischen

Zweig des Hauses Habsburg. In der Acta Murensia wird Rudolf als Bruder des

Gründers von Muri, Radbot, genannt. Die Kiirche hätte dessen Grablege werden

sollen. Formal steht das Benediktinerinnenkloster St. Peter und Paul
Ottmarsheim als ein kuppelüberwölbtes Oktogon sehr nahe bei der Pfalzkapelle
Karls des Grossen in Aachen. Es ist anzunehmen, dass Muri von diesem Bau

54 Untermann, Zentralbau, S. 134—136.

18



Kenntnis hatte, zumal verschiedene Konventmitglieder im nahe gelegenen
Kloster Murbach aushalfen.55

Es ist unwahrscheinlich, dass die kleinen Kapellenbauten der näheren

Umgebung Einfluss auf den Neubau des Murianer Oktogons gehabt haben.
Zu andersartig ist der Anspruch dieser kleinen Gebetshäuser. Das Oktogon
der Kirche von Ottmarsheim wird zwar nirgends erwähnt, könnte aber als

Grabeskirche für den Bruder Radbots von den historisch gebildeten Konvenualen
durchaus in einen Zusammenhang mit dem Neubau von Muri gestellt worden
sein. Allerdings bleibt das Oktogon von Muri, das als Zentralbau in einen ba-
silikalen Längsbau integriert ist, von einzigartiger Originalität.

Portrait Fürstabt Plazidus Zurlauben, 1710. Foto: süamg Samen.

55 P. Bonifaz Weber als Lehrer für Theologie ab 1662; P. Karl Herzog und P. Basil Iten, später
noch P. Aegid Schnyder ab 1688.

19



Das innovative Kollegium
Abt Plazidus Zurlauben liess sich für die Neukonzeption seiner Klosterkirche
beraten. Er hat drei Personen ausgewählt, die alle in seiner Umgebung gearbeitet

und sich durch ihre Leistungen ausgewiesen hatten. Jeder von ihnen kam
mit unterschiedlichen beruflichen Voraussetzungen, die sich offensichtlich
gegenseitig ergänzten.

Giovanni Battista Bettini
Allzu viel ist über das Leben von Giovanni Battista Bettini nicht bekannt.56 Wir
wissen, dass er aus Breganzona bei Lugano stammt und ab 1664 als Stuckateur
im Schlösschen Schneisingen aktenkundig wird. Um 1687 stuckiert er die

Abtkapelle von Muri und verschafft sich so den ersten Kontakt mit dem Kloster.

Es folgen Einsätze in Obermarchtal und Pfäfers, bis er 1694 wieder, diesmal

als Verantwortlicher für die Planung des Neubaus der Klosterkirche, nach
Muri kommt. Bettini hat vorwiegend als Stuckateur gearbeitet, von weiteren
architektonischen Planungsarbeiten wissen wir nichts.

Pläne und Vorarbeiten Bettinis sind leider nicht erhalten. Wir wissen einzig,

dass er den Auftrag für die Ausführung des Oktogons aufgrund seiner

Planung und seines Modells erhalten hat.
Bettini wuchs in der Umgebung von Riva San Vitale auf, einem Ort, der

gleich mit zwei Beispielen für Oktogone aufwartet, die in einen quadratischen
Baukörper gestellt sind. Das Baptisterium aus dem 6. Jahrhundert und die Kirche

Santa Croce aus dem späten 16. Jahrhundert, beide durch achtteilige
Kuppelgewölbe abgeschlossen, wird Bettini gut gekannt haben.

Caspar Moosbrugger
Bruder Caspar Moosbrugger57 stammte aus Au im Bregenzerwald aus einer
Baumeisterfamilie. Er ging bei Christian Thumb in die Lehre und arbeitete
anschliessend ab 1674 als Stuckateur in Einsiedeln unter dem Baumeister Johann
Georg Kuen. Moosbrugger blieb in Einsiedeln, legte 1682 die Profess als

Laienbruder ab und führte seine berufliche Tätigkeit als Berater und Ordensbaumeister

weiterhin aus. Vor Muri war er Berater beim Klosterneubau von
Weingarten, für die Klosterkirche Fischingen sowie für die Klausurbauten des Klosters

Münsterlingen. Als sein Hauptwerk gilt der Klosterneubau von Einsiedeln.
Br. Caspar Moosbrugger gilt als Vertreter des Vorarlberger Schemas. Das Ok-
togon in Einsiedeln entstand, wie Adolf Reinle nachweist, auf Anregung eines

56 Freivogel, Bettini.
57 Horat, Moosbrugger.

20



Baumeisters aus der Tradition Gian Lorenzo Berninis, der zur Beratung beigezogen

wurde.58

Relevant für Muri hätte eine Anregung sein können, die Moosbrugger
1678 von seinem Mitbruder P. Christopherus von Schönau erhalten hat. Dieser
brachte von Kempten Pläne des Neubaus der dortigen Kirche Sankt Lorenz
(1670) mit. Dieser ausserordentlich originelle Bau verbindet Gemeinde- und
Klosterkirche, wobei der Mönchschor als oktogonaler Zentralbau gestaltet ist
und durch eine ebenfalls oktogonale Kuppellösung abgeschlossen wird. Moos-
brugger zeichnete den einzigen Plan, der sich aus der Planungsphase des Ok-
togons von Muri erhalten hat.59

Jeremias Schmid
Er ist mit Sicherheit der unbekannteste Teilnehmer der Runde.60 Als Kaplan
der Deutschordenskirche in Hitzkirch betätigte er sich als Architekt aus reiner
Liebhaberei. Seine Aktivitäten konzentrieren sich auf Hitzkirch und die

Umgebung. So zeichnete er um 1679 die Pläne für die Pfarrkirche von Hitzkirch
und war 1685 verantwortlich für die Deutschordenskirche, ebenfalls in
Hitzkirch. Ab 1687 arbeitet er an der Planung neuer Elemente der Stiftskirche Be-

romünster, die dann zwischen 1691 und 1693 realisiert wurden. Hier treffen
wir zwischen dem Mönchschor und der Mittelapsis auf eine oktogonale Kuppel.61

Abt Plazidus Zurlauben
Die planerischen Leistungen von Abt Plazidus Zurlauben blieben bis anhin
unbeachtet. Dabei ist es nicht ungewöhnlich, dass Äbte sich aktiv in die

Gestaltung ihrer Bauvorhaben einbrachten.
Abt Plazidus Zurlauben war mit der Geschichte seines Klosters bestens

vertraut. Durch die laufenden Arbeiten im Archiv, die in zahlreichen neuen
Handschriften und Drucken ihren Niederschlag fanden, war er sich der Historie und
dadurch der Stellung und des Anspruchs des Klosters bewusst. Mehr noch: Da
er alles förderte, was die Nähe zum Hause Habsburg bezeugte und das Ansehen

des Klosters steigerte, hatte er bestimmt Vorstellungen, was mit einem

58 Am 15. August 1705 sandte der Abt von Einsiedeln die Pläne Moosbruggers zur Begut¬

achtung an den Mailänder Künsder und Gelehrten Luigi Fernando Marsigli, der sie an
einen unbekannten Schüler Berninis weitergab. Dieser Architekt traf sich mit Moosbrugger
in Luzern, beriet ihn und übergab ihm Pläne, in denen er ihm das heute ausgeführte Okto-
gon vorschlug. Reinle, Fund, S. 222—224.

59 Klosterarchiv Einsiedeln, 1694.
60 Horat, Barockkirchen, S. 249 f.
61 Reinle, Sursee, S. 28 und 47.

21



Neubau erreicht werden sollte. Das erlaubte ihm, die Planung fokussiert
anzugehen und Schwerpunkte zu setzen. Ein gewichtiger Schwerpunkt war
bestimmt, die Bemühungen der Historiker, die den Bezug zum Hause Habsburg
aufgearbeitet hatten, sichtbar zu machen.

Muri ist durch die Stiftung des Klosters durch Radbot und Ita eng mit dem
Hause Habsburg verbunden. In diesem Zusammenhang lohnt es sich, einen
Blick auf die Erinnerungskultur des Kaiserhauses zu werfen.

Erinnerungskultur der Habsburger
«Memoria als Überwindung des Todes und des Vergessens durch <Gedächtnis> und Erinnerung»62

ist für die Habsburger ein Anliegen, das sich durch alle Bereiche des

Lebens zieht. Dabei werden verschiedenste Formen der Memorialüberlieferung

gepflegt: es geht um Texte, Bilder, Denkmäler, Riten bis hin zu
Geschichtsschreibung und Dichtung.63

Exemplarisch für diese Art der Erinnerungskultur kann das autobiographische

Werk des Habsburger Kaisers Maximilian I. «Der Weisskunig»64

herangezogen werden.
Der Titel des 24. Kapitels lautet: «Wie derjung weiss kunig die alten gedachtnus

insonders lieh het». Maximilian diskutiert darin als junger König mit einem mächtigen

Herrn die Frage, ob materielle Güter oder das «gedechtnus», das ehrenhafte

Andenken, höher zu werten seien. Dem Andenken wurde klar der Vorrang

gegeben und Maximilian setzte dies in seinem Leben um, indem er als

«aktiver Gestalter seines Andenkens»65 die besten Wissenschaftler beauftrage,
historische Forschungen zu betreiben, diese schriftlich festzuhalten und so das

«gedechtnus» zu pflegen.

62 Zitat nach Oexle. In: Schütte, Königsmord, S. 82 f.
63 Schütte, Königsmord, S. 83.
64 Das Werk blieb unvollendet, die Druckplatten verschwanden für 200 Jahre, so dass der

Weisskunig erst 1775 in Wien erscheinen konnte.
65 Pollheimer, Maximilian, S. 165.

22



trim WÄA
if-wfe» "t Ai

' 4 jC J
I —oâï>y C

f^e'-'f*Tfl-t

PROPRIVM
DE TEMPORE.

tttwttimir

if *
^

"lotmrc» it

Antiphonarium Murense, pars hiemalis (Winterteil), 1614/1615. Neben der
Wappenkartusche oben [Habsburg und Lothringen] stehen die Klostergründer Ita und Radbot.
Aargauer Kantonsbibliothek Ms Mur Fml.

23



Im Zusammenhang mit Klöstern waren fürstliche Stiftungen von besonderem
Interesse. «Und wo ein kunig oderfürst Etwo ain Stiftgethan hat des vergessen worden

ist, so hat Er denselben Stijfter widerumb mit seinergedächtnus erhebt, das sonst nit besche-

hen were,»66 Danach hatte der Konvent als Stiftungsnutzniesser die Verpflichtung,

das zur Verfügung gestellte Legat, meist Ländereien, Immobilien und
Rechte, durch ewiges Gedenken in Form von Gebeten und Jahrzeiten ständig
zu pflegen und zu erhalten. «Stiftungen sollten eine doppelte Aufgabe erfüllen: einerseits

sollten sie den Willen des Stifters erfüllen und ein gutes Werk tun und andererseits

sollten sie ipirn Seelenheil des Stifters beitragen.»61

Liturgische Memoria, aber auch historische Memoria wie Biographien,
Chroniken, Bilder oder Epitaphe, alle Formen der Erinnerungskultur finden
sich in Muri. Man bemühte sich redlich, die mit der Stiftung eingegangenen
Verpflichtungen zu erfüllen und die Erinnemng und Verbindung zum Hause

Habsburg sichtbar zu gestalten. Trotzdem war gerade in dieser Hinsicht beim
Neubau der Kirche Handlungsbedarf vorhanden, denn die für den Kirchgänger

sichtbaren Spuren von Ita und Radbot im Sakralraum waren durch die

kriegsbedingten Zerstörungen verloren gegangen. Diese Situation galt es zu
verändern, das war ein verbindlicher Auftrag.

Das Oktogon
Wie die Gespräche der vier Verantwortlichen verlaufen sind, wissen wir nicht.
Wir kennen nur die bauliche Lösung. Doch ist anzunehmen, dass Abt Plazidus
Zurlauben seine Anliegen um den Erhalt und Ausbau der Kirche als

Erinnerungsstätte des habsburgischen Stifterpaares klar ausformuliert hat. Das
erstellte Gebäude beweist die intellektuelle Planung durch seine stimmige
Gestaltung.

In der christlichen Zahlensymbolik steht die Zahl 8 als Sinnbild für die

Auferstehung des Erlösers,68 der nach den sieben Wochentagen am ersten Tag
der neuen Woche auferstanden ist. Augustinus knüpft an diese Bibelstelle an:
«Dieser siebte (Tag) nun wird unser Sabbat sein, dessen Ende keinAbend sein wird, sondern

der herrschaftliche Taggleichwie der achte ewige, der durch die Auferstehung Christigeheiligt

ist, die ewige Ruhe nicht nur des Geistes, sondern auch des Körpers vorbildend.»69 Diese
geistige oder körperliche Wiedergeburt finden wir in der Taufe oder beim
Übertritt ins Jenseits, bei der Auferstehung nach dem Tode am jüngsten Tag.70

66 Berns, Gedächtnis, S. 77.
67 Schütte, Königsmord, S. 84.
68 Matthäus, 28.1.
69 Augustinus, De civitate Die 22.30.5, zitiert nach Heinz, Geschichte, S. 44.
70 Über die Symbolik der Zahl 8 siehe Forstner, Symbole, S. 54 f.

24



Die Symbolik des Übertritts ins Jenseits wird angesprochen, wenn das Okto-
gon in Muri in aussergewöhnlicher Weise das Langhaus ersetzt. Es wird über
den Gräbern der Stifter errichtet und zeichnet den Ort als Begräbnisstätte aus.

Heute sind die Stiftergräber vor dem Kommuniongitter diskret mit kleinen

Umrissecken gekennzeichnet. Zudem verschwinden sie zum Teil in den
Kirchenbänken fürs Volk. Man darf annehmen, dass das Oktogon ohne
Sitzbänke konzipiert wurde. Der Zentralraum wird heute durch die nach Osten
ausgerichtete Bestuhlung empfindlich gestört. Die in sich ruhende Grosszügig-
keit des Oktogons wäre ohne Gestühl wahrnehmbarer, der Besucher würde
sich in diesem Raum aufhalten und verweilen, ohne gleich durch den Mittelgang

weiter zum Chor geleitet zu werden.
Die Klosterkirche Muri ist keine Gemeindekirche und hatte wohl anfänglich

kaum eine geostete, durchgehende Bestuhlung. In den Anfängen werden
einzelne Gebetstühle im Raum gestanden haben, aber diese waren wohl situativ

vor den Altären und Bildern platziert und haben keine Richtung vorgegeben.
Auch für die Zirkulation der Wallfahrer ist die geräumige Form des

Oktogons ideal. Die Gebeine der Heiligen Leontius und Benedikt liegen gut
einsehbar in den Seitenkapellen. Sie sind Teil des Oktogons, ohne die in der
Mittelachse liegenden Gräber der Habsburger zu konkurrieren. Ohne Bestuhlung
haben die Pilger ideale Verhältnisse und genügend Platz, zwischen den Altären
der Katakombenheiligen und den Stiftergräbern im Raum zu zirkulieren.

Die Fresken 1696-1697

In den Scheiteln der Rundbögen, unterhalb des Gesimses, ziert eine erste Reihe

von Fresken die Wand, die im Westen und Osten unterbrochen werden.

25



Francesco Antonio Giorgioli
Die Fresken in Muri malte Francesco Antonio Giorgioli,71 ein Künstler, der in
der Mitte des 17. Jahrhunderts in Meride geboren wurde. Nach Wanderjahren
in Osteuropa und Deutschland arbeitete er in den Jahren zwischen 1692 und
seinem Tod vorwiegend in der Schweiz und dem angrenzenden Süddeutschland.

Mit dem Baumeister Bettini hatte er bereits in Pfäfers zusammengearbeitet
und kam auf Grund seines Leistungsausweises nach Muri.
Leider sind in Muri keine Vereinbarungen über die Rahmenbedingungen

und Abmachungen der Tätigkeit
des Künstlers mit dem Auftraggeber

erhalten. Doch dürfen wir
annehmen, dass die Situation derjenigen

des Klosters Rheinau sehr
ähnlich war.72 Inhalt der Fresken
und damit das Programm der Zyklen

und des Deckenfreskos sind

ganz auf Muri und die Interessen
Abt Plazidus Zurlaubens
abgestimmt und mit grosser
Wahrscheinlichkeit von ihm genau
vorgegeben worden. Auf die Arbeitsweise,

auf Stil und Technik und
Beurteilung der Qualität von Giorgioiis Bilderzyklus wird im Weiteren nicht
eingegangen, weil dies für das Verständnis des Inhalts nicht nötig sein wird.73

Das Programm
Das Kloster Muri und seine Kirche ist dem Heiligen Martin von Tours geweiht
worden. Es mag auf den ersten Blick erstaunen, dass er im Oktogon nicht in
Erscheinung tritt. Es können zwei Gründe dafür herangezogen werden.

Zum einen wurde die Martinslegende von Giorgioli oder seinem Sohn im
Sterngewölbe des Altarhauses abgebildet. Die Fresken waren leider von derart

71 Angaben über das Leben und Werk des Künstlers siehe in Keller, Giorgioli.
72 Wohlleben, Rheinau, S. 118. Im Kloster Rheinau, das ebenfalls von Giorgioli den umfas¬

senden Neubau der Klosterkirche mit Fresken schmücken Hess, haben sich die Verträge
erhalten. Darin wird ersichtlich, dass das inhaltliche Programm vom Abt Gerold II. vorgegeben

wurde.
73 Es wird auch darauf verzichtet, die durch Matthäus Baisch gestaltete Ausstattung zu be¬

sprechen. Sie ist rund 50 Jahre später entstanden und Hegt nicht mehr in der Verantwortung
von Abt Plazidus Zurlauben.

Selbstporträt aus dem Gemälde (Anbetung der
Hirten». Klosterkirche Pfäfers, 1694/95.

Foto: Barbara Reif

26



schlechter Qualität, dass sie bereits 1719 renoviert werden mussten und wegen
ihres schlechten Zustandes 1931 entfernt wurden.74

Wie erwähnt war Martin als Heiliger des vierten Jahrhunderts zwar ein
sehr beliebter und weit verbreiteter Heiliger, doch als Hausheiliger war er
ausschliesslich durch die Reliquien mit Muri verbunden. Nun war das Klloster aber
in der ausserordentlich komfortablen Situation, mit den Heiligen Leontius und
Benedikt zwei Katakombenheilige zu beherbergen, die Muri durch ihr Wirken
zu einem Ort der gelebten Wunder, zu einem lebendigen Wallfahrtsort
gemacht hatten. Dieses Geschenk des Himmels galt es zu würdigen und zu feiern,
so dass Leontius und Benedikt im Deckenfresko in Erscheinung treten. Wenn
in vergleichbaren Klöstern die «Gründungsgeschichte als Teil der Heilsgeschichte, als

Ergebnis eines göttlichen Heilsplans, und die Stifter als von Gott erwählte Werkzeuge der

Heilsgeschichte» verstanden wird,73 dann gilt dies für Muri nur für die Stifter. Der
Hausheilige Martin tritt zu Gunsten der neuen Katakombenheiligen im Okto-

gon in den Hintergrund, weil diese bei den Gläubigen eine hohe Resonanz
erfahren und Muri in dieser Zeit zu grosser Aktualität verhelfen.

Innenraum des Oktogons, gegen Osten. Foto: Barbara Reif.

Im Bereich unterhalb des Frieses erinnert den Kirchgänger im Westen eine Uhr
an die irdische Vergänglichkeit, während im Osten die Insignien des Bauherrn,
Abt Plazidus Zurlauben, repräsentativ wie bei einem Wappenportal, zum
Mönchschor überleiten. Dazwischen thematisieren Fresken von Giorgioli
einige Wunder, die Jesus vollbracht hat.

74 Keller, Giorgioli, S. 88 f.
75 Bauer, Wahrheit, S. 89.

27



Christus bewirkt Wunder
Alle Darstellungen dieser sechs Fresken in Rossstirn-, Tartschen- und
Ovalschildern zeigen Wundertaten, mit denen Jesus sein Volk überraschte und
durch die es ihn als Sohn Gottes erkannte.76

Biblische Szenen: Hochzeit von Kanaan (links) und Brotvermehrung. Fotos: Barbara Reif.

Nach Osten blickend findet sich links des Durchgangs zum Mönchschor die
Hochzeit zu Kanaan, bei der Jesus Wasser in gefüllten Krügen zu Wein
verwandelte. Als Gegenstück sehen wir zur Rechten das Wunder der Brotvermehrung.

Beide Geschichten thematisieren gegen den Chor hin die Gaben von
Brot und Wein als Speisung und weisen damit auf die Kommunion hin, die
den Gläubigen in der Eucharistiefeier spirituell nährt und für die Ausübung des

katholischen Glaubens verpflichtend ist.
Uber den Seitenkapellen der beiden Katakombenheiligen Leontius und

Benedikt finden sich zwei Heilungswunder, bei Leontius wird die Heilung des

Gichtbrüchigen gezeigt, bei Benedikt die Heilung des Blinden. Vor allem
Leontius war beim Volk als Fürbitter bei Beschwerden jeglicher Art äusserst
beliebt und erfolgreich.

Die Fresken im Nordwesten zeigt die Tempelreinigung, im Südwesten
wandelt Christus über das Meer. Sie sind sichtbar, wenn der Gläubige den
Raum wieder verlässt. Die Tempelreinigung spricht das Verhalten des
Menschen im sozialen und religiösen Umfeld an, die Rolle des Gläubigen im alltäg-

76 Vielen Dank an Frau Pfarrer Bettina Lukoschus Dinter für das klärende Gespräch.

28



lichen Leben der Gemeinschaft. Demgegenüber steht Petrus, der beim Wandeln

über das Wasser zaudert und zu zweifeln beginnt. Diese persönliche
Unsicherheit lässt ihn im Wasser untergehen, er verliert den Halt.

Biblische Szenen: Heilung des Blinden (links) und Heilung des Gichtbrüchigen.
Fotos: Barbara Reif.

Alle Darstellungen wenden sich an den gläubigen Besucher der Kirche. Sie

sprechen davon, dass die Gefolgschaft Christi auf bedingungslosem Glauben
beruht und mit allen Verpflichtungen eingehalten werden muss. Das
Vertrauen, das Einhalten von Gesetzen und die Beteiligung am kirchlichen Leben,
all dies sind Voraussetzungen für die Gefolgschaft Jesus. Religiöse, soziale und
persönliche Verpflichtungen, alle müssen erfüllt werden.

Wenn auch nur zwei Heilungen dargestellt sind, so findet sich doch ein
starker Hinweis darauf, dass sie ein Thema dieses Freskenzyklus sind. Sowohl
bei der Brotvermehrung, wenn Christus über das Wasser wandelt, als auch bei
der Tempelreinigung wird ausführlich darüber berichtet, dass vorher oder
danach Heilungen im Volk stattgefunden haben. Zahllose Kranke, Blinde, Lahme
und Bedürftige wurden zu Jesus gebracht. Er kümmerte sich um sie und sie

wurden in ihrem Vertrauen nicht enttäuscht.
Das Kloster Muri ist zu diesem Zeitpunkt ein Wallfahrtsort mit überregionaler

Bedeutung.77 Von weit her strömen zahlreiche Gläubige, die sich in ihrer
Sorge und Verzweiflung über ihren Gesundheitszustand vor allem an den
Heiligen Leontius wenden. Zahlreiche Pilger finden Genesung und tragen das Lob
des Murianer Heiligen weiter. Die erfolgten Wundertaten werden vom Kloster

77 Vergleiche dazu Reif/Schmid, Leontius.

29



gesammelt, beglaubigt und in einer Schrift zusammengefasst, die dann 1706

gedruckt und als «Gedeonische Wunderfackel» veröffentlicht wird.

Biblische Szenen: Jesus wandelt auf dem Meer (links) und die Tempelreinigung.
Fotos: Barbara Reif.

Der Bezug dieses Freskenzyklus der Wunder durch Christus verweist auf das

Geschehen, das sich seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts beinahe
tagtäglich im Kirchenraum abspielt. Die Heiligen Leontius und Benedikt sind es

nach kirchlicher Lehre zwar nicht, welche die Wunder vollbringen, sie sind
jedoch Botschafter und Fürbitter für die armen und geplagten Hilfesuchenden.

Legitimiert für diese vornehme Aufgabe wurden sie durch ihre bedingungslose
Nachfolge Jesu dadurch, dass sie vermeintlich auch vor der letzten Konsequenz

eines Märtyrertods nicht zurückgeschreckt sind.78

Uber den Fresken dieses Wunderzyklus wird das Mauerwerk durch ein
Gesims abgeschlossen. Hier passiert eine Zäsur, die nicht nur bautechnisch
relevant ist. Wir verlassen das irdische Mauerwerk und stossen ohne Attika
oder Tambour gleich in den Kuppelbereich vor, der zur überirdischen Sphäre
wird. Die Fenster, die den Bogenverlauf des Mauerwerks aufnehmen, leiten
zwar formal in diesen Kuppelbereich über, unterstreichen aber durch das
Einlassen des himmlischen Lichtes die Losgelöstheit der Kuppelschale.

Der vom Baumeister Bettini stuckierte Innenraum gliedert den Kuppelbereich

als monumentalen, achtstrahligen Stern. Bettini lässt nur verhältnismässig

78 Seit 1878 distanziert sich auch die katholische Kirche von den Katakombenheiligen und
der Vorstellung, dass diese Märtyrer gewesen seien.

30



kleine Bildöffnungen zu, die von Giorgioli freskiert sind. Der Himmel wird
noch nicht, wie das im späten Barock der Fall sein wird, weit aufgerissen. Die
eher kleinen Bilder sind, ähnlich wie Edelsteine, in den Stuck eingesetzt und
gleichen gerade durch ihre Rahmung eingesetzten Fensteröffnungen. In jeder
der acht Stichkappen befindet sich ein Fresko, dazwischen, auf den Strahlen
des Sterns, sind kleinere Medaillons eingefügt. Alle Fresken sind hier mit einer

Beschriftung versehen, die Auskunft über den Inhalt gibt.

Oktogon mit
Stuckaturen von

Giovanni Battista
Bettini und den
Gemälden von

Francesco
Antonio

Giorgioli, 1697.
Foto: SIA

Architekten.

31



Der Zyklus der Missionare
Die dargestellten Missionare79 wie auch die Szenen dieses Zyklus sind heute

wenig bekannt. Es handelt sich um die Missionare Augustinus, Anscharius
(Ansgar/Oskar), Adalbert, Willibrordus, Gerardus, Rupertus, Bonifazius und
Leander. Die Schriftkartuschen geben minime Information über die Identität
des Dargestellten, seine Stellung in der Kirche und seinen Wirkungsort. Vier
der acht Dargestellten sind Mätyrer, die bei der Ausübung ihrer Tätigkeit ums
Leben kamen. Die Abbildungen zeigen folgende Szenen:

Augustinus, Missionar der Angelsachsen

Der um die Mitte des 6. Jahrhunderts in
Italien geborene Augustinus erhielt seine

Ausbildung im Kloster San Andrea in Rom, wo
er danach als Prior amtete. Papst Gregor der
Grosse entsandte ihn nach der Bekehrung
des angelsächsischen Königs Aethelberht
mit 40 Mönchen nach England. Dank guter
Verbindung zu diesem König erhielt er die
Erlaubnis zur Mission und konnte durch sein

vorbildliches christliches Leben zahllose Angelsachsen bekehren. Die gute
Beziehung mit dem Königshaus erleichterte die erfolgreiche Christianisierung
erheblich und ermöglichte es, im angelsächsischen Raum diözesane Strukturen
zu bilden.

Fresko: Als Bischofvon Canterbury steht Augustinus unter allen Vertretern
des Volkes und verweist den König Aethelberht auf Christus am Kreuz.

79 Lange, Christentum, ab Kapitel III.; Keller, Lexikon; Wikipedia.

32



Adalbert, Missionar von Polen und Ungarn
Als Sohn eines böhmischen Fürsten wurde
Adalbert in der Domschule von Magdeburg
ausgebildet. Adalbert wurde 983 zum
Bischof von Prag geweiht. Sein Interesse aber

galt der Missionierung der Ostseeküste. Dafür

holte er sich die Zustimmung Papst Gregors

V. und des polnischen Königs Boleslav
I. Weitere Missionsreisen führten ihn nach

Ungarn, wo er den späteren König
Stephan I. zum Christentum bekehrte. Bei einer
997 in Königsberg den Märtyrertod.

Fresko: Eine Gruppe von Slaven stürzt sich auf den Bischofvon Prag und
durchbohrt ihn mit langen Spiessen. Vom Flimmel herab stürzt ein Engel mit
Märtyrerpalme und -kränz.

Anscharius (Ansgar/Oskar), Missionar von Skandinavien

Anfang des 9. Jahrhunderts aus edlem Hause
in der Picardie geboren, erhält Anscharius
seine Ausbildung im Kloster Corbie und
wird danach Lehrer im Kloster Corvay. Auf
Wunsch Kaiser Ludwigs des Frommen geht
er nach Dänemark und Schweden. Er wird
zum Erzbischof von Hamburg, später
Bremen geweiht und unternimmt Missionsreisen
in Skandinavien. Anscharius organisiert von
Bremen aus das Missionsleben in Skandinavien

und stirbt in Bremen.
Fresko: Anscharius predigt vor einer

Menschenmenge. Zur Bekräftigung seiner
Worte fahren vom Himmel Feuerblitze
herab und verwirren die Menschenmenge.

weiteren Missionsreise erlitt er

33



Willibrordus, Missionar der Friesen

Als Sohn sächsischer Adliger wird
Willibrordus 658 in Northumbrien geboren.
Nach seiner Erziehung im Kloster Ripon
beauftragte ihn der Hausmeier Pippin in Friesland

zu missionieren. Willibrordus erfuhr
nicht nur Unterstützung vom Machthaber des

Frankenreiches, sondern wurde auch durch
Papst Sergius I., der ihn zum Erzbischof von
Utrecht weihte, gefördert. Willibrordus
kümmerte sich sehr um den Aufbau von kirchlichen

Strukturen.
Fresko: Der unerschrockene Willibrord

zerstört auf Helgoland vor der wütenden
Menge das Bild des friesischen Wassergottes
Forsite. Ein Friese zückt das Schwert und tötet

einen der Begleiter Willibrords.

Gerardus, Missionar von Ungarn und Siebenbürgen

Gerardus wurde 980 in Venetien geboren.
Seine adligen Eltern brachten ihn nach
Bologna zum Studium, wo er danach Abt des

Klosters wurde. Gerardus unternahm eine

Reise ins Heilige Land, um Muslime zu
christianisieren. Dabei traf er den Abt des Klosters
Pannonhalma, der ihn nach Ungarn einlud.
Gerardus nahm an und predigte so beeindruckend,

dass der ungarische König Stephan I.
ihm die Erziehung seines Sohnes anvertraute.
Als Bischof von Csanad betrieb er die
Missionierung von Ungarn und Siebenbürgen. Am 24. September 1046 erlitt
Gerardus in Buda während eines «Heidenaufstandes» den Märtyrertod.

Fresko: Bischof Gerardus von Csanad predigt vor dem König Stephan
und einer illustren Gesellschaft. Er verweist auf die Muttergottes, worauf
Stephan I. das Land Ungarn ihrem besonderen Schutz anvertraut.

34



Rupertus, Missionar von Bayern

Eng mit dem merowingischen Königshaus
verbunden wurde Rupertus in der Mitte des

7. Jahrhunderts in Worms geboren. Herzog
Thendo II. holte ihn nach Regensburg und
liess sich von ihm unterweisen. Dieser
gehörte der Glaubensrichtung der Arianer80 an,
die beinahe so vehement wie Nichtchristen
verurteilt und missioniert wurden. Nach der
Taufe Thendos reisten die beiden auf der Donau

und verbreiteten entlang des Ufers das

Christentum bis nach Ungarn. Rupert gründete

das Bistum Salzburg.
Fresko: Unter Fanfarenklängen tauft

Bischof Rupertus den Bayernherzog Thendo
im Beisein einer vornehmen Gesellschaft.

Bonifazius, Missionar von Hessen und Thüringen
Bonifazius stammt aus angelsächsischem
Adelsgeschlecht und lebt bis Anfang des 8.

Jahrhunderts im Kloster Nursling. Von
Papst Gregor II. wird er beauftragt, als

«Heidenapostel» in Hessen und Thüringen
zu wirken. Bei einem Romaufenthalt zum
Bischof und Erzbischof geweiht, wird er
zum päpstlichen Vikar für das deutsche

Missionsgebiet und danach zum Legat für
das Frankenreich. 747 erhält er die Weihe
zum Erzbischof von Mainz.

Fresko: Als Erzbischof kniet Bonifazius vor einer Gruppe von Mitbrüdern.

Vor sich hält er ein reich geschmücktes Buch, die Bibel oder ein Evan-
geüar, in die Höhe. Heidnische Soldaten gehen mit erhobenen Schwertern auf
ihn zu und durchbohren das Heilige Buch mit ihren Waffen.

80 Der Arianismus geht auf Arius (4. Jahrhundert.) zurück, der in Alexandrien gewirkt hat. Es
geht bei den Glaubensdifferenzen um die Wesenseinheit von Gottvater und Sohn, die von
den Arianern bezweifelt wurde. Das Problem wurde am Konzil von Nicaea 325 zugunsten
der Wesenseinheit beurteilt.

35



Leander, Missionar der Westgoten und Arianer

^

^

^

^A
UC[-|('

'

^^

dtr^ °"^
-ÜL.

sierten Zuhörern. Darunter befindet sich der Königssohn Hermenegild, der
durch den Einfluss von Leander dem Arianismus abschwört. Das Buch in
seinen Händen ist eine der beiden Schriften gegen den Arianismus, «Contra Ari-
anos».

Alle dargestellten Missionare sind durch Gemeinsamkeiten verbunden, die uns
den Sinn des Zyklus näherbringen:

• Es handelt sich um Missionare des 1. Jahrtausends.

• Sie bilden eine Bastion gegen äussere, nichtchristliche Einflüsse.

• Alle entstammen einer edlen oder adligen Herkunft.

• Alle sind mit einem Königshaus direkt oder indirekt verbunden.

• Alle pflegen persönliche Kontakte zum Papst.

• Alle tragen als Bischöfe zur Organisationsstruktur der Kirche bei.

• Ikonographisch sind es eher ungewöhnliche Bilder: die Missionare sind
nicht in ihrer üblichen Art als Bischöfe ihrer Regionen abgebildet, sondern
in den Phasen der grössten Herausforderung und dadurch der grössten
Ehre ihres missionarischen Dienstes.

• Ihre Wirkungsorte liegen in neuralgischen Grenzbereichen und rahmen
Europa ein.

36



Es geht in diesem sorgfältig zusammengestellten Zyklus darum, dass Adlige
sich vorbehaltslos und unter Einsatz ihres Lebens in den Dienst der Kirche
stellen und die Grenzen der Christenheit zum einen festigen und verteidigen,
zum anderen aber missionarisch erweitern.

Diese Missionare stehen stellvertretend nicht für alle, die das christliche
Europa definierten, sondern für eine soziale Elite, die mit den ranghöchsten
Vertretern von kirchlicher und weltlicher Hierarchie im Kontakt stehen.

Hält man sich die politische Situation des ausgehenden 17. Jahrhunderts
vor Augen, dann wird diese bestimmt von einem grossen Thema. Es geht um
die seit 200 Jahren ständig drohende Gefahr eines Einfalls des Osmanischen
Reiches, das nach Westeuropa zu expandieren versucht.81

Die grosse Belagerung von Wien. In der Mitte oben ist Leopold als Kriegsherr abgebildet.
Foto: Peter Barber, British Library, London.

Puhl, Apfel, S. 133 ff.

37



Von der ersten Belagerung von Wien, 1529, über die Seeschlacht bei Lepanto82
bis hin zur fünften und letzten Belagerung von Wien, der Residenz der
Habsburger und weiter durch den grossen Türkenkrieg; die Problematik begleitete
Europa durch beide Jahrhunderte. Seit der Schlachtvon Lepanto, 1571, schlössen

sich die europäischen Kräfte verschiedentlich in «Heilige Ligen» zusammen,

die vom Papst und den Habsburgern initiiert und von vielen politischen
Kräften mitgetragen wurden. Am 12. September 1683 fand die vorerst
entscheidende Schlacht am Kahlenberg statt, bei der die alliierte Streitmacht

Europas, bestehend aus Venedig, Bayern, Sachsen, Franken, Schwaben, Baden,
Oberhessen und Polen, das osmanische Reich in die Flucht schlagen konnte.
Doch auch danach war man sich der weiter existierenden Gefahr bewusst. Am
5. März 1684 gründete Papst Innozenz XI. mit Kaiser Leopold I., dem polnischen

KönigJohann III. Sobieski und der Republik Venedig eine weitere «Heilige

Liga», die vom Papst finanziell massiv unterstützt wurde.
Muri war über den Verlauf der Auseinandersetzungen wohl informiert.

Rittmeister Pankraz Hiltbrant aus Boswil,83 Leutnant der kaiserlichen Kavallerie

im Türkenkrieg,84 stand zwischen 1656 bis 1667 in brieflichem Kontakt mit
den Äbten Dominikus Tschudi und Ägid von Waldkirch.83

Auch der Mönch P. Johann Jodok Stirnimann, der sonst völlig apolitisch
war, vermerkte nach der Schlacht am Kahlenberg, 1683, in seinem Tagebuch:
«Zur Krönung dieses Jahres ist anzumerken, dass in diesem Jahr ein schrecklicher Krieg

^wischen dem Kaiser und den Türken ausgehrochen ist, welche im vergangenen Sommer, also

dieses Jahr um den Juli herum, bei der Belagerung von Wien ganz Niederösterreich elend

verwüsteten, wenn sie auch hierauf von den Kaiserlichen und deren Verbündeten vertrieben

und besiegt worden sind und schändlich bis an die ungarische Grenze zurückgeschlagen, zu
ihrem großen Schaden und Unheil, Hierüber wird man in anderen Büchern und Schriften
Vielesfindend

Etwas später schreibt er über die finanzielle Unterstützung weiterer
Aktivitäten des Kaiserhauses gegen die Türken: «Am Sonntag dem 19. [August 1685]

gab es am Morgen eine Zusammenkunft der Patres, in der der Abt beraten ließ, ob dem

Kaiser 130 Taler, die von den Patres der Kongregation für uns bestimmt waren, für den

82 Aichner, Lepanto, S. 21-46.
83 Suter, Hiltbrant, S. 40 ff.
84 Rittmeister Pankraz kämpfte beim vierten österreichischen Türkenkrieg 1663/64 unter den

Habsburgern. Sein Grabstein ist mit den Worten «Er ruht hier, Pankratius, ein Held, der die

Türken bezwang» versehen.
85 StiAMG Samen, A.IV.III. 14.
86 Stirnimann, Tagebuch, S. 28.

38



Türkenkrieg ^it geben seien, [...] und es ist beschlossen worden, daß es so gemacht werden

solle.)?1

Am 11. September 1686 kann Stirnimann melden, dass um sechs Uhr
morgens ein feierliches Amt mit Te Deum und Glockengeläute abgehalten
worden sei. «Von wegen dergleichsam unüberwintlichenfestung Offen so den anderen Sep-

tembris von den Christen mit stürmeter hand ist eingenomen worden, nach langer belagerung:

worbey auch der entsafc? der Türcken gant.z und gar solgeschlagen worden seyn: Gott sei

Dank.»88 Man war informiert und nahm an den Kriegsgeschehen im Osten teil.
Ganz unter dem Eindruck der erreichten Siege gegen die Türken in Ofen

und Buda stand der Besuch Marco d'Avianos kurz danach am 23. Oktober
1686, den P. Johan Jodok Stirnimann ebenfalls in seinem Tagebuch schildert.
Der Kapuziner Marco d'Aviano spielte als Seelsorger und politischer Berater

von Kaiser Leopold I., aber auch als begnadeter Prediger vor den christlichen
Streitkräften eine wichtige Rolle in der Motivation bei der Verteidigung gegen
die Türken. Das Thema wurde bei seinem Besuch in Muri verhandelt. Und
schliesslich konnte P. Jodok Stirnimann am 23. September 1697 vermelden:
«An diesem Tag kamen sehr erfreuliche Nachrichten von dem glänzenden Sieg der Christen

über die Türken in Ungarn, der an der Teiß, ohnweit von peter wardein errungen worden
89

war.»

Der vielleicht wichtigste Hinweis auf die enge Verbundenheit Zurlaubens
mit den Ereignissen der Türkenriege liefert uns Stirnimann im Jahre 1688: «A.m

22. und 23. Mär^ war Herr Johannes Franciscus Zurlauben aus Zug hier, obrist
Wachtmeister in dem Zug in Moream, mit den Herrn Abt, seinen Bruder, Hebewohl zu sagen...»
Der Halbbruder Plazidus Zurlaubens, Johannes Franciscus, verstarb schon
sehr bald bei Negroponte, der heute als Euböa bekannten Halbinsel. Am 26.

September 1690 fand in Muri - laut Stirnimann - eine Begräbnisfeier für alle

in Griechenland gefallenen Murianer und andern Soldaten statt.90 Es kann
verfolgt werden, wie das Thema der Türkenkriege über Jahre immer wieder aktuell

war und von den Murianer Mönchen mitverfolgt wurde.

87 Ebd, S. 35 f.
88 Stirnimann, Tagebuch, S. 47.
89 Ebd, S. 126.
90 Morea, die Halbinsel Peloponnes, wurde von Venedig als Mitgleid der Heiligen Liga schon

1687 von den Türken zurückerobert. Zur Sicherung dieses Erfolges schien es unabdingbar,
weitere Gebiete in Griechenland zurückzugewinnen. Dazu wurden Söldnertruppen aus der
Innerschweiz berufen. Oberwachtmeister Johann Franz Zurlauben war einer der
Führungskräfte. Die Verluste dieses Feldzuges waren verheerend. Kaum ein Zehntel der
Soldaten kehrte nach Hause zurück. Die ganze Innerschweiz trauerte um die Gefallenen.

39



Abt Placidus Zurlauben greift in seinem Programm der Fresken das Thema
der Verteidigung und Erweiterung des christlichen Europa auf und schlägt den

Bogen zum Haus Habsburg, das sich mit seinem Sieg über das Osmanische
Reich in die Reihe derer eingliedert, die sich schon im 1. Jahrtausend denselben

Aufgaben gewidmet haben. Wie die dargestellten Missionare haben die
Habsburger alles darangesetzt, die Andersgläubigen zu vertreiben, das katholische
Territorium zu wahren und auszudehnen. Dabei übernahmen sie eine führende
Rolle des sich im christlichen Glauben vereinigten Europas. Dieses hat sich
über die politischen Grenzen hinweg geeint, um gegen
die Türken zu kämpften.91 Zeitlich stehen wir mit der

Planung und Ausführung der Fresken gegen Ende des

Konflikts; der Sieg der Heiligen Liga und der Habsburger

ist bereits absehbar.
Während wir also im unteren Bereich einen Zyklus

finden, der die bedingungslose Nachfolge Christi durch
die Katakombenheiligen Leontius und Benedikt ehrt,
knüpft der obere Zyklus der Missionare an die brandaktuellen

politischen Ereignisse an und befördert die
Dynastie der Habsburger in die illustre Gesellschaft der
adligen Missionare und Verteidiger des katholischen Glaubens

und Territoriums.

Geistliche und weltliche Würdenträger
Zwischen den Missionarsfresken weisen kleine Ovalmedaillons

auf die grosse Zahl der geistlichen und weltlichen
Würdenträger hin, die mit dem Benediktinerorden eng
verbunden waren oder aus ihm hervorgegangen sind. Mit der Angabe von Zahlen

versehen knüpfen sie an die Geschichtsschreibung an, bei der gelistet und

gezählt wurde, was in der Geschichte von Belang war.92

91 Boritzka, Türkenkriege, S. 94.
92 Päpste 42; Patriarchen 51; Kardinäle 202; Erzbischöfe 1600; Kaiser 41; Kaiserinnen 25;

Könige 48; Königinnen 54.

PONTlH
CES.O.S.B

4a
42 Päpste sind in den

Medaillons der

Kuppel abgebildet.
Foto: Barbara Reif

40



%, mHf * \P- 3 ijn

B I

w t

>

*â
£

v: ^ [

>1

m-
K 1

^tria*
CH.O.S.B

REGt^>
o.s>
.48-

*
f :;l

{ ^ECINÜ
O.S.B

w 54-
Geistliche und weltliche Würdenträger: 51 Patriarchen, 48 Könige und 54 Königinnen.
Stellvertreterbilder in der Kuppel des Oktogons. Bilder: Barbara Reif.

Der Allerheiligenhimmel
Eine positive Beurteilung des Allerheiligenfreskos in der Literatur ist kaum zu
finden. Elisabeth Keller-Schweizer, eine profunde Kennerin von Giorgioli,
spricht von einem «wahren Gewimmel einer Vielzahl von Figuren, die auf kleinstem

Raum zusammengedrängt sind [...] Von einer wirksamen Komposition kann bei der

Zusammenballung von nahezu hundert Figuren allerdings kaum mehr die Rede sein.»93 Diese
Überzahl an Figuren verursacht offensichtlich grossen Unwillen, das Deckenfresko

überhaupt detailliert anzuschauen. So begnügen sich die meisten, wie

Georg Germann, mit der Feststellung, dass in diesem Allerheiligenbild gegen
hundert Heilige die Dreifaltigkeit anbeten.94 Einzig der Murianer Restaurator
Michael Kaufmann hat sich die Mühe gemacht, eine Vielzahl der Heiligen
durch ihre Attribute zu nennen.95

93 Keller, Giorgioli, S. 79.
94 Germann, Muri, S. 263.
95 Atelier Kaufmann GmbH, Muri: Micheal Kaufmann, Seiina Gentinetta. Unveröffentlicht.

41



Das Deckenfresko ist, wie die meisten Fresken in Muri, 1831 vom Murianer
Konventualen P. Leodegar Kretz übermalt und erst hundert Jahre später
restauriert worden. Es ist schwer festzustellen, was dabei alles beschädigt wurde.96

In den Jahren 1695 bis 1697, während der Entstehung des Deckenfreskos,
ist diese Gattung der Malerei97 im Norden noch sehr jung. Aber schon damals

nimmt das am Scheitelpunkt gelegene Deckenfresko den vornehmsten Rang
der Dekoration des Raumes ein; hier kumulieren die Ansprüche an Religion
und Repräsentation.

Der Stuckateur Bettini hat die zu bemalende Fläche durch einen soliden,
klar definierten Rahmen eingefasst. Diesen hat Giorgioli respektiert und sein
Fresko ohne Überleitung durch eine Scheinarchitektur, wie das im Hochbarock
üblich wurde, gleich einem Tafelbild hineingesetzt. So entsteht kein Einbezug
des Betrachters in den Bildraum. Der Ausblick in den Himmel, der einer gänzlich

anderen Sphäre angehört, wird für den Betrachter weit weggerückt.

96 Germann, Muri, S. 262.
97 Vereinzelt finden sich frühe Beispiele: In Weilheim öffnet sich mit dem MalerJohann Grei-

ter bereits 1627 der Freskenhimmel für den Erzengel Michael. Das Fresko hat keine
architektonische Rahmung, stellt den Heiligen Michael ins Zentrum und während die Dreifaltigkeit

in die obere Randzone rutscht, führt im unteren Bereich ein Durchgang zur Hölle.
Die Heiligen gruppieren sich um Michael, bleiben aber ohne konzentrische Struktur im
Gefuge eines Tafelbildes. Im Dom St. Stephan in Passau bemalt Carpoforo Tencalla 1679

die Kuppel mit «Gottvater in der Glorie». Dieser wird im Zentrum von Engelsscharen
umlagert, die in konzentrischen Kreisen um ihn herum verteilt sind. Hier können wir nördlich

der Alpen zum ersten Mal von einer Darstellung «di sotto in sù» sprechen. Tencalla
stammt aus Campione und hat während seiner Ausbildung Kontakte zu Italien gehabt.
Wenig später, um 1690, arbeitet Georg Asam an der Vierungskuppel in der Benediktinerabtei

Tegernsee an einem Allerheiligenhimmel. Für eine Skizze zu dieser Arbeit hat man den
in Venedig arbeitenden Maler Johann Carl Loth um Rat gefragt, weil nördlich der Alpen
noch keine Vorbilder vorhanden waren. Die Bewältigung einer solchen Aufgabe war selbst
für den talentierten Maler Georg Asam nicht einfach zu bewältigen.

42



Allerheiligen. Kuppelbild im Oktogon der Klosterkirche. Foto: Barbara Reif.

Was ist dargestellt?
Im Deckenfresko von Muri lassen sich drei Ebenen unterscheiden. Diese sind
durch die Grössenverhältnisse gekennzeichnet, wie wir das von der
Bedeutungsperspektive aus dem Mittelalter her kennen. Hinzu kommt die räumliche
Präsenz der Figuren in Bezug zu ihrem Umfeld.

43



1. Ebene
Die wichtigste Gruppe der grösseren Heiligen ist als ganze Figur gearbeitet und
nimmt den oberen Raum am Bildrand ein. Sie ist zusammengesetzt aus der

Dreifaltigkeit,98 also Gottvater, Jesus und dem Heiligen Geist, und dazu Maria
zur Rechten. Sie sitzt auf einer Linie mit der Dreifaltigkeitsgruppe und ist farblich

durch ihren blauen Mantel mit der Erdkugel verbunden, die Gott Vater
unter seinem rechten Arm hält.

Maria ist nahe bei
Jesus platziert, sitzt

eng neben dem von
ihm gehaltenen Kreuz
und hält die Füsse auf
derselben Wolke. Sie

weist mit ihren weit
ausgestreckten Armen
auf die Gemeinschaft
der Heiligen hin, die
sie als wichtigste Für-
bitterin vertritt und
unterstützt.

Auf der anderen Seite der Dreifaltigkeitsgruppe finden wir eine Personengruppe,

aus der eine Königsfigur heraussticht. Obwohl der Gekrönte farblich
und formal nicht ganz die Präsenz von Maria hat, nimmt er doch einen wichtigen

Platz im Allerheiligenhimmel ein. Es handelt sich um König David, der
im Kreise der genealogischen Vorväter von Jesu sitzt.99 Auch er ist als ganze
Figur abgebildet und hält die Füsse auf der gleichen Wolke wie Gottvater, Jesus
und Maria. Die Geste seiner rechten Hand ist analog derjenigen Mariens und
weist ihn ebenfalls als Fürbitter aus, der die Anliegen der Heiligen entgegennimmt

und weiterleitet. König David ist der erste König im Stammbaum Jesu
und regiert über Gesamtisrael (Juda und Israel).

98 RDK Labor: IV, 414—447. Die Darstellung der Trinität mit Gottvater als alter Mann, Jesus
im Alter seines Todes und der Taube als Heiliger Geist ist eine von verschiedenen
Darstellungstypen und sehr verbreitet.

99 Die Gruppe, ganz am oberen Bildrand neben Gottvater platziert, verkörpert die Genealo¬

gie Jesu, wie wir sie bei Lukas 3.23-38 finden. Es werden dort von Jesus aus absteigend
eine Fülle von Namen genannt, von denen Giorgioli die Vertreter Salomo, König David,
Moses, Jacob, Isaak, Abraham, Noah, Adam und Eva dargestellt hat. Moses gehört streng
genommen nicht dazu, entstammt er doch einer Nebenlinie eines Bruders von Jacob.

Dreifaltigkeit: Maria, Christus mit dem Kreuz und Gottvater,
dazwischen die Taube des Heiligen Geistes. Foto: Barbara Reif.

44



Als Gegenpart befindet sich am unteren Bildrand ein eher noch grösser
dargestelltes Figurenpaar: Ita und Radbot, die Gründer des Klosters Muri. Die beiden

sind durch purpurne Damastmäntel mit reichem Hermelinbesatz als Adlige

gekennzeichnet. Der sichtbare, weite Ärmel Radbots ist mit kräftigen
goldenen Streifen durchwirkt. Beide sind gekrönt, wobei es sich bei den gezackten
Kronen in der habsburgischen Formensprache nicht um Königskronen,
sondern um alte Grafenkronen handelt.100 Dies entspricht der Stellung, die Ita und
Radbot laut Angaben der Acta Murensia innehatten.

Ita, hinter Radbot halb

verborgen, trägt eine Fahne
mit rotem Kreuz auf weissem
Grund. Diese Kreuzesfahne,
die alte St. Georgsfahne, wird
so gehalten, dass das rote
Kreuz mit dem Holzkreuz
von Jesus in einer genauen
vertikalen Linie steht. Dies

ergibt eine Verankerung der

Dreifaltigkeitsgruppe ganz
oben im Bilde mit Ita und
Radbot ganz unten.

Die Georgs fahne greift
das Thema der Verteidigung
Europas gegen die Türken,
meist Osmanen genannt, auf
und setzt es in einen hochaktuellen

politischen
Zusammenhang. Das Kloster Muri
ist indirekt in das Geschehen

miteinbezogen durch seine

Anteilnahme und auch durch
die finanziellen Spenden, von
denen P. Jodok Stirnimann in

seinem Tagebuch spricht. Das durch Ita und Radbot vertretene Haus Habsburg,

das sich als Bewahrer und Retter des christlichen Europas versteht, findet
Einlass in den Kreis der Heiligen, bittet auf Knien um Unterstützung in diesem
hochbrisanten Konflikt oder dankt bereits für die dabei erfahrene Gunst.

Das Gegenstück zur Dreifaltigkeit bilden die beiden

Klostergründer, Ita und Radbot mit Georgsfahne.
Foto: Barbara Reif.

100 Wikipedia: Rangkrone.

45



Die Georgsfahne - St. Georg im Dienste der Habsburger

Der heilige Georg wird als adliger Krieger geschildert, der nicht nur die Königstochter
vor dem Drachen gerettet hat, sondern durch seinen standhaften Glauben den

Märtyrertod erlitten hat.101 In der Legenda Aurea stellt er sich in einem Verhör mit
den Worten vor: «Ich heisse Georgius und bin von Cappadocien aus edlem
Geschlecht; und habe mit Christi Hilfe das Land Palästina erobert.»102 Durch diese
Aussage wird der edle Ritter Georg zum Patron der Kreuzritter bei der Eroberung
Jerusalems 1099. Mit den zunehmenden Einfällen der Türken im Osten Europas
findet er nicht nur Einlass in die Gruppe der 14 Nothelfer, sondern man verehrte
ihn als den wichtigsten Patron in allen Glaubenskämpfen, insbesondere gegen den
Islam.103 Bereits seit Kaiser Friedrich III. und vor allem unter Maximilian I. verknüpft
das Haus Habsburg die Aufgabe der Verteidigung Europas gegen das
einbrechende Türkenheer mit dem heiligen Georg. Maximilian lässt in seinem Stammbaum

eine Verbindung zum Heiligen herstellen und macht ihn zum Schutzherrn
seiner Familie. Es entstehen die St. Georgsritterschaft, später die St. Georgsgesellschaft

und in ihrem Namen und unter seiner Flagge sucht das Haus Habsburg
über Generationen der Türkengefahr Herr zu werden. Auch wenn diese Ritterorden
letztendlich nicht den gewünschten Erfolg hatten, so war doch das Thema der
Verteidigung der Christenheit grundsätzlich mit der Figur des Heiligen Georg und seiner

Fahne eng verknüpft.104

TjCc.clV jßfc!«fiiiiJic'c!y!4»ei fijim-1"5cccfhmü1lit*ni3<Sf fïtjTitirtl'trtltl

Österreichischer Bindenschild und Georgsfahne: Auf dem Turm des Baris (links) und des

Davids (rechts) verteidigt das Haus Habsburg das Christentum Hand in Hand mit dem Heiligen
Georg. Aus: Speculum Humante Salvationis. StiAMG Samen, Cod. membr. 8.

101 Wikipedia, Rangkronen.
102 Legenda Aurea, S. 300-306.
103 Legenda Aurea, S. 303.
104 Koller, St. Georgs-Ritterorden; Winkelbauer, Kaiser Maximilian, S. 524.

46



2. Ebene
Die zweite Ebene vereint Heilige, die zwar deutlich kleiner, aber mehrheitlich
als ganze Figuren zu sehen sind und sich zudem durch eine lebhaftere Farbigkeit

ausweisen. Zusammengefasst bilden sie eine Reihe, die das Fresko
horizontal von rechts unten nach links oben unterteilt. Es handelt sich hier um
Heilige und Selige, die in irgendeiner Weise eng mit dem Kloster Muri verbunden

sind. Den Anfang in dieser Reihe machen die schweizerischen
Benediktinerheiligen von Sankt Gallen und Einsiedeln, Gallus und Meinrad. Danach
kommen die beiden Kirchenväter Antonius und Augustinus. Sehr prominent
erkennen wir Carl Borromäus, danach erscheint Bernhard von Clairveaux, der

Ordensgründer der mit Muri befreundeten Zisterzienser-Abteien Wettingen
und St. Urban. Zentrale Plätze nehmen der Heilige Plazidus von Disentis und
der Murianer Abt Luitfried ein; Letztere wurde zwar nicht heiliggesprochen,
standen aber im Ruf eines heiligmässigen Lebens. Die beiden Märtyrer Stepha-
nus und Laurentius wurden als Altarfiguren in der Abtskapelle verehrt und
leiten über zum Ordensgründer Benedikt von Nursia und dem Murianer
Hausheiligen Martin von Tours. Im braunen Büssergewand ist am Bildrand auch
der in Muri hochgeehrte Bruder Klaus sichtbar.103 Papst Gregor schliesst diese

Reihe formal durch seinen Kreuzstab ab.

Diese Gruppe der Heiligen zweiter Priorität lassen sich auch die beiden
Murianer Katakombenheiligen Leontius und Benedikt zuordnen. Sie befinden
sich am Boden kniend ganz unten, nahe bei Ita und Radbot.

3. Ebene
Eine Fülle weiterer Heiligen bevölkert den Himmel. Eng beieinander, als

Brustbild gezeigt, sind sie manchmal durch ihre Attribute erkennbar. Alle
Heiligenfiguren haben ihre Blicke nach oben gewandt. Sie blicken entweder in
Richtung von Maria oder König David, die sie als Fürbitter anvisieren. Interessant

ist, dass Ita und Radbot sich nicht an Maria wenden, sondern ihre Blicke
auf König David lenken. Der König aus dem Hause Juda, dem Stammbaum

Jesu, scheint der adäquate Ansprechpartner für die Vertreter des Hauses Habsburg

zu sein.

105 Stab und Bussgürtel befanden sich ehemals im Kloster Muri und wurden vermutlich während

der Reformationswirren entwendet. Germann, Muri, S. 412.

47



Heilige, mit Muri verbunden: Links in rotem Bischofsornat Kloster- und Kirchenpatron Martin,

daneben im schwarzen Mönchshabit Benedikt von Nursia. Ganz auf der rechten Seite in
brauner Kutte Nikiaus von Flüe. Foto: Barbara Reif.

Die Inszenierung der Stiftergräber

Wenige Jahre nach der Fertigstellung der Renovationsarbeiten in Muri, im Juli
1701, ergab es sich, dass der österreichische Gesandt Graf Franz Ehrenreich
von Trauttmansdorff106 bei der Tagsatzung in Baden finanzielle Flilfe aus der

Eidgenossenschaft für den spanischen Erbfolgekrieg sammelte.107 Abt Plazidus
Zurlaubendud den Vertreter aus dem fernen Wien ein, nach Muri zu kommen.
Die Wirkung des neugebauten Klosters und der historischen Situation als erste

Grablege des Kaiserhauses blieb nicht aus. Graf Trauttmansdorff plante, das

solvente Kloster wieder mit dem Hause Habsburg in Verbindung zu bringen
und schlug eine Befürstung des Abts und seiner Konventualen vor.

Der Prozess wurde von Abt Plazidus Zurlauben äusserst subtil und
politisch korrekt gehandhabt. Mit dem Wissen, durch die Erhebung der
Klosterangehörigen in den Adelsstand in der Eidgenossenschaft nicht auf Begeisterung

zu stossen, verfolgte er das Unternehmen der Fürstung mit der nötigen
Zurückhaltung, aber dennoch zielstrebig.

106 Trautmansdorff (1662-1719) «war von 1701—1715 mit besonderen Vollmachten'ausgestatteter Bot¬

schafter dreier römisch-deutscher Kaiser — Veopold I., Joseph I. und Kar.l VI. - bei der Tagsat^ung in
Baden.» Stangl, Trauttmansdorff, S. 117.

107 Kiem, Muri II, S. 155.

48



Wichtig sind in diesem Zusammenhang die Ereignisse rund um die Feier, an
der am 26. März 1702 Graf Trauttmansdorff und die österreichischen Gesandten

Abt Plazidus Zurlauben die Fürstabtswürde verliehen.

Einige Tage davor, am 16. März 1702, wurden die Stiftergräber erstmals

geöffnet. Laut P. Martin Kiem wollte man von dem Vorhandensein der
Gebeine grössere Sicherheit haben, um sie dann dem österreichischen Gesandten

vorzuzeigen. Die Sitte der Graböffnungen war seit Ende des 15. Jahrhunderts
weit verbreitet. Allerdings handelte es sich zum einen mehr um «<wunderfit^>, um
eine Kuriositätenschau denn um eine solide, wissenschaftliche Aktion, die dann auch sorgfältig

dokumentiert worden wäre.» Zum andern «entwickelten die Herrscher (hier Abt
Plazidus Zurlauben) ein im allgemeinen Traditionsbewusstsein des Mittelalters wurzelndes

historisch dimensioniertes Eegitimationskonzeptfort.»108 Man stiess in den Gräbern
wirklich auf Gebeine, jedoch «ohne die Namen der in Frieden Ruhenden genau zu
wissen»'09 Es wurde aber, ohne Genaueres festzuhalten, zuversichtlich
angenommen, dass es sich um die erwarteten Skelette der Stifter Ita und Radbot
handle.

Eine authentische Schilderung des eigentlichen Festtages, dem 26. März,
gibt uns P. Jodok Stirnimann in seinem Tagebuch. Neben einer detaillierten

Angabe über den Ablauf des Festes schildert er, wie die Gräber der ersten Stifter

den Besuchern aus Wien präsentiert wurden. «Nach der Comedi hat man in der

stille den ersten stifftem greber eröffnet: wil herr ampasitor verlangt hat damit er sie auch

selber ersehe, möcht, mit denfilmasten seines comiths. den anderen thag darauf: hat manfür
sie ein solemne officium gehalten, mitfeierlicherAbsolution, der alle Gäste beiwohnten, auch

derRJoeinauer und der WettingerAbt. Alle hielten weiße Wachskerzen in den Händen.»110

Graf von Trauttmansdorff verspürte demnach selbst den Wunsch, die
Gräber zu sehen und zu ehren. Durch diese «wissenschaftliche» Sichtbarmachung

der weit in der Vergangenheit ruhenden Stiftung der Habsburger bot
sich die Möglichkeit, mehr Klarheit in den Stammbaum der Habsburgerdynastie

zu bringen. «Der Ort ist berühmt, das Klostergross undprachtvoll, die Kirchenzierden

kostbar, die Einkünfte bedeutend und dennoch ist der Name Muri in Wien an der Donau

kaum bekannt\»m Muri schien laut Graf von Trautmansdorff in Wien ein
weitgehend unbekannter Name zu sein und so bot sich die Gelegenheit, einen Beitrag

zur Herkunft und der Historie der Habsburger zu leisten. Jedenfalls wurde
Grafvon Trautmansdorff mit den wichtigsten Schriften, die das Kloster in den

108 Meier, Königsgrab., S. 30 f.
109 Kiem, Muri II, S. 159. Sowohl Kopp, Vindiciae, als auch Maier, Annalen I., S. 180—183,

gehen auf die Gräberfunde ein. Sie räumen jedoch ein, dass nicht abschliessend klar sei,

wer da begraben liege. Vergleiche Jahn, Stiftergräber, S. 6—8.

110 Stirniman, Tagebuch, S. 144.
111 Kiem, Muri II, S. 156.

49



vergangenen Jahren zur Aufarbeitung der eigenen Geschichte verfasst hat,
reichlich eingedeckt. Er besass drei Ausgaben der Murianer Klostergeschichte
«Origines Murensis Monasterii in Helvetia»,112 sowie zahlreiche Exemplare von
Tschudis «Origo et genealogia gloriosissimorum comitum de Habsburg,
monasterii Murensis Ord. S. Ben. in Helvetia fundatorum»,llj die in der zweiten
Auflage in Muri gedruckt wurden und Kaiser Leopold I. und Graf Franz
Ehrenreich von Trauttmansdorff gewidmet waren.114

Anlässlich der Öffnung der Gräber kann die Inszenierung des Oktogons
als Memorial für Ita und Radbot als vollendet angesehen werden. Der eminent
wichtige Anspruch auf das «gedechtnus» ist geleistet, indem die Gräber geöffnet

und verifiziert wurden und das Oktogon, nun für alle sichtbar, den Raum
als Begräbnisstätte ausweist. Das Deckenfresko schliesst die Würdigung von
Ita und Radbot ab, indem diese Stammeseltern stellvertretend für die ganze
Familie als Verteidiger des Christentums mit der Georgsfahne vor den

Allerheiligenhimmel treten dürfen. Die Murianer Konventualen sind durch das

Sichtbarmachen des Gründerpaares ihrer Verpflichtung nachgekommen und
ihre rechtliche und wirtschaftliche Situation kann als legitimiert betrachtet werden.

Zusammenfassende Würdigung
Normalerweise werden in den barocken Klosterkirchen der Gründungsheilige
als moralische Instanz und die Stifter als Verantwortliche für den Kirchenbau
an repräsentativer Stelle, meist in einem Deckenfresko, geehrt. Der Blick geht
zurück in die Vergangenheit. Es werden die historischen Wurzeln aufgezeigt,
die alle religiösen und weltlichen Machtansprüche der Klöster legitimieren.
Muri geht einen etwas anderen Weg.

Mit der bewussten und wohlüberlegten Wahl eines Oktogons wird der
Bück zuerst ebenfalls in die Vergangenheit gerichtet, das Kirchenschiff wird
zur Grabeskirche umfunktioniert und die Stiftergräber ins Zentrum gerückt.
Die Geschichte wird nicht in Bildern erzählt, sondern findet im Oktogon eine
architektonisch lesbare Umsetzung. Anlässlich der feierlichen Öffnung der
Gräber wird das Vorhandensein von Gebeinen sichtbar und die Gründungsgeschichte

der Acta Murensia bestätigt. Dadurch ist das Kloster legitimiert, den

Bogen zum Hause Habsburg zu schlagen.

112 Die Schrift beinhaltet erstmals die Acta Murensia, die von Nicolas-Claude Fabri de Peiresc
editiert und Abt Johann Jodok Singisen gewidmet wurde. Der Druck trägt den fiktiven
Erscheinungsort Spiremberg, 1618. Bretscher/Gamper, Editionsprojekt.

113 1651 in Konstanz erschienen.
114 Stangl, Trauttmansdorff, S. 130.

50



Das Oktogon hat nebenbei den grossen Vorteil, dass sich die Pilger, die sich
seit der Ankunft des Heiligen Leontius in Muri einfinden, in grösserer Freiheit
bewegen können. Ein Mittelschiff in den alten Dimensionen wäre für den Pil-
gerfluss beengend und unpraktisch gewesen.

Doch sehr bald über dem Boden ändert sich der Charakter des Oktogons.
Aus der Grabeskirche wird nach barockem Geschmack ein lichtdurchfluteter,
festlicher Raum.

Der erste Freskenzyklus schildert Wundertaten Christi. Der Blick verweilt
bei den Katakombenheiligen Leontius und Benedikt, die das derzeitige Alltagsleben

des Klosters stark prägen. Vor allem der seit rund 50 Jahren in Muri
beheimatete Heilige Leontius ist derart erfolgreich als Fürsprecher in allen Nöten,

dass zahlreiche Wallfahrer den Ort aufsuchen. Mit bis zu 30 beglaubigten
Wundertaten pro Jahr, die auf die Fürsprache von Leontius zurückgeführt werden,

ist Muri zu einem Pilgerzentrum geworden. Der Freskenzyklus nimmt das

Thema der Wundertaten auf und kennzeichnet die wunderwirkenden Fürsprecher

Leontius und Benedikt in der Nachfolge Christi.
Der zweite Freskenzyklus thematisiert die Verteidigung und Erweiterung

der Grenzen des christianisierten Gebietes. Alle Missionare waren unter Einsatz

ihres Lebens an den Grenzen der Christenheit tätig. Durch ihr Wirken
kann der «ungläubige» Feind stets in Schranken gewiesen oder bekehrt werden.
Auch dieser Zyklus wendet sich nicht der Vergangenheit zu. Aktuell wird das

Programm nach der Belagerung von Wien durch die Osmanen (1683) und
während des grossen Türkenkrieges (ab 1684) konzipiert. In den 90er Jahren
des 17. Jahrhunderts ist der Erfolg der Heiligen Liga unumstösslich und das

Haus Habsburg darf sich rühmen, massgeblich am Erfolg beteiligt gewesen zu
sein.

Die Verbindung zu den Rettern der Christenheit wird im Deckenfresko
gemacht, indem das Gründerpaar Ita und Radbot mit der Georgsfahne in den
Kreis der Heiligen tritt. Diese Fahne, die einzige, unter der sich jemals die
verschiedenen christlichen Nationen geeint und gemeinsam gegen einen «heidnischen»

Feind gestritten haben, verweist direkt auf das zeitpolitische Geschehen.

Ita und Radbot werden als Gründerpaar des mächtigsten Herrscherhauses

Europas gewürdigt, das in dieser Auseinandersetzung neben dem Papst eine

führende Rolle innehat. Ins Kloster Muri führen demnach die wichtigen Wurzeln

der im fernen Wien residierenden Habsburger.
Das Oktogon verweist auf die Gründung durch Ita und Radbot, es führt

zurück zu den Wurzeln der Vergangenheit ins Jahr 1027 und zur Legitimation
seiner Existenz. Die Freskenzyklen allerdings knüpfen an die aktuellen politi-

51



sehen Ereignisse an und rücken das Kloster Muri in einen über die Eidgenossenschaft

hinweg weisenden Dunstkreis der mächtigen Dynastie der Habsburger.

Habsburger Epitaph in der Klosterkirche Muri. Radbot und Ita in barocken Gewändern.. 1750,

von Matthäus Baisch. Foto: Martin Allemann

52


	Zum ewigen "gedechtnus" der Stifter : das Oktogon als Ort der Erinnerung und politischer Bekenntnisse

