
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 85 (2018)

Artikel: Der auf Erden Wunder-würkende Leontius : die Wundertaten des
Heiligen Leontius von Muri

Autor: Reif, Barbara / Schmid, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*Ùteum iüii

OuQ»
QŒRA,

QII/LBLO EÜCJÖ

ETIESXEffiiEr
ETM^ORAHO-
BJJM EfiCIETL

SlvCOttU
JtHtbnM

l*u vtmxwit m
étéiie i^matu La, &thw,,£Îa»ikttùû

Sj&uupJtuti txigui i>t

SAKCIHB 'LjffjTlXjg OHA. TR<> HORTS

Swuyn cupito i)ne &,R£in)q-
a-c #xmjM•Monaß.etuM^
fXSMSiS Orbi-nis 5-cP.

tJipo-Mt-Glaii D^^p^ÈUn.
gtodtetaÇ$»H>ilejj etc.tucnar, I

fluvùmibm, Jltvétvtuïis exi-
ttmscu clairîMvmis3)3)iï.31.

DecANOj SffB£KIOKL1
S&Motrij tmAûumi/tatvivs

p^PIT-U X/I eei*1>iTwtt

QjjvvbjQedUa-ti
JÜ&n&u-s Ioeolru.i

JJtättnjpevqev %
ciStff

dSïutàtth«Qmmi vident,
GUÜ0DI Al£_
BnLANT.Lt, _
TRfliSt MDN"_
HANTUR SKE-
IBTAtrtaiJNTT
TVfapcnit rat-
.itiRßt!NT.Ä>&.,u

~!P. XS^bncbA.jc .WISH

StoilîS livurftm im
Intjewiâà! mnèd

mièïK&âJt'
ttt

ianu ,uti>d
teJ6g«iJleiwt^«KtLjeilet A-t-

Abbildung 1:

«Der auf Erden Wunder-würkende Leontius». Kupferstich von Franz Xaver Schönbächler,
Einsiedeln, gedruckt von Beat Jakob Hiltensperger, Zug, 1744. Das Devotionalbild für die

Wallfahrt erschien drei Jahre vor der Hundertjahrfeier der Übetragung der Reliquien. Die
16 Bilder lehnen sich eng an die Kapitelüberschriften der «Gedeonischen Wunderfackel», die

bereits 1707 erschienen war.

6



Der auf Erden Wunder-würkende Leontius

Die Wundertaten des Heiligen Leontius von Muri

Barbara Reif und Anton Schmid

Im Museum Kloster Muri hängt ein Stich, der den Katakombenheiligen Leontius

vor der Fassade der Klosterkirche in Muri zeigt.1 Das Devotionalbild ist
1744 in Vorbereitung auf die Zentenarfeier2 des Heiligen Leontius entstanden,
drei Jahre, bevor diese in aller Feierlichkeit begangen wurde.

Rund um das Mittelbild mit
Leontius werden in 16 Feldern
Szenen gezeigt und beschrieben,
die über sein wundertätiges
Wirkungsfeld Auskunft geben. In
Bild und Wort wird darauf
hingewiesen, in welchen Belangen der

Heilige Leontius angesprochen
werden kann und in welchem
Rahmen man mit seiner Hilfe
rechnen kann. Eines der Bilder
thematisiert die Translatio des

Heiligen. Zwei andere verweisen
auf Krieg und Katastrophen wie
Feuer und Unwetter. Alle übrigen
Bilder schildern Probleme der
Gesundheit. Die Sorgen um die

körperliche Verfassung ist das

Hauptanliegen, mit dem der Heilige

Leontius konfrontiert wor- Abbildung 2:

den ist und hat Muri zu einem der Leontius-Figur am Leontiusaltar der Klosterkirche,
bedeutenden Wallfahrtsorte der vermutlich von Johann Baptist Wickart, Zug, um

Eidgenossenschaft gemacht.
1648' Foto: I<Qoster Muri"Gries-

1 Siehe Abildung 1. Amschwand, Ansichten, S. 54.
2 Eine Darstellung gibt Rohner, Centenarium.

7



Diese Wundertaten geben vielfältige Informationen. Krankheiten und Unfälle,
Besessenheit und unerfüllte Wünsche, alle Anliegen wurden dem Heiligen Le-
ontius vorgetragen. Daraus ergibt sich ein spannendes Bild von Menschen und
ihrer Arbeit, Familie, sozialen Struktur und ihrem Glauben.

Während gut 50 Jahren entstand
in der Zeit von 1647-1700 eine

Sammlung von Wundertaten,
die uns einen informativen
Einblick in das Wirken des Muria-
ner Thaumaturgen'' liefert.
Diese schöne Mirakelsammlung
wurde 1700 publiziert und
verbreitet. Die «Gedeonische
Wunderfackel»4 zeichnet Wunder
auf, die beglaubigt und von
kirchlicher Instanz abgesegnet
wurden. Sie dient für die vorliegende

Arbeit als wichtigste
Quelle.

Die Illustrationen des

erwähnten Stichs (Abb. 1) sind
mit Titeln versehen, die sich eng
an jene der Kapitel in der «Ge-
deonischen Wunderfackel»
anlehnen. Man darf den Stich

©riKonffcfc

£M>o>fj£afcf
«uff rin mmti HitsihtM

Cangforrcürütym
8«ufl<n çmu

LEO NTIO;O* 10:

SEarÇaffirfg » en& rrrtPt Œafafluna
term Dilfdltifl'Wib bmübrtm fflliratfUn/ mit

iMldjinNTosiiMriOdtlj» »reflt

£.Hîm\)t LEONTIUS
©mi Der trfieii t <tn Der 3?6<r6rto#
flunfl'f«iiw< alitrftulisfltn fcifci uon JXomauS

m Ntf leblitt}«

(Boffff. jgaufi Jf9urt)/
Stall® von fen 3a6r S5rt|ii .647.
big auff 04«

I" •O'lli wi irojlMsSja

äug 0« " - •

gd)m Wisstfjlrinht
sa;ïa — »»fr olk eion<

itMj (<v<btef.

säSSÄÄZ
riM»

enmittiiiSuB/ tit3ohn CMI

Abbildung 3:

Titelblatt der Gedeonische Wunder-Fackel von
P. Mauritius Pfleger. 1706 von Johann Carl Roos in
Zug gedruckt. Die Titelvignette wurden von Heinrich

Stöckly, Zug, gestochen. Siehe auch Abb. 22.

Foto: Kloster Muri-Gries.

demnach im Zusammenhang mit der «Gedeonischen Wunderfackel» sehen.

Beide sind Werke, die den Ruf des «Wunder-würckenden Heiligen» weit über
die Grenzen des Freiamts tragen sollten.

3 Griechisch für «Wundertäter».
4 «Gedeonische Wunder-Fackel. Auffein newes entyiindt In demglonvürdigen Heiligen Blut-Zeugen Christi

LEONTIO; Das ist: Wahrhaftig- und treive Verfassung deren vielfältig- und bewährten Miracklen, mit
welchen der ivunderthätige grosse H. Martyr LEONTIUS Von der ersten Zeit an der Überbringung
seines allerheiligsten Leibs von Rom auss in das lobliche Gotts-Haus Mury, Nemlich von dem Jahr Christi
1647 biss auff das siebenhunderte Jahr, gleich wie ein anderer Gedeon syu Hilfund Trost, Schuf und
Schirm der wahren Israeliten und Christgläubigen wider alle Glaubens-Feind auss seinem jnnerhalb der

Mauren dess so genannten Benedictinischen Gotts-Hauses Mury bestellten Feld Läger und erwöhlten

gnadenreichen Ruhestattglorwürdig leuchtet. Alles aus Original-Briefen und ausgehendsten Gelübd-Tafelen
trewlich aussge^ogen. Von einem gemeldten Gotts-Hauses einverleibten Priestern. Getruckt yu Zug bey

Johann Carl Rowr. 1706», verfasst von P. Mauritius Pfleger [*11. Juni 1641, aus Luzern;
Profess 1658; f 12. April 1716].

8



Wundertätiger Leontius von Muri

Die differenziertesten Angaben über
den Heiligen Leontius liefert uns ein
Bericht aus dem Jahre 1649. Damals
wurde Maria Barbara Villiger aus Zug
vom Exorzisten Sigismund Bieler,5

einem Pater aus Einsiedeln, von Dämonen

befreit.6 Während des Exorzismus

hat er Maria Barbara Villliger
über Familie, Leben und Tod des

Einsiedler Märtyrers Dionysius ausgefragt.

Der Geist, welcher durch sie

sprach, gab, nebst der Lebensumstände

des Dionysius, ebenfalls
Auskunft über den Heiligen Leontius, der
ihren Angaben gemäss der Bruder des

Heiligen Dionysius war. Adelig von
Geschlecht sei er. Der Vater heisse Ja-
comettes Oxolon, die Mutter Salome
Sana. Dionysius sei Scherer gewesen,
Leontius aber Doktor der Arznei.
Beide hätten den Beruf aber nur als

freie Kunst erlernt und ihn unentgeltlich

bei armen, gefangenen Christen
angewandt. Leontius sei mit 40 Jahren
von den Kaisern Diokletian und
Maximian gefangen genommen, während

zweier Tage grausam gefoltert,
mit Ruten geschlagen und im Feuer

geröstet worden.
Abbildung 4:

Leontiusfigur von Michael Wickart, um 1650,

aus der ersten Leontiuskapelle.
Foto: Nationalmuseum.

5 Bieler, Sigismund in: Professbuch Einsiedeln.
6 Eine Zusammenfassung der Ereignisse, Muri betreffend, gab der apostolische Notar, P.

Meinrad Brenzer, im Auftrag des Einsiedler Fürstabts Gregor Müller in einem Schreiben

vom 6.1.1732 an Muri. KGAM, Nr. 9.1.8.01. Transkription und Übersetzung von Bruno
Marti, Abtwil.

9



Dieser Geschichte trauten die

Bollandisten, die als katholische

Arbeitsgruppe für die Rechtmässigkeit

der Heiligenviten zuständig

waren, nicht und selbst in
Muri wurde sie vom Verfasser des

«Geistlichen Blumenkränzleins»
1760 nur zweifelnd wiedergegeben.7

Doch die Auswirkungen
blieben nicht aus. Leontius galt
fürderhin als kompetenter Heiliger

in Sachen Gesundheit. Die
Vita wurde schliesslich 1696/
1697 von Giorgioli bei der
Ausmalung der Leontiuskapelle
verwendet und zeigt an prominentem

Ort in der Klosterkirche, wie
er nach all den Folterungen durch
das Schwert stirbt. Und wenn bei
Gottesdiensten und Prozessionen
die Leontius-Lieder gesungen
wurden, blieb die Vita lebendig.8

Gesicherte Fakten liegen hingegen kaum vor. Wir wissen, dass Muri sich nicht
um einen Katakombenheiligen bemüht hat, sondern, dass der Luzerner
Gardehauptmann in Rom, Johann Rudolph Pfyffer, aus eigenem Antrieb 1647 drei
Gebeine von Rom in die Schweiz bringen Hess. Diese waren für die drei
Benediktinerklöster Muri, Rheinau und Säckingen bestimmt.9 Überbracht wurden
sie am 27. Juni 1647 von Johann Ulrich Rieger, dem apostohschen Notar und
Pfarrer von Jestetten. Der damaüge Abt von Muri, Dominikus Tschudi, nahm
den KatakombenheiHgen Leontius sehr gerne in Empfang, Hess seine Gebeine
herrichten und baute ihm für 3552 Gulden eine KapeHe.10 Muri kam so sehr

7 Blumenkränzlein, S. 18.
8 Blumenkränzlein: Drey schöne geistliche Lieder, S. 32.
9 Basilius für das. Kloster Rheinau, Leontius für Muri und Lucina für Säckingen.
10 Kiem, Muri II, S. 29. Leontius gilt als der teuerste Katakombenheilige. Tschudi bezahlte

für seine Vermitdung 1360 Gulden.

Abbildung 5:

Martyrium Leontius. Deckengemälde von
Francesco Antonio Giorgioli, 1696/1697 in der

Leontiuskapelle der Klosterkirche Muri.
Foto: Barbara Reif.

10



früh in den Besitz eines Katakombenheiligen.11 Die Translation am 15.
September 1647 fand nicht nur bei der Freiämter Bevölkerung grosses Interesse;
auch aus den angrenzenden Gebieten strömten die Leute nach Muri, um den

neuen Heiligen willkommen zu heissen.12

Die Verehrung des Heiligen setzte sehr schnell ein. Möglicherweise wurde
sie durch den Umstand begünstigt, dass der Heilige für die Kirchgänger
geschmückt und geziert auf einem
1648 eigens für ihn errichteten Altar

aufgestellt wurde und nicht,
wie zu dieser frühen Zeit an
andern Orten üblich, in der Sakristei
verschwand.13 Damit, dass Abt
Dominik Tschudi die dem Heiligen

geweihte Kapelle errichten
Hess14 und sie als Begräbniskapelle
für sich beanspruchte, unterstrich
er seinen Willen und den des

Konvents, die Verehrung des

neugewonnenen Heiligen nach Kräften
zu unterstützen und auch die
Wallfahrt zu begünstigen.15

Blutgefäss und Palmwedel
Nachdem am 31. Mai 1578 in Rom die Priscilla-Katakomben entdeckt worden

waren, breitete sich eine wahre Begeisterungswelle für die römischen Grabstätten

aus und die Katakomben wurden systematisch durchwühlt und geplündet.
Da zu der Zeit kein Zweifel daran bestand, dass die Gebeine, die zu Tausenden
entdeckt wurden, als Gebeine von Märtyrern zu identifizieren seien, wurden

11 Der erste Katakombenheilige kam 1623 nach Luzern ins Franziskanerkloster. Als erste Be¬

nediktinerabtei erhielt St. Gallen 1643 den heiligen Honoratius.
12 Achermann, Katakombenheilige, S. 45 und 120.
13 In St. Gallen, Rheinau, Fahr, Stans, Zug und Einsiedeln wurden die Gebeine nicht gefasst

und nur an den Festtagen der Heiligen und in der darauffolgenden Woche ausgestellt.
Achermann, Katakombenheilige, S. 97, Anm. 97.

14 Die Kapelle war an die Klosterkirche angebaut. Kiem, Muri II, S. 29. Sie diente den nach¬

folgenden Äbten Tschudi, Honegger, von Waldkirch, Summerer und Troger von 1654—

1684 als Begräbniskapelle. Amschwand, Begräbnisstätten, Nr. 38-42.
15 Achermann, Katakombenheilige, S. 98.

Abbildung 6:

Gefasste Leontius-Reliquie in der Klosterkirche
Muri, Leontiuskapelle. Schrein von Georg

Schalch, Schaffhausen, 1747.

Foto: Kloster Muri-Gries.

11



diese Gräberfelder zu einem wahren Reliquienschatz.16 Aus dieser schier
unversiegbaren Quelle von Bestatteten ergoss sich nach der Jahrhundertwende
ein unglaublicher Strom von Translationen sogenannter Katakombenheiliger
in die Schweiz und das benachbarte Ausland.17

Gegenstand intensiver Diskussionen waren die Erkennungsmerkmale der

Märtyrergräber, die «signa martyrii.»18 Im Gespräch waren Palmzweige,
Grabinschriften, Ollampen und das sogenannte Blutgefäss.19 Eine oder mehrere
Beigaben unterstrichen die Legitimation eines Märtyrergrabes. Für Leontius wurden

in der Authentik von 1647 keine Beigaben genannt. Wären solche vorhanden

gewesen, hätte man sie wohl erwähnt. Wenn also bei der Zentenarfeier

plötzlich eine Grabinschrift, eine Lampe und ein Blutgefäss auftauchten,20 so
darf man skeptisch sein. Fakt ist, dass die Beigaben in fast allen bildlichen
Darstellungen erscheinen, dass sie den Dargestellten als Märtyrer identifizieren und
dass seine Echtheit lange Zeit gemeinhin nicht in Frage gestellt wurde.21

Heiliger Leontius in Mission
Im Laufe des Mittelalters gerieten die Katakomben in Rom zunehmend in
Vergessenheit. Die Auffindung einer noch unbekannten Katakombe, nur wenige
Jahre nach dem Konzil von Trient, war hoch willkommen und wurde wie ein
«achtes Weltwunder»22 gefeiert. Man sah in diesen römischen Gräberfeldern
eine Bestätigung der katholischen Lehre, ein «signa authentica», die ihre Echtheit

bestätigte. All die unzähligen Märtyrer, die für ihren Glauben gestorben
waren, legten Zeugnis ab für die unumstösslichen Wahrheiten der katholischen
Glaubenslehre. Was von den Protestanten angefochten wurde, das konnte

16 Herklotz, Bosio, S. 93; Schnyder, Reliquien, S. 135.
17 «Und gwar in solchergrossen Anzahl \ dass bald kein Closter \ und kein Gottes-Hauss \ kein Statt

%u betretten | welche sich nicht mit einem oder mehreren dergleichen kostbaren Schätzen [Katakombenheilige]

begäbet ^iiseyn erfreue.» Zurlauben, Predigten, S. 134.
18 Baumann, Wallfahrt, S. 33.
19 Diese Glas- oder Tongefässe enthielten kein Blut, sondern Duftstoffe. Herklotz, Bosio,

S. 93.
20 Baumann, Wallfahrt, S. 33.
21 Es gab nur sehr wenige Stimmen, die das Märtyrertum der Katakombenheiligen in Frage

stellten. Mabillon (1632—1707), der gelehrte Benediktinermönch und Historiker, war einer
der wenigen (Badea, Geschichte, S. 395; Achermann, Katakombenheilige, S. 14 ff.). Er
weilte vom 22.-26. Juli 1683 zu Gast in Muri und schloss Freundschaft mit Plazidus
Zurlauben. Der Briefwechsel, der daraus resultierte, hätte Zurlauben sensibilisieren können. -
Die neu zu diesem Zweck gegründete Kongregation der Ablässe und Reliquien wachte
über die Bergung und systematische Erfassung der Gebeine. Schnyder, Reliquien, S. 136.

22 Polonyi, Katakombenheilige, S. 251.

12



durch die Märtyrer in den Gräberfeldern eindrücklich widerlegt werden.23

Diese Gebeine, die in der Folge als Katakombenheiligen den Weg in unser
Gebiet fanden, wurden von einer sensibilisierten Gesellschaft empfangen.
Europa stand zur Zeit der Auffindung und Translation des Heiligen Leontius,24

1647, kurz vor Ende des Dreissigjährigen Krieges, und auch in der Eidgenossenschaft

waren die Spannungen zwischen Reformierten und Katholiken stets
präsent.25

Im Dunstkreis der Luzerner Jesuiten hatte sich auch die nachtridentini-
sche Frömmigkeit der Murianer Mönchsgemeinschaft verändert. Abt Johann
Jodok Singisen hatte während seiner Amtszeit von 1597—1644 den Grundstein
für eine neue, die Zeichen der Zeit
erkennende, Glaubenspraxis gelegt.

Durchdrungen von tiefer Gläubigkeit

zelebrierte man die neu definierten

religiösen Inhalte mit Gefühl,
Dramatik und neuen Aktivitäten.
Der eidgenössische Protestantismus
hatte diesem «Fest der Sinne» nur
gerade das Wort entgegen zu setzen. In
Muri dagegen gab es mit dem neuen
Katakombenheiligen Feste,
spannende Legenden, Inszenierung von
Theaterstücken, Musik und eben
nicht zuletzt auch Wunder. All dies

muss die Bevölkerung gefühlsmässig
in ihren Bann gezogen und sie in
ihrer Treue zum alten Glauben bestätigt

haben.

Der Ruf eilt voraus
Wenn Abt Plazidus Zurlauben im
Eingang zu seiner «Lob- und
Ehrenpredigt» für das Fest des Heiligen
Leontius ausgiebig auf die glückliche
Situation der Eidgenossenschaft einging, dann tat er dies im Rückblick und mit

Abbildung 7:

Leontius mit Blutgefäss, Palmwedel und Öl¬

lampe. Im Hintergrund die romanische
Klosterkirche.

Kupferstich von Bartholomeo Kilian, 1680.

Foto: Kloster Muri-Gries.

23 Ebd., S. 251.
24 Der Heilige Leontius soll aus den Callixtus-Katakomben stammen. Baumann, Wallfahrt,

S. 26.
25 Erster Villmergerkrieg 1656; Zweiter Villmergerkrieg 1712.

13



dem Wissen, dass man von Kriegswirren weitgehend verschont geblieben
war.26 Er war sich aber der politischen Lage sehr wohl bewusst, war das Kloster
doch in den siebziger Jahren des 17. Jahrhunderts wieder mit katholischen
Exulanten überfüllt, die vorwiegend aus dem elsässischen und süddeutschen
Raum stammten2'.

Interessanterweise sprach Zurlauben
sich und seinen Landsleuten jede
Eigenleistung an diesem Zustand gänzlich

ab. Dieser glückliche Umstand des

andauernden Friedens hielt er als das

alleinige Verdienst der sukzessive ins
Land geholten Katakombenheiligen.
«Und ist diese meines Erachtens kein andere

als die eiferige Verehrung derer HH Märtyrer

und Blut-Zeugen Christi welcher heilige

Eeiber von etivelchen Jahren hero insonderheit

in gegenwärtigem laufenden Saeculo, von un-
terschidlichen Päpsten auss denen Romanischen

Freythöffen erhoben und in unser liebes

Vatter-Eand überbracht worden; Und gwar
in solcher grossen Anzahl dass bald kein

Closter <& kein Gottes-Hauss kein Statt yu
betretten welche sich nicht mit einem oder

mehreren dergleichen kostbaren Schätzen begäbet

guseyn erfreue [...] Diese heilige Märtyrer

Abbildung 8: seynd diejenige welche unser lieb-werthes Vat-
Leontius auf einem Gremiale, Nadelmalerei, ter-Uand in einen so erwünschten Glücks-
um 1700. Stand erhalten.»29,
Foto: Kloster Muri-Gries. Nach Achermann befanden sich
bis zum Druck der «Lob- und Ehrenpredigten», 1691, nicht weniger als 94

Katakombenheilige auf eidgenössischem Boden.29

26 «Glück ytc 0 Edles Schweiger-Land! Glück gu O freye Eidgenossenschaft! Glück gu 0 Lieb-werthes

Vatter-Land! Dein Ruhm istgross dein Wohlfahrt erspriesslich dein Freyheit kostbar. Du befindest dich

in dem glücklichen Stand des Fridens in deme bald gantg Europa dem grimmigen Gewalt der wütenden

Bellonae underwofen» Zurlauben, Predigten, S. 133.
27 1663—1664: Türkenkrieg; 1672—1679: Holländischer Krieg; 1688—1697: Pfälzischer Erbfol¬

gekrieg. Korrespondenz darüber im StiAMG Samen.
28 Zurlauben, Predigten, S.134.
29 Achermann, Katakombenheilige, S. 300 ff.

14



Politische Propaganda
Im Ersten Villmergerkrieg, 1656,30 nur wenige Jahre nach der Translation, stellten

die Freiämter neben den Luzernern ein eigenes Bataillon. Trotz grosser
zahlenmässiger Unterlegenheit31

konnten die Katholiken

den Sieg für sich verbuchen.

Erklärt wurde dieser
überraschende Sieg durch
das feste Vertrauen, das sie

auf die Hilfe Gottes und die
Fürbitte des Heiligen Leon-
tius gesetzt hatten. Vorgängig

zu den Kriegshandlungen
hatten die Freiämter ihre

Waffen mit den Reliquien
des Heiligen gesegnet.
Entscheidend sei aber wohl eine

Erscheinung des Heiligen
Leontius gewesen, die von
vielen gesehen wurde und
eine grosse Verwirrung beim Gegner ausgelöst habe. Der Sieg wurde dem
Heiligen Leontius zugeschrieben, dessen Reliquien zu der Zeit zwar in Luzern in
Sicherheit lagen, am 17. Februar aber nach Muri zurückgebracht und in einem

grossen Dankgottesdienst verehrt wurden.

Abbildung 10: Erster Villmergerkrieg, 1656. Foto: Wikimedia.

30 Zum Kriegsverlauf: Pfleger, Wunderfackel, Appendix S. 4.
31 Pfleger, Wunderfackel, S. 493, spricht von 14'000 Feinden gegenüber 4000 Katholiken.

Abbildung 9:

Moralische Lob und Ehren-Predigten. Von Plazidus

Zurlauben, gedmckt von Heinrich Ludwig Muos in Zug,
1691. Die Titelvignette schufJacob Kolin.

Foto: Museum Kloster Muri.

15



Der Klosterchronist Anselm Weissenbach schildert diese Episode in seinen

Annalen zum Jahre 1656 ebenfalls:32 «Aber die katholischen Soldaten, die kur\ vorher

in Villmergen tapfer gekämpft hatten, wollten von Muri nicht weg und nach Hause

marschieren, bevor sie dem heiligen Heontius (aufdessen Hilfe sie in diesem Krieg sehr vertraut

hatten) mit einer eigenen und öffentlichen Dankesfeier die Referenz erwiesen hatten. In
Anbetracht ihrer grossen Frömmigkeit hat der Abt nach gründlicher Abwägung den Auftrag
erteilt, die geweihten Reliquien des wundertätigen Patrons aus Ludern wieder zurück %u

holen, und dies hat er den Anführern der Truppe sofort mitgeteilt. Diese haben am 17.

Februar in einem sehrfeierlichen militärischen Geleit den Reliquienschrein, der von grossem

Jubel begrüsst wurde, in einer wohlgeordneten und andächtigen Prozession in seine ihm eigens

geweihte Kapelle wieder einbegleitetaP

Dieser Einstand des Heiligen als Hüter
und Beschützer der katholischen Orte
war beeindruckend und fand vielseitige

Beachtung. Vor allem aber
sicherte er Leontius den Ruf des streitbaren

Kämpfers in Glaubenssachen.
Damit wird an eine sehr alte Tradition
angeknüpft, die im Christentum auf
Kaiser Konstantin zurückgeht. «In
diesem Zeichen (Kreuz) wirst du siegen» hat
ihm Christus am Vorabend vor der
Schlacht an der Milvischen Brücke 312
im Traum versprochen. Dadurch ist
das Kreuz zum Siegeszeichen geworden

und die Heiligen konnten als

Interessenvertreter der politischen Macht
eingesetzt werden. Auch Kaiser und
Könige des Mittalalters haben für den

Sieg gerne auf ihre Stadtheiligen
vertraut. Mit Prozessionen, Fasten und
Gebeten versuchte man die Heiligen
milde zu stimmen, damit sie durch ihre

Abbildung 11:

Leontius als Krieger in Rüstung. Fürbitte den Sieg begünstigen.
Lithographie von M. Spillmann, Zug.
Foto: Kloster Müri-Gries.

32 Weissenbach, Annales, S. 717.
33 Übersetzung von Bruno Marti, Abtwil.
34 Schreiner, Zeichen, S. 14.

16



Religiöse Medizin
Die Lehre, dass Krankheit als Folge und Strafe von Sünde anzusehen sei, war
schon von Ambrosius von Mailand (339—397) erörtert worden35 und entwickelte

sich zu einer eigentlichen «Krankheitstheologie». Der sündige Mensch
wurde gemäss dieser zur Strafe mit Krankheit geschlagen und Voraussetzung
zur Genesung war die Läuterung seiner Seele.

Beichte als Heilungsansatz
Der Weg aus dem Zustand der Sünde führte grundsätzlich über den Glauben,
die Busse und den Empfang der Kommunion. Diese waren die Voraussetzungen

auf dem Weg der Genesung.36

Lesen wir in der Bibel die Wunderheilungen nach, dann fällt auf, wie oft
sie mit dem Zusatz «Dein Glaube hat dich gerettet» kommentiert werden.37

Auch von der Sünde, die mit der Heilung ebenfalls vergeben wird, ist die
Rede.38 Busse und Vergebung der Sünde spielten bei Fragen der körperlichen
und geistigen Gesundheit für den Menschen des Mittelalters und der frühen
Neuzeit eine entscheidende Rolle.

Das Tridentinum ordnete in seinen Erlassen zur Beichte und Eucharistie
die kirchlichen Sakramente neu. Ein grosses Gewicht wurde nun auf die

Beichte gelegt. Vor allem die Jesuiten und die Kapuziner kümmerten sich als

Beichtväter um das Seelenheil der Menschen, aber auch in Muri war man sich

diesbezüglich der Verantwortung gegenüber den Wallfahrern bewusst39.

Offensichtlich fand die Bevölkerung Gefallen an der neuen Zwiesprache mit den

Geistlichen als Beichtväter. Die Beichte wurde gut akzeptiert und im
Zusammenhang mit Wallfahrten intensiv praktiziert. Es wird berichtet, dass anlässlich
der Zentenarfeier der Translatio des Heiligen Leontius 6000 Gläubige die

Gelegenheit wahrnahmen, ihre Beichte abzulegen.40

In der «Gedeonischefn] Wunderfackel» erfahren wir nur ausnahmsweise

wenn gebeichtet wurde. Es ist aber anzunehmen, dass die Beichte zum festen
Bestandteil der Wallfahrt gehörte und darum nicht unbedingt einer Erwähnung
wert war, so zum Beispiel im Mirakel 17.5.: Johan Keyser aus Wangen konnte
erst von seinem Höllengeist befreit werden, nachdem er in Muri die Beichte

35 Trüb, Heilige, S. 14.
30 Ebd., S. 14.
37 Bibel, Matthäus, 5.34; 10.52; Matthäus, 9.22; Lukas, 8.48; 7.50; 17.19; 18.42.
38 Bibel, Matthäus, 9.2.
39 «Den Pilgern, deren Zahl gtim Grabe des Heiligen sich stets vermehrte, hot er [Gerold I. Haimb]

Gelegenheit, ihre Beichten ablegen y# können.» Kiem, Muri II, S. 190.
40 Ebd.

17



abgelegt und das Sakrament empfangen hatte. «Wie säuberer das Geschirrje tauglicher

ist es %u dem Gebrauch ein von allem Rost und Wuost der Sünden Krafft der H.
Sacramenten s^uvorgesäubertes Geschirr des Gewissens ist umb so vil tauglicher der Gnad
Gottes und seiner Heiligen gu gemessen als säuberer und reiner es ist [...] vor allem reinigte

er an disem gnadenreichen Orth sein Gewissen durch ein rechtmässige abgelegte Beicht und

Niessung dess hochwürdigen Sacraments dess Altars wurde demnach der einwohnende

Höllen-Gast mit dergewohnlichen Beschwörung angegrijjen.»n

Medizinischer Pluralismus
Die medizinische Versorgung in Muri war in der Zeit um 1700 nicht schlecht.
Bonaventura Suter (1654—1730), ein Murianer Barbier und Wundarzt, kam
1686 nach langer Ausbildung und Wanderschaft wieder nach Hause und
versorgte nicht nur den Konvent, sondern auch die Bevölkerung mit seinen
medizinischen Kenntnissen.42 Ergänzt wurde diese Dienstleistung mit der von
kenntnisreichen Mönchen betriebenen Klosterapotheke, die auch der
Bevölkerung offenstand.

Diese gesundheitliche Versorgung auf
dem Lande wurde in gewissen Städten,
z. B. Luzern oder Zug, durch akademisch

ausgebildete Amtsärzte ergänzt,
die ebenfalls ihre Dienste anboten.43

Das Angebot an medizinischem
Personal wurde zuverlässig konsultiert.
Aber auch das Angebot der Kirche,
durch Erleichterung bei der Beichte
und mit den Sakramenten der Eucharistie

und Krankensalbung zur Genesung

zu gelangen, wurde dankbar
angenommen. Dieser medizinische Pluralismus44

war Realität und wurde ohne
Bedenken nebeneinander in Anspruch
genommen. Dabei scheint der Gang zu
den Ärzten, Badern oder Scherern aber
doch naheliegender gewesen zu sein.

Abbildung 12:

Reiseapotheke von Abt Johann Jodok Singisen,

1622. Heute im Museum Kloster Muri.
Foto: Kanton Aargau.

41 Pfleger, Wunderfackel, S. 384 f.
42 Welti, Suter, S. 92 und Michel, Bader, ab S. 242, erklären die Unterschiede der verschiede¬

nen Berufsgruppen, ebenso Durrer, Votivbrauchtum, S. 18.
43 Durrer, Votivbrauchtum, S. 18.
44 Hersche, Musse, S. 835; Zwyssig, Willen, S. 243.

18



So gibt es bei einem Grossteil der Mirakelberichte das Zeugnis erfolgloser
medizinischer Einsätze und Bemühungen. Diese stereotypen medizinischen
Versuche gipfelten immer dann, wenn der Erfolg sich nicht einstellen wollte, in
die Zuflucht zum Heiligen Leontius.

Auch die «Gedeonische Wunderfackel» erzählt in knapp der Hälfte aller
Wunderberichte (144 von 319) davon, dass «natürliche Mittel», von Scherern
und Balbierern verabreicht, nicht geholfen hatten. Dieser Prozentsatz scheint
eher gering, doch ist zu bedenken, dass weder bei Unglücksfällen noch
Katastrophen eine medizinische Vorgeschichte möglich ist. So bestätigt sich das

Bild, dass Hilfe normalerweise zuerst beim vorhandenen medizinischen Angebot

gesucht wurde. Wenn dieses keinen Nutzen brachte, dann strahlten die
Wundertaten des Heiligen Leontius umso heller.

Einen schönen Einblick in diese

Problematik erlaubt uns das Beispiel
aus dem Apendix 3.45 Hier weilt ein
«uncatholischer Spötter mit eywinglianischem

Geistgeschäftehalber imAdler %u Muri und
meint: Es vermöchten die Gebeyn Eeontii
nicht mehr als die Gebeyn eines verreckten

Esels oder eines andern unvernünfftigen
Thiers.» Auf dem Heimweg trifft ihn
die Strafe Gottes und er bricht sich das

Bein. Man bringt den Verunglückten
zu Meister Johan Ludwig Suter, dem
Vater des berühmten Bonaventura,
welcher sich nach Kräften um das

Bein bemüht. Anstatt zu heilen, wird
das Bein jedoch vom Brand erfasst.

Dies versteht Suter als Strafe Gottes
gegenüber dem Lästerer. Nun befürchtet Suter, dass seine Heilkunst wegen
dieser Komplikation in Misskredit kommen könnte. Er wendet sich «mit wey-
nenden Augen und aujfgehebten Händen yu Eeontio umb Hilft» und verspricht ihm
eine Messe, wenn der Fremde geheilt würde. Der Gotteslästerer sei es nicht
wert, dass seine — Suters - Ehre und sein guter Name aufs Spiel gesetzt würden.
Leontius hatte Einsicht, vertrat das Ansinnen und Gott liess von seiner Strafe
ab. Suters Mittel zeigten wieder ihre heilende Wirkung und seine Reputation
war gerettet.

Abbildung 13:

Reiseapotheke für die Mönche, nach 1700.

Heute im Museum Kloster Muri.
Foto: Kloster Muri-Gries.

45 Pfleger, Wunderfackel, S. 490.

19



Wunder

Wundergläubigkeit hat die Christenheit seit jeher in Theorie und Praxis

beschäftigt. Von Wundern erzählt uns bereits die Bibel.46 Jesus agiert immer wieder

als Wunderheiler, die Gesundheit ist schon damals ein wichtiges Thema.
Da die Gesundheitsprobleme gleichbleiben, sind auch die Wunder, die Jesus

vollbringt, denjenigen sehr ähnlich, die später durch die Fürsprache des Heiligen

Leontius vollbracht werden.

Theorie
Die katholische Kirche steht gerade in der Zeit der Konfessionalisierung den
Wundern positiv gegenüber. Die Protestanten, die nach der neutestamentli-
chen Ära alle Formen von Wundern ablehnten, erlebten normalerweise auch
keine solchen. Ganz anders sahen die Katholiken Wunder als einen Fingerzeig
Gottes, der nicht angezweifelt wird. Hier steht das Wunder als unmittelbares

Eingreifen Gottes, das als Beweis der katholischen Rechtgläubigkeit angesehen
wird.47 Ganz nach dem Bibelwort «Wenn ihr nicht Zeichen und Wunderseht, soglaubt
ihr nicht»48 erkennen die Gläubigen ein Zeichen, ein Signum, das sie in den Kreis
der erwählten Rechtgläubigen einschliesst.

P. Mauritius Pfleger ist im Vorwort zur «Gedeonischen Wunderfackel» auf
das Problem der Rechtmässigkeit eines Wunders eingegangen. Hier spricht er
der «wahren christlichen und catholischen Kirchen» die Fähigkeit zu, «das

Weisse vom Schwarten das Uecht von derFinsternuss die wahre von denfalschen Mirack-
len ohne Irrthum oder Fähler weißt %u entscheydn»f Der Heilige Leontius bewirke
Wunder, die nach dem Kirchenlehrer Augustinus «nothwendig sind, dass der

Mensch die unsichtbare Ding gu glauben durch sichtbare Mirackel erweckt werde.»so

Vom Kirchenvater Augustinus bis zum Scholastiker Thomas von Aquin,
immer war das ungewöhnliche Ereignis, das Durchbrechen der Naturgesetze,
massgebend für die Definition des Wunders.51 Dabei hat Thomas von Aquin
eine Einteilung in drei Gruppen vorgenommen.52 Unter die «miracula ratione

46 Trümmer, Steh auf.
47 Hersche, Musse, S. 833.
48 Bibel, Johannes, Kapitel 4.48.
49 Pfleger, Wunderfackel, Vorred, ohne Seitenangabe.
50 Ebd.
51 Trüb, Heilige, S. 144.
52 a) miracula secundum substantiam (Ereignisse, die in der Natur nicht vorkommen);

b) miracula secundum subjecti (Ereignisse, die an einem Objekt | Subject nicht erklärbar
sind); c) miracula ratione modi (Die Art des Zustandekommens des Ereignisses gilt als

Wunder).

20



modi»53 können wir die Krankheitsheilungen einordnen, um die es in unserem
Zusammenhang geht.

Abt Plazidus Zurlauben ist in seiner «Lob- und Ehrenpredigt Für das Fest
Dess Wunderthättigen Märtyrers Leontii»54 ebenfalls auf die Theorie der Wunder

eingegangen. Zuerst definiert er die Wunder ganz allgemein als «Ein Werck

welches die erschaffene Kräften übersteigt.» Dabei greift er, ohne die Quelle zu nennen,

auf die von Thomas von Aquin dozierte Dreiteilung zurück und kommt
dann zum Schluss: «Wann nun die Würckung der Wunder-Wercken alle erschaffene

Kräften übersteiget so kannja solche änderst nicht als ein eigenthumbliches Werck seyn dess

unerschaffenen unnd Alltttächtigen GOTTES.»
Abt Plazidus Zurlauben differenzierte so zwischen Christus, der die Wunder

als Sohn Gottes bewirkt und all jenen, die in seinem Namen Wunder
veranlassten. «Wenden wir unsereAugen [...] aufandere Eleilige undFreund Gottes sofinden
wir dass auch solche disergrossen Gnad Wunder %u

würcken theilhafftiggemacht worden.»55

Diese theologisch wichtige Unterscheidung

ist in der Mirakelliteratur56 meist zuverlässig

nachvollziehbar. Der Verfasser der
«Gedeonischen Wunderfackel»57 kennt den
Unterschied und arbeitet ihn in seiner Vorrede

auch aus: «Es seynd Eiecht-Facklen mit
welchen GOTT derAllmächtige seine liebe Heiligen und

Ausserwöhlten auch auf und vor diser Welt gross
und herfich macht.»5* In den Mirakelberichten
wird zum Ende oft darauf hingewiesen, dass

Abbildung 14:

Leontius als Fürbitter:
St. Eeontius M[martyr] O Gott! Erhöre die Gebete

Der Gläubigen an dieser Stätte Und lass sie deine Güte sehn,

Wann sie durch mich um Hülfeflehn.
Foto: Kloster Muri-Gries.

53 Die Art des Zustandekommens von Ereignissen ist als Wunder anzusehen.
54 Zurlauben, Predigten, S. 135.
55 Ebd., S. 138.
56 AKB: handschriftliche Aufzeichnungen der Mirakel 1647-1665 «Mirackeldess Heiligen Mar¬

tyr. LEONTII. Auss den Original Tafflen und Briefen von Wort %u Wort gebogen» — StaAG: 38

Mirakel von 1671-1743, individuell verfasste Briefe von Ortspfarrern, die die Mirakel
beglaubigen — P. Leodegar Meyer: 12 Mirakel, lateinisch, von 1743-1747.

57 P. Mauritius Pfleger; Professbuch Muri-Gries.
58 Pfleger, Wunderfackel, Vorred, ohne Seitenangabe.

21



es Gott ist, der Leontius zum Wunderheiler macht; «Ehr sey Got und dem glorwür-
digen H. Märtyrer Eeontio.»59 Die Wunder geschehen auf seine Fürsprache hin.
Ob allerdings der Unterschied dem Leser immer bewusst war, sei dahingestellt.

Praxis
Schon bei der Ankunft in Muri konnte festgestellt werden, dass die römischen
Heiligen Basilius, Leontius und Lucina über die wichtige Fähigkeit verfügten,
Wunder zu bewirken. Durch ihre Fürbitte wurde Pfarrer Rieger aus Jestetten,
der die Reliquien überbrachte, auf der Reise von schwerem Fieber geheilt.60
Dieses Heilungswunder war ein erfolgreicher Einstieg des Heiligen Leontius in
Muri und festigte sein Ansehen von Anfang an.

Wichtig war, dass sich der Heilige schnell als potenter Thaumaturg an
seinem neuen Bestimmungsort beweisen konnte. In Muri setzte sofort nach der
Translation eine ausserordentlich intensive Verehrung des Katakombenheiligen

Leontius ein. Wenn Baumann berichtet, dass sich bereits am 21. September
1647 «einige Tausende von Personen»61 in Muri einfanden, dann ist damit der
adäquate Rahmen für das erste Wunder gegeben, für welches er alleine
verantwortlich war, nämlich das Öl-Wunder.62

Aber auch seine eigentliche Bestimmung als Wunderheiler nahm Leontius
sehr bald an prominentem Beispiel wahr. Die wundersame Heilung des Sohnes

von Gardehauptmann Pfyffer wird im 1. Kapitel, 2. Mirakel, geschildert: Nach
dem Versprechen einer Heiligen Messe für Leontius hat das Kind sein «Ungarisches

Fieber» sofort verloren und ist unverzüglich genesen.1"

ImJahre 1691 konnte Abt Plazidus Zurlauben Folgendes feststellen: «Dessen

alle die Zeugnuss können gehen an denen allbereit so grosse Wunder seyndgewürcket wirden

deren Angahl allein derjenigen welche in Schriften verfasset sich auf567 belaufen ohne

die so von vilen welche aber auch von Eeontio in ihren Nöthen und schweren Anligen erhört

und efreuet niemalen angegeigt undgeoffenbahret worden.»64

567 Wunder innerhalb von 44 Jahren ist eine stattliche Zahl. Abt Plazidus
verweilt denn auch in seiner Predigt lange dabei, dass andere Heilige einige
wenige Wunder erwirkt, Leontius aber sehr viel mehr Heilungen vollbracht

59 Ebd, S. 180.
60 Achermann, Katakombenheilige, S. 275.
61 Baumann, Wallfahrt, S. 28; Achermann, Katakombenheilige, S. 276.
62 Eine Öllampe ist im Gedränge auf ein kostbares Messgewand vergossen worden. Am

nächsten Morgen sind die Flecken weg und die Kasel ist unbeschädigt.
63 Pfleger, Wunderfackel, S. 5.
64 Zurlauben, Predigten, S. 144.

22



habe: «Gothardus Hildesheimensischer Bischoffhat einen krummen und hinckenden Knaben

gradgemacht: CäsariusArelatensischer und Eucherius üugdunensischer Bischoffe haben

ein an Händ und FHessen lahmes Weib widerumb auffdie Füss gestellt. Feontius hat mehr

als achrfg Krumme und Kahme gesund gemacht Über dies und ähnliches spotten die

Calvinisten und halten unsere WunderfiirMärchen.»65

Es kann nicht verschwiegen werden, dass auch innerhalb der katholischen
Kirche der Zugang zu Wundern
nicht allen Vertretern gleich leichtfiel.

So gilt generell, dass Jesuiten
und vor allem Kapuziner ein sehr

unverkrampftes Verhältnis zu Mi-
rakèln pflegten.66 Als beliebte
Beichtväter standen sie der
Bevölkerung nah und teilten Sorgen und
Nöte mit ihnen. Sie freuten sich an
überraschenden Wendungen und
waren offenbar auch gerne bereit,
Wundertaten ab und zu fördernd
zu unterstützen. In der Benediktinerabtei

Disentis entstand eine
pikante Situation, nachdem die

Kapuziner die «Wundertätigkeit» des

lokalen Heiligen in Votivtafeln
zeigten, die nur schwer glaubhaft
waren. Abt Adalbert Defuns
(1646—1716) zeigte sich in einem
Brief an den Nuntius in Luzern
empört über die Praktiken des Kapuziners

P. Florian da Brescia.67 Wenn
er schreibt: «Votivtafeln.., die Wunder

geigen, welche von sehr erfahrenen und
gelehrten [Personen] als lächerlich angesehen

werden und einer ernsthaften Prüfung
bedürfen, damit die Katholiken nicht %um

Gespött unserer Calvinisten werden.»®

Abbildung 15:

Reliquienpartikel in der Leontius-
Wettermonstranz, um 1770/1780.

Foto: Kloster Muri-Gries.

65 Ebd., S. 140.
66 Sieber, Missionierung, S. 134.
67 Zwyssig, Wider Willen, S. 246; Maissen, Mirakelbuch, S. 62.
68 Zitiert nach Zwyssig, Wider Willen, S. 246.

23



Die tiefe Skepsis, die aus diesen Worten spricht, weist auf eine andere Mentalität

der Benediktiner hin. Sie gelten als Gelehrte, immer der Rechtgläubigkeit
verpflichtet. Es ist demnach anzunehmen, dass auch Abt Plazidus Zurlauben
kritische Überlegungen in dieser Hinsicht gehabt haben könnte. Allerdings ist
in den Aufzeichnungen und Akten eine solch kritische Distanz zu übertriebenen

Wundern nicht feststellbar. In seiner «Lob- und Ehrenpredigt für das Fest
des wunderthätigen Märtyrers Leontii» werden die Wundertaten des Leontius
respektvoll gewürdigt, auch damals bereits problematische Wunder, wie die

Wiedererweckung und Taufe totgeborener Kinder, wurden in keiner Weise

hinterfragt.

Wallfahrt
«1Sauffnit dahin, dann man waisst nit ob santJacob oder ain todter hind oder in todts ross

da liegt, [...] laß raisen wer da ivil, bleib du dahaim.»69 Die Wallfahrt wurde in der
Reformation nicht nur kontrovers, sondern auch sehr emotional geführt. Auch
auf katholischer Seite waren die Wallfahrt und das Pilgern nicht unumstritten.
Erasmus von Rotterdam (um 1466-1536) war einer der Kritiker: «Mancherpilgert

nach Jerusalem, nach Rom oder Spanien zum heiligen Jakobus, wo er nichts zu tun hat,

während ihn daheim seine Frau und die Kinder schmerzlich vermissen,»70 Auch der
Augustiner Theologe Johannes von Paltz (um 1445—1511) mag der Wallfahrt wenig

Positives abgewinnen. Sehr lapidar zählt er fünf Ratschläge auf, wie man
von der Krankheit des Wallens geheilt werden könne: 1. Mit dem Willen der

Versuchung des Wallens widerstehen, 2. den Rat guter Menschen beherzigen,
3. ein Kruzifix anschauen, 4. Ruhe bewahren und 5. schlafen gehen.71

Wallfahrten im Kreuzfeuer katholischer und reformatorischer Kritik
Es sind verschiedene Bedenken, die hier laut werden. Um nur einen kleinen
Einblick zu verschaffen, seien zwei Gründe genannt: Zum einen hat sich die
Sakrallandschaft im Spätmittelalter erheblich erweitert. Ein wahrer
Begeisterungssturm lässt die Massen individuell an die nun näheren, erreichbaren
Wallfahrtsziele pilgern.'2 Dies ist nicht im Sinne der Beschlüsse, wie sie vom Konzil
von Trient verabschiedet wurden. Dort wird die Wallfahrt zwar als «demonstratio

catholica»73 gefördert, aber auch mit gewissen Auflagen versehen. «Die

richtige Wallfahrt ist vorbereitet, efolgt mit Genehmigung des Pfarrers und der Obrigkeit,

69 Luther, Gesamtausgabe, Band 10, S. 235.
70 Rotterdam, Torheit, S. 47.
71 Lienau, Wallfahrtskritik.
72 Schneider, Wallfahrt, S. 283; Zwyssig, Wider Willen, S. 242; Signori, Bauern, S. 126.
73 Schneider, Wallfahrt, S. 299.

24



mit Rücksicht aufdiefamiliären Verpflichtungen und die eigenenfinanziellen Möglichkeiten
undführt nur gu einem kirchlich anerkannten Wallfahrtsort.»74

Diese Art von der Kirche kontrollierter

Wallfahrt treffen wir in Muri
nicht an. Die Menschen entschliessen
sich selbstständig zum Heiligen Leon-
tius zu pilgern, nur in sieben Fällen ist
ein Kleriker involviert. Die Wallfahrt
geschieht denn auch im kleinen, familiären

Rahmen und ohne pastorale
Begleitung.

Im Vergleich zu den grossen
Wallfahrten nach Rom, Jerusalem oder
Santiago, die vorwiegend von Adeligen und

gut situierten Pilgern unternommen
wurden, erfahren wir nun eine
Individualisierung,75 die für die Kirche nicht
mehr zu kontrollieren war. Wunderheilungen

passierten, ohne dass die Kirche
eine gewisse Oberaufsicht darüber
gehabt hätte. Damit einhergehend fand
eine Demokratisierung statt: aus allen
sozialen Schichten stammten die Pilger
und Pilgerinnen und alle hatten die

Möglichkeit, eine Wunderheilung zu
erleben. Die «Gedeonische Wunderfackel»

gibt uns normalerweise keine
Auskunft über den sozialen Status der Wallfahrer. Nur gerade in 41 der 319
Wunderberichte werden Berufe genannt, die den Wallfahrer aus dem Kreis der
normalen Pilger heraushebt. Es sind dies: Handwerker (13), Kleriker (12) und höher

gestellte Menschen in politischen Amtern (16). Bauern, die wohl den

Hauptteil der Pilgernden ausmachten, werden niemals in ihrer Funktion
genannt.

Abbildung 16:

Leontius mit Pilgern. Lithographie
Anfang 19. Jahrhundert, gedruckt bei

M. Spillmann in Zug.
Foto: Kloster Muri-Gries.

74 Ebd., S. 286.
75 Signori, Bauern, S. 134 f.; Schneider, Wallfahrt, S. 292; Zwyssig, Wider Willen, S. 244.

25



MmhihMrIMflR
SlisJBS

i§Épi9Wti

WWW'!; frfW:;4\

wsWM
iisimtes

K,aû/lhU5

MM
'iâtààà&k

Ein anderer Grund, der in Klerikerkreisen

zu Bedenken gegenüber der
Wallfahrt geführt hat, ist theoretischer
Natur. Thomas von Kempten76 hat
schon im 15. Jahrhundert die Situation
in seinen «De Imitatione Christi» sehr
treffend beschrieben. «Viele laufen %u

vielen Orten hin und her, um die Gebeine der

Heiligen %u besuchen und geraten in große

Verwunderung wenn sie von deren Taten

erzählen hören die prächtigen Kirchengebäude

anschauen und die in Seide und Gold einge-

fassten Reliquien der Heiligen küssen. Und
sieh du mein Gott du der Heilige aller Heiligen

du der Schöpfer aller Menschen und der

Herr aller Engel du bist hier aufdem Altar
Zugegen. Jenem Kaufen und Sehen unterläuft
doch auch vielNeugierde es reigt uns das

Ungesehene und am Ende haben wir nicht viel

Nutzen davon besonders wenn es nur ein

leichtsinniges Hinundherrennen ist das die

Seele kalt und ohne zermalmende Herzensreue

lässt. In den Sakramenten des Altars
aber bist du selbst du mein Gott und ein

wahrer Mensch Jesus Christus mit all deiner

Gnadenfülle zpgegen.f1 Der gewandelte
Leib Christi ist für alle Kirchgänger in

jeder Messe in der Hostie sieht- und erlebbar. Die Transsubstantiationslehre,
das heisst, die «Verwandlung dergangen Substanz des Brotes in die Substanz ^es Leibes

Christi, unseres Herrn, und der ganzen Substanz ^es Weines in die Substanz Sßines

Blutes»,78 wurde im Konzil von Trient als Reaktion auf die Reformation intensiv
verhandelt und abschliessend bekräftigt. In diesem Sinne würde sich durch
einen Kontakt mit der gewandelten Hostie jede Wallfahrt erübrigen.

Abbildung 17:

Leontius auf einem Spitzenbild, bei Pilgern
ein beliebtes Andenken.
Foto: Kloster Muri-Gries.

76 Thomas von Kempten, um 1380—1471, Augustiner Chorherr, Mystiker und geistlicher
Schriftsteller.

77 Kempten, Nachfolge, IV. Buch, S. 108.
78 Transubstantiation in Wikipedia.

26



Gänzlich abgelehnt wurde die Wallfahrt
von reformierter Seite. In handfester Art
meinte Luther: «Wenn der Geist des Wallfahrens

in dein Weib oder in deinen Knechtfährt, so

höre meinen Rat: nimm einen Kreugstock von

Eichenhof und heilige ihren Rücken tapfer mit einigen

Schlägen, und du wirst sehen, wie durch diesen

Finger Gottesjener Dämon ausgetrieben wird.»19

Der «kranck wär gern gesund»
Auch wenn die Pilger fast immer Katholiken

waren und die Protestanten die Stätten
der Wallfahrt mieden oder ignorierten, so

gab es ganz selten auch Reformierte, die
sich nicht scheuten in ihrer Verzweiflung
zum Mittel der Wallfahrt zu greifen. Für
Luzern erzählt uns Renward Cysat 1584

von einem Protestanten, der zu allen Mitteln

(Messespenden, Gebete, Almosen,
Versegnen) griff, um sein krankes Bein zu
heilen.80 Er, der «kranck [...] wär gern gesund». Wie lapidar dieser Ausdruck ist,
doch welches Leiden, welche Verzweiflung und welch inniger Wunsch sprechen

aus diesen einfachen Worten! Auch für Muri finden sich zwei Beispiele
von Protestanten, die bereit waren, zum Heiligen Leontius Zuflucht zu
nehmen, um ihre Gesundheit wieder zu erlangen.

15. November: Ein zweijähriges Mädchen erblindete. Da die Mutter «widrigen

Glaubens» war, besteht keine Hoffnung auf Genesung, da den Nichtgläubigen

übernatürliche Hilfe in Form von Wundern verschlossen blieb. Die
Grossmutter aber hatte kurz zuvor den katholischen Glauben angenommen
und riet ihrer Tochter, das blinde Kind dem Heiligen Leontius in Muri zu
versprechen. Zwei Jahre nach der Heilung, nach dem Tod ihres Mannes, nahm
die Mutter den katholischen Glauben an und unternahm mit der nun sehenden

Tochter eine Dankeswallfahrt nach Muri. Sie hatten durch Leontius Wunder
nicht nur das Augenlicht, sondern auch das Licht der Seelen empfangen.

Das zweite Beispiel wird im Kapitel über die Malefizen und Zauberinnen
erwähnt.

Abbildung 18:

Leontius auf einer Devotionalmünze.
Dauerleihgabe der Historischen

Gesellschaft Freiamt an das

Museum Kloster Muri.
Foto: Kloster Muri-Gries.

79 Luther: An den christlichen Adel deutscher Nation von dem christlichen Stand Besserung,
zitiert nach Müller, Pilgern.

80 Sieber, Missionierung, S. 163.

27



Bitten und Danken
Seit der Antike machten sich die Menschen auf, in der Wallfahrt ihr Heil zu
finden. An Ort und Stelle brachten sie ihre Anliegen vor. Diese Bittwallfahrten
wurden im Mittelalter, etwa ab 1300, durch Dankeswallfahrten ergänzt. Es fanden

zunehmend Distanzwunder statt; die Heilung geschah zu Hause, nachdem

man sich mit dem Problem an einen Heiligen gewandt hatte und ihm eine Wallfahrt

versprochen hatte. Mit der Dankwallfahrt wurde das vollbrachte Wunder
verdankt und das damit verbundene Versprechen einer Wallfahrt eingelöst.
Doch kam es auch immer auf die Problematik an, in der um Hilfe gebeten
wurde. So waren bei Unfällen oder Katastrophen selbstverständlich keine
Bittwallfahrten möglich.

In Muri hielten sich
Bittwallfahrten (132) und
Dankeswallfahrten (148) fast
die Waage. Situativ bedingt
wählten die Hilfesuchenden

das eine oder andere.

Die überwiegende Mehrzahl

aller Mirakelberichte
spricht davon, dass Hilfesuchende

und Geheilte dem

Heiligen Leontius in Muri
ihre Aufwartung machten.
Nur wenige (6) Hessen sich
bei BittwaHfahrten vertreten.

Sie waren gesundheit-
Hch nicht in der Lage, die
Reise selbst anzutreten.
Wer als Vertretung
einsprang, schien dabei nicht
wichtig gewesen zu sein. Es

ill erscheinen in den Berichten
Hl! sowohl Verwandte (zwei

I Schwestern; eine Tante) als

jü auch Undefinierte Personen

(4.9). Die heilende Wirkung
Abbildung 19: trat im FaH einer kranken
Leontius auf einem Exvoto von 1743. prau (9 -p)) zeitgleich bei ihr
Foto: Kloster Muri-Gries. T Tzu Hause in Menzingen ein,

28



während von einer Stellvertreterin in Muri ein versprochener Psalter gelesen
wurde.

Ein Mönch und eine Äbtissin, die «stabilitas loci» gelobt hatten, waren in
ihrer Bewegung wohl eingeschränkt. Für sie schien eine Wallfahrt nicht im
Bereich des Möglichen zu stehen.

Für Personen nahe gelegener Orte schien eine Wallfahrt ebenfalls wenig
Anreiz zu haben. Man hatte ja ohnehin die Möglichkeit, den Kirchgang in Muri
wahrzunehmen. Eher holte man sich das heilende Wunderwasser von Leon-
tius, um damit die kranken Glieder zu waschen und zu pflegen (9.5 Abtwil).

Das Geschäft mit dem Heiligen Leontius
Der Akt, bei dem man sich in bestimmter Angelegenheit an einen Heiligen
wandte und ihn im Erfolgsfall mit bestimmten Einsätzen belohnte, hiess «Ver-
heissen» oder «Versegnen». Dieser Vorgang war durchaus ernst zu nehmen81

und kam einem Vertrag, in unserem Fall mit dem Heiligen Leontius, gleich.
Genau wurde dargelegt, was von Seiten der Hilfesuchenden erwartet wurde
und was geboten werden sollte. In den meisten Fällen war dies einerseits eine

Heilung oder die Hilfe aus einer Notlage, andererseits wurde eine Wallfahrt
nach Muri angeboten; diese konnte ergänzt werden durch Votivgaben,
Messspenden, Wachsopfer oder Gebete. Das Einlösen des Versprechens war aber

nur nötig, wenn die Heilung oder Hilfe auch tatsächlich erfolgte. Dann aber

war die Verheissung verbindlich und ein Ausbleiben der Dankeswallfahrt
konnte verheerende Folgen haben: Die Heilung eines jungen, gelähmten Mannes

wurde vom Heiligen Leontius rückgängig gemacht (9.20), nachdem die

versprochene Wallfahrt vergessen gegangen war. Daraufhin musste man auf ein
Neues ins Geschäft kommen. Das Wallfahrtsversprechen musste erneuert werden

und die Mutter des Gelähmten löste dieses schnell ein. Erst danach setzte
die sofortige und endgültige Heilung ihres Sohnes ein.

Die Gedeonische Wunderfackel

Wunder, die passieren, ohne dass sie publik gemacht werden, verfehlen ihre
Breitenwirkung. Wunder helfen selbstverständlich dem Hilfesuchenden,
darüber hinaus haben sie aber Vorbildwirkung. Sie legen Zeugnis darüber ab, dass

der Rechtgläubige mit seinem Vertrauen ans Ziel gelangt, sie bezeugen die
Autorität des fürbittenden Heiligen und unterstreichen die Allmacht Gottes. Solche

Zusammenhänge gilt es zu offenbaren, mitzuteilen, und so wurden seit

jeher Wundergeschehen aufgeschrieben und verbreitet.

81 Signori, Bauern, S. 132.

29



Mirakelberichte
In der Zeit der Gegenreformation erlebten Mirakelberichte eine ungeahnte
Verbreitung. Mit dem Aufkommen vieler kleinerer Wallfahrtsorte vermehren
sich die Wunder und sprachen eine deutliche Sprache in der Abgrenzung
gegenüber den reformierten Ungläubigen, die weder an die Fürbitte der Heiligen
noch an irgendwelche Wunder glauben. Es wurden sehr viele Mirakelberichte
verfasst, gesammelt und publiziert. Einsiedeln beispielsweise legte seit 1567

Mirakelprotokolle an, die von verschiedenen Patres über einen Zeitraum von
250 Jahren weitergeführt wurden.82

Auch wenn Muri mit dem Heiligen Martin einen sehr beliebten und
bekannten Kirchenpatron hat, setzte erst mit dem Auftreten des Heiligen Leon-
tius als Retter in der Not und als Wunderheiler eine Wallfahrt ein. Mit Leontius
fühlte sich die Bevölkerung angesprochen, ihre Anliegen nach Muri zu tragen.
Es wurde grosser Wert daraufgelegt, dass bekannt wurde, was Leontius an
Guttaten verrichtet hatte. «Es werden derhalben alle undjede so vom H. Martyr Eeontio

etwan ein merckwürdige Wundergnad empfangen trewhertsfg erinnert dass sie dieselbe danck-

barlich erkennen und ihrem miltreichen Gutthäter die Ehr geben wolle solche empfangene

Gnad nit °qi verschweigen sonder dieselbige wie es sich gebührt allhier anzusteigen und spi

offenbaren. Doch aber mit desem Beding dass sie guvor von ihren Herren Pfahr-Herren oder

andern dergleichen Versöhnen von deren Glaubwürdigkeit nit cçu s^weifflen fleissigst examiniert

die darsçu eforderliche Zeigen bemjfen und recht verhört und also die gewürckte Mira-
ckelgenugsam authetisiert seyen,»83

von 1812, gezeich¬
net von einem

Chirurgen.

Abbildung 20:

Zeugnis einer

Wunderheilung

82 Mettler, Wallfahrt, S. 81.
83 Pfleger, Wunderfackel, Vorred.

30



Das Bekanntwerden der Wunder war Voraussetzung für den Erfolg Muris als

Wallfahrtsort. Das bedingte nicht nur ein sorgfältiges Zusammentragen der

bezeugten Berichte, sondern es war substanziell, dass die über jeden Zweifel
erhabene Glaubwürdigkeit derselben festgehalten wurde. Die Rechtmässigkeit
der Wunder festzustellen lag in den Händen des Klerus oder anderer
glaubwürdiger Personen. Keinesfalls aber konnte man den Entscheid, ob ein Wunder

stattgefunden hatte, den Pilgern selbst überlassen. Durch diesen Vorgang
des Meldens entstanden handschriftliche Berichte84, die die Grundlage für das

einzige gedruckte Sammelwerk der Wundertaten des Heiligen Leontius in Muri
bilden.

Gedeon und Leontius
In der «Vorred» zur «Gedeonischen Wunderfackel» zieht Pfleger Parallelen
zwischen Gideon aus dem Buch Richter85 und dem Heiligen Leontius. Beide
standen im Dienste Gottes einer feindlichen Volksgruppe gegenüber. Bei
Gideon waren dies die Midianiter, die er, zahlenmässig stark unterlegen, mit
einer List in die Flucht schlug. Mit seinen Mitstreitern umzingelte er das feindliche

Lager in der Nacht. Anstelle von Waffen führten sie Widderhörner und
Fackeln mit, die sie bis zum Angriff in Tonkrügen versteckt hielten. Dann
wurde der Feind durch Hörnerschall und das Licht erschreckt und in die Flucht
geschlagen.

Auch Leontius kam in eine Welt nach Muri, die noch von der Glaubensspaltung

geprägt war. Das Ende des Dreissigjährigen Krieges stand zwar bevor,
aber die kriegerischen Auseinandersetzungen waren bmtal und hatten Europa
strichweise zerstört. Mit dem Ersten Villmergerkrieg stiessen Reformierte und
Katholiken ganz in der Nähe von Muri nochmals aufeinander.86

Gideon siegte ohne Waffengewalt, nur mit Hörnerklang und Lichtfackeln.
Auch der Heilige Leontius kam in friedlicher Mission. Seine überzeugende
Waffe war das Wunder, das wie ein Lichtstrahl auf die Gläubigen fiel, seine

heilbringende Wirkung hinterliess und dadurch nicht nur Katholiken ansprechen

und überzeugen sollte. Nein, auch die Nichtgläubigen sollten durch das

Sichtbarwerden von Gottes Gnade überzeugt werden und erkennen, welches
der wahre Glaube sei.

84 AKB, StaAG und KigAM. Eine ausführliche Beschreibung liefern Baumann, Wallfahrt, ab

S. 34 und Dahm, Ordenstheater, S. 52, Anm. 17. Das jüngste Zeugnis liegt im KGAM und
stammt aus dem Jahre 1815.

85 Bibel, Buch Richter, Kapitel 6 und 7.
86 Zu Rolle von Leontius in diesem Krieg vergleiche weiter oben.

31



Mirakelbericht als Textgattung
Für den Zeitraum von 1647—1700 ist in der «Gedeonischen Wunderfackel»
eine Sammlung von 319 Mirakeln zusammengetragen worden. Diese Texte

stammen, wie erwähnt, aus sehr
unterschiedlichen Federn und sind vom Her-
ausgeber aus einer viel grösseren Fülle87

an Wundern nach uns nicht bekannten
Kriterien ausgewählt und zusammengestellt

worden. Sie sind alle nach einem
Modus gehalten, der ähnlich auch in
anderen Mirakelbüchern anzutreffen ist.88

Die «Gedeonische Wunderfackel»
enthält 20 Haupttitel, die als «Liecht-Strahl»
benannt werden. Diese Kapitel fassen je
einen Problemkreis zusammen und sind
mit den Titeln vom Leontius-Stich (siehe
Abb. 1) vergleichbar. Zwar ist die

Aufteilung in der Wunderfackel etwas
differenzierter, liier sind es 20 Kapitel gegenüber

16 Titeln im Stich. In den
Wundererzählungen beanspruchen die
Krankheitsbilder mehr Kapitel. Die Berichte
geben in straffer Form den Verlauf der
Geschichte wieder, informieren über die

notwendigen Fakten und sind innerhalb ihres Themas chronologisch
wiedergegeben.

Der Ablauf ist stets ähnlich aufgebaut:
• Das Problem wird auf eine Metaebene gestellt und einleitend zusammengefasst
• Name, Alter und Wohnort der Betroffenen
• Schilderung der Krankheit, des Übels
• Getroffene Massnahmen
• Versegnen / Versprechen
• Ausführung des Versprechens
• Lob Gottes und Leontius

87 Zurlauben, Predigt, spricht von 567 Wundern bis ins Jahr 1691.
88 Vgl. Mirakelbücher aus Einsiedeln, Mettler, Wallfahrt, ab S. 90.

Abbildung 21:

Fürstabt Plazidus Zurlauben. 1720.

Foto: Kloster Muri-Gries.

32



Dieser immer ähnliche Aufbau der Berichte suggeriert eine Ernsthaftigkeit, die

an Gerichtsprotokolle erinnert.89 Die soliden, formelhaften Fakten fördern die

Glaubwürdigkeit der Berichte und haben etwas Wissenschaftliches. Dennoch
sind die Berichte gut zu lesen.

Widmung
Die überraschend ausführlich gehaltene Widmung ist bemerkenswert, stellt sie

das Werk doch in einen Zusammenhang, der weit über die Wunderheilungen
hinausreicht und der das ganze Benediktinerkloster Muri ehrt. Nur kurz soll
hier der Inhalt gestreift werden.

Zuschrift
Das Werk ist Abt Plazidus Zurlauben gewidmet. In der Zuschrift, dem ersten
Teil der Einführung, führt Pfleger diese Widmung etwas weiter aus. Er schaut
zurück auf die Chronologie der entscheidenden

Ereignisse für das Kloster Muri
und hebt ein Dreigestirn der wichtigsten
Personen heraus, die das Kloster gefördert

und entwickelt haben. Es sind dies

der Gründer des Klosters Radbot,90 dann
der grosse Erneuerer nach den Wirren der

Reformation, Abt Johann Jodok Singisen
und schliesslich der aktuelle Abt und

Empfänger der Schrift, Abt Plazidus
Zurlauben.

Pfleger wendet sich in der Zuschrift
an den «Hochwürdigsten Gnadigister Fürst und

Herr», seinen Abt Plazidus Zurlauben. Vor

Abbildung 22:

Leontius wacht als neuer Gideon über seinen

streitbaren Anhängern. Titelkupfer des Mirakelbuches

«Gedeonische Wunderfackel», gestochen
von Heinrich Störckly, Zug, 1706.

Foto: Kloster Muri-Gries.

89 Nur wenige Unregelmässigkeiten lassen erkennen, dass auch Pfleger in seiner Wunderfa¬
ckel, einige Fehler unterlaufen sind. So fehlen in einigen Fällen die Angabe der Ortschaften
(1.7; 3.1; 4.2; 9.9) oder die Angabe einerJahreszahl ist nicht mit dem angegebenen Abt von
Engelberg (12.1) kompatibel.

90 Pfleger, Wunderfackel, nennt hier Radbot, nicht seine Ehefrau Ita, die den eigentlichen
Impuls zur Klostergründung gegeben hat. Meier, Muri, S. 13.

33



ihm versucht er, die Wunder des Leontius in einen grösseren historischen und
theologischen Zusammenhang zu stellen.

Vorred
Im zweiten Teil wendet sich Pfleger an den eigentlichen Adressaten des Werks,
den «Günstigen Catholisch- und Gott-liebenden Leser:»91 Sehr wortreich geht er auf
den belehrenden Zweck der Schrift ein und erklärt, was ihm in diesem
Zusammenhang wichtig scheint.

Zuerst zählt er verschiedene Wunderwerke in der Bibel auf und schlägt
dann den Bogen zu Gideon und seinen Wunderfackeln, die er mit den Wundern

Leontius gleichsetzt. Es folgen Schilderungen des Erwerbs des Heiligen
während der Amtszeit Dominikus Tschudis und seine Translation nach Muri.
Wichtig scheint ihm die Versicherung, dass die geschilderten Wunder zwar
nicht vollständig,92 aber rechtmässig und beglaubigt sind.

In der «Vorred» für die Leser93 ist es Pfleger ein Anliegen, über die Gestalt,
Geschichte und Rechtmässigkeit des Heiligen Leontius aufzuklären. Der Leser
soll Kenntnisse gewinnen und Vertrauen finden, um sich in den Pilgerstrom
einzureihen und mit seinen Gebresten vertrauensvoll nach Muri zu pilgern.

Statistiken
Statistisch stimmige Aussagen über die Wundertaten des Heiligen Leontius auf
Grund der «Gedeonischen Wunderfackel» zu machen ist schwierig, da hier, wie
oben erwähnt, bereits eine Auswahl von Wundern vorgenommen wurde.94 Es
lassen sich aber Tendenzen ablesen, die relevant erscheinen und aussagekräftig
sind.

Einige statistische Aussagen zu den Mirakeln sind bereits oben in den Text
eingeflossen. Es wird versucht, anhand der Berichte dem Phänomen des
Wunderbaren etwas näher zu kommen und punktuelle Einblicke in die Lebenssituation

der Pilger zu erlangen. Bei der Auswertung werden keine medizinischen

Einschätzungen gemacht.

91 Pfleger, Wunderfackel, Anrede zur Vorred.
92 Im handschriftlichen Mirakelbuch sind 410 Wunder beschrieben. Baumann, Wallfahrt,

S. 37.
93 Die Lesekompetenz der Bevölkerung steigt nach der Erfindung des Buchdrucks.
94 Die handschriftlichen Quellen werden in dieser Arbeit nicht berücksichtigt.

34



Was ist ein Wunder?
Nachdem die Wundertätigkeit in nachreformatorischer Zeit enorm zugenommen

hatte,95 versuchte sich die offizielle Kirche in Schadensbegrenzung. ((Auf
theologischer Seite wurde die damals herrschende Wunder-Inflation bereits im 17. Jahrhundert

von Kambertini (Papst Benedikt XIV.) durch beobachtbare und messbare Kriterien

für körperliche Heilungswunder (gemäss damaligem Medizinwissen) eingedämmt.»96

Die wichtigsten Kriterien sind die folgenden:
• Es muss sich um eine schwere Krankheit handeln
• Die Unmöglichkeit, sie zu heilen, muss evident sein
• Die Krankheit muss noch akut sein

• Die Wirkungslosigkeit der Medizin soll bewiesen sein
• Die Heilung hat augenblicklich und vollständig zu erfolgen

\ *

Mù\ VOTO J

In der «Gedeonischen Wunderfackel»
achtet Pfleger darauf, die meisten dieser
Kriterien zu erfüllen. Alle Krankheiten
sind bedrohlich und akut. Falls es möglich

war, hat man medizinische
Heilungsversuche unternommen (144 von
319). Einzig das Kriterium, das s die

Heilung augenblicklich und vollständig
zu erfolgen hat, wird etwas grosszügiger

interpretiert: So passiert bei den
meisten Heilungen eine spürbare
Veränderung sofort, die vollständige
Heilung erfolgt jedoch oft erst nach drei

Tagen, oder noch Undefinierter «nach

und nach».

Doch im Interesse einer guten
Lesbarkeit — möglicherweise auch aus

Gründen mangelnder Unterlagen -
bleibt die Berichterstattung oft im
Unklaren. Es ist nicht immer nachvollziehbar,

ob wir es mit einer Bitt- oder Dankeswallfahrt zu tun haben, wann welche
Ereignisse stattgefunden haben und wer letztlich wo aktiv war.

Abbildung 23:

Leontius, Exvoto 1842.

Foto: Kirchgemeinde Muri.

95 vgl. Kapitel über Wunder.
96 Maurer, Heilungswunder, S. 77.

35



Soziale Strukturen

Pfleger hat in seiner Auswahl Frauen und Männer fast paritätisch behandelt.
Ob dies der Realität entspricht kann nicht
verifiziert werden. Natürlich lassen sich

Schwerpunkte feststellen. Frauen sind bei
den Geburtsvorgängen (33) gefährdet,
Männer erscheinen leicht prominenter als

Unfallopfer. Dies ist nicht überraschend.
Mehr erstaunt, dass die Kinder diese Statistik

klar dominieren. Sogar in den Kapiteln
über die Geburt wird nicht auf die Mutter,
sondern auf das Kind fokussiert. Dabei ist
das 6. Kapitel über die «ungefrewten
Kinder»97 sehr interessant. Nicht die Fleilung
wird angestrebt, einzig die Möglichkeit zur
Taufe ist wichtig. Die Kinder sollen ein
christliches Begräbnis erhalten können und
nicht in Ewigkeit im Limbus98 verharren
müssen.

Die Flauptsorge konzentriert sich
offensichtlich auf den Nachwuchs, der für die

Sicherung der Zukunft innerhalb der Familie

wesentlich ist. Hier scheint zwischen
Knaben und Mädchen nicht unterschieden

zu werden. Es wird von Kindern gesprochen,

manchmal wohl auch das Geschlecht
erwähnt, aber es lässt sich daraus keine
Gewichtung ableiten.

97 Pfleger, Wunderfackel, S. 122—145: «Die Kraft Eeontii Gnaden-Uechts ist Wunder-gross gegen den

ungefrewten Kindern sie mit dem Uecht dess zeitlichen Gebens und demnach vermittelst des H. Tauffs mit
dem Uecht der ewigen Gloiy zu erfrewen.»

98 Limbus (lat. für <Rand>, <Saum> (Umgrenzung)) bezeichnet den Orte, an dem sich Seelen

aufhalten, die ohne eigenes Verschulden vom Himmel ausgeschlossen sind (z. B. die unge-
tauften Neugeborenen).

Abbildung 24:

Votivtafel Leontius: «Ewiger Dank sey

Gott ». dem hl. M. Eeontius, wegen erhaltener

Gesundheit. Ex Voto 1834».

Foto: Kirchgemeinde Muri.

36



Wer ist unterwegs?
Wo immer es möglich ist, unternimmt der Kranke die Wallfahrt selbst, um
seine Dankbarkeit zu bezeugen. Gerade bei Bittwallfahrten, wenn die Gebresten

die Mobilität einschränken, ist dies aber nicht immer möglich. In diesen
Fällen übernimmt in erster Linie der Ehepartner die Wallfahrt. Wie oft sich
Eheleute begleiten kann kaum festgestellt werden. Nur selten wird es erwähnt.

Regelmässig begleiten, aber beide oder zumindest ein Elternteil die Wallfahrt
ihrer Kinder, die sich noch nicht selbständig auf die Reise begeben können.

Nur sehr selten stösst man auf andere
Verwandte, die eine Wallfahrt übernehmen. Einmal

pilgert ein Grossvater (9.28), einmal eine
Base (4.8) und nur ein einziges Mal unternehmen

Kinder, Sohn und Tochter, die Wallfahrt
für ihre erkrankte Mutter (4.6). Dies mag
erstaunen, erwartet man doch ein stärkeres Be-
wusstsein innerhalb der erweiterten,
zusammenlebenden Familie. Die Sorge um die
Gesundheit der Familienglieder fliesst vom Alter
her durch die Generationen zu den Jungen.
Sind die Kinder erwachsen ist die Gesundheit
der Eltern für sie offensichtlich kein Thema.
Doch auch die Sippe oder wenigstens im
gleichen Haushalt lebende Bedienstete haben bei
diesen Fragen offenbar keine Relevanz; die

Kleinfamilie scheint keine Erfindung des 20. Jh.
Abbildung 25.

° J Leontms, Votivtafel.
Zu sein. Foto: Kirchgemeinde Muri.

37



Themenschwerpunkte
Pfleger schildert Wundertaten in den verschiedenen Kapiteln so, dass eine

Gewichtung schwerfällt. Die verschiedenen Problemkreise werden in den Kapiteln

zahlenmässig ungefähr gleich stark gehalten und lassen keine Rangordnung
zu.

Nicht zu den Krankheiten werden die übernatürlichen Phänomene
gerechnet; die Fälle von Zauberei und Malefizen," die von bösen Geistern befallen

sind, Verwirrte und Taubsüchtige, werden in gesonderten Kapiteln behandelt

(26).
Unfälle werden in drei Kapiteln behandelt (Wasserunfälle, Stürze und

Unfälle), die insgesamt 39 Fälle ausmachen.

Ein Kapitel unterscheidet sich von den übrigen, indem nicht Individuen,
sondern ganze Dorfgemeinschaften in Not sind. Es geht um Viehkrankheiten
und um Brände, bei denen sich die Dorfbewohner gemeinsam gegen die

Bedrohung wehren (10).

Abbildung 26:

Votivtafel Leontius
«AlsAnno 1700 an S. Maria Magdalena abent

ZU Go'sliken ein geförliche wettersbrunst entstanden,

hatt Hans Bögli Seiler, Sigerist aida sein

haus und alles was darin sambt seiner haushaltug
in dasfürbitt des H. Märtyrers Leonty befohlen

und ein gelübt hieher naher Murigethan der hoff-

nung Gott wird ihme selbiges durchfürbitt des H.
M. Leonty gnedlglich vor dieser brunst erhalten

welches auch geschehen denn allein das erste haus

abgebrunnen isd dasfeürgedämt worden. Darumb
sei Gottgelobt in seinem H. Blutzeugen Leontio.

Amen.»

Foto: Kirchgemeinde Muri.

99 Lateinisch, maleficium: «Frevel», «Verbrechen», wörtlich: «schlechte Tat».

38



Es gibt nur eine einzige Kriegshandlung, den Ersten Villmergerkrieg. Leontius
scheint das Thema dort abschliessend abgehandelt zu haben, denn bis ins Jahr
1712 stehen im Freiamt keine kriegerischen Auseinandersetzungen mehr an.

Es mag uns heute erstaunen, dass in dieser Themenauswahl einige sehr
menschliche Aspekte fehlen, die vom Menschen des 17. Jahrhundert nicht vor
Leontius getragen wurden. Es wird niemals von Streit und Zwist innerhalb der
Familie oder grösseren Gemeinschaft gesprochen, demzufolge erscheint auch
keine Bitte um Frieden. Auch werden keine wirtschaftlichen Sorgen und finanzielle

Nöte thematisiert, diese werden nicht vor dem Fleiligen Leontius
ausgebreitet. Man scheint sich ausschliesslich auf die existenziellen Probleme
beschränkt zu haben, auf die Fragen um Leben oder Tod.

Von Malefitzen und Zauberinnen
Bemerkenswert ist das unverkrampfte Verhältnis, das Pfleger in der Zeit um
1700 nicht nur zu Wundern hatte, und wie auch für ihn alle Formen von
Ubernatürlichem eine unverrückbare Realität darstellten. Die Kapitel 17 und 18

behandeln Personen, die durch Zauberei geschlagen, von bösen Malefizen und
üblen Geistern befallen sind. Die kurze Berührung einer «faulen schalckhajftigen
Zauberin» (17.12) reichte aus, um das Leben eines Kindes über Jahre hin zu
belasten. Der verzauberte Bissen einer Birne vermochte das ganze Leben zu
verunstalten. Die Zauberei war gnadenlos, sie konnte alle treffen: Kinder,
Erwachsene, Männer und Frauen. Manchmal dauerte es Jahre, bis die üble
Zauberei ausbrach und sich negativ auswirkte. In Fällen solcher Zaubereien fällt
auf, dass vermehrt auch Mitmenschen Anteil nahmen. So wurde in der Kirche
von Menzingen gemeinsam für eine besessene Frau gebetet (17.1). Auch wurden

öfters Kleriker in die Lösungsfindung miteinbezogen (17.2; 17.6; 17.7) und
rieten dann zu einer Wallfahrt zum Heiligen Leontius. In Muri wurden am
offenen Heiligtum Exorzismen ausgeführt, deren Verlauf oftmals spektakulär
war. Mehrmals geschah die nötige Reinigung, indem eine ganze Menge Unrat
aus dem Körper gewürgt wurde (17.6; 17.14). Kieselsteine, Werkzeuge, Pelz-
und Tuchblätzen, ebenso Messer, Glasscherben und eiserne Nägel wurden als

«malefitzischer Unrath» ausgewürgt und der Patient so von Innen gereinigt.
Eine wirklich bemerkenswerte Geschichte ist 17.14, in der die Exponentin cal-

vinistischen Glaubens war. Pfleger spricht von einem «entsetzlichen innerlichen

Malefitz>>m mit dem sie behaftet sei und die Aufzählung ihrer Auswürfe macht

propagandistisch die Brisanz der Angelegenheit überdeutlich.

100 Pfleger, Wunderfackel, S. 400.

39



Ebenfalls eine böse Zauberin gab im Kapitel 19.7 einem vierwöchigen Kind
etwas Zucker. Dieses hatte danach eine «böse Zunge», die die Farbe wechselte
und verhinderte, dass das Kind ordentlich essen und gedeihen konnte. Das
Schicksal der Frau «welche nachgehendsfür ein Zauberin erkennt und als ein solche dem

Scheiter-Hauffen %u Theil worden»101 war besiegelt.

Einzugsgebiet
Schaut man sich die Karte mit den Herkunftsorten der Pilger an, dann
gruppieren sich die meisten Orte in einem Umkreis von bis zu zwei Tagesmärschen.
Aus den reformierten Gebieten sind keine Pilger zu verzeichnen, doch die
katholischen Regionen sind sehr gleichmässig vertreten. Die Wunder konzentrieren

sich nicht auf einzelne Ortschaften, sondern verteilen sich relativ
gleichmässig über die Landschaft. Nur in den grösseren Städten wie Zug (24) und
Luzern (11) ist eine Häufung zu verzeichnen und auch Muri (10) selbst wird
vom Lokalheiligen gut bedient.

16 Herkunftsorte von Pilgern mit Wundernachweis stammen aus dem
benachbarten Ausland. Es handelt sich um Orte aus Süddeutschland und dem
Elsass.102 Diese Ortschaften liegen in Gegenden, aus denen Mönche während
des Dreissigjährigen Krieges oder auch während späterer kriegerischer
Auseinandersetzungen103 im Kloster Muri Aufnahme fanden. Die so entstandenen
Freundschaften und Beziehungen wurden über Jahre gepflegt.104 Der gute Ruf
des Heiligen Leontius wird mit den dankbaren Gästen in ihre Heimat getragen
worden sein.

101 Ebd., S. 441.
102 Bregenz, Breisgau, Ehingen, Feldkirch, Ulfurt, Schwaningen, Schwarzwald, Weingarten

Zwiefalten.
103 1663-64: Türkenkrig; 1672-79: Holländischer Krieg; 1688—1697: Pfälzischer Erbfolge¬

krieg. Die Kriegsschauplätze befanden sich überwiegend im Elsass und Süddeutschland.
104 Ein Beispiel ist der Brief von P. Arbogast Arnoldi aus dem Kloster Ettenheimmünster. Er

dankt darin für die ihm und Vorgängern erwiesene Gastfreundschaft, bittet um Schriften
und Andenken an den Heiligen Leontius und empfiehlt letztendlich einen Wallfahrer.
StiAMG Samen: CH 000 902-1 A-IV-IV-14.

40



Das grössere Angebot an eidgenössischen

Wallfahrtsorten hatte zur
Folge, das s Pilgerfahrten nicht mehr
Wochen und Monate in Anspruch
nahmen. Trotzdem waren Reisen
immer noch beschwerlich und die Pilger

waren in Muri auf eine minimale
Infrastruktur angewiesen.
Wahrscheinlich haben sie oft in Muri
übernachtet. Die «Gedeonische Wunderfackel»

gibt uns darüber keine
Auskunft. Sie konzentriert sich ganz auf
den Verlauf des Wunders und kümmert

sich nicht um praktische
Belange.

Für das leibliche Wohl der Pilger
war in Muri aber gut vorgesorgt.
Schon seit dem Ende des 16.

Jahrhunderts lassen sich vier Gasthäuser
nachweisen.105 Diese scheinen einem
Bedürfnis entsprochen zu haben. Als
die alte «Wirtschaft uffm Kilchbühl»
einging, schlug Abt Ägidius Waldkirch

1659 den Bau eines neuen
Gästehauses samt Trotte (Roter Löwen)
vor. Michael Wickart sollte einen

Plan, eventuell ein Modell, machen
und dem Kapitel zur Genehmigung
vorlegen. 1660 begannen die Bauarbeiten

auf dem Kilchbühl in
unmittelbarer Nähe zum Kloster.106

Dass Pilger in den Klosterherbergen

Aufnahme gefunden hätten,
davon ist nie die Rede. Ebenso wenig
sein.

Abbildung 27:

Votivtafel Leontius der Fraumünsterabtei Ro-
tenmünster: «Anno 1688 den 30. Aberil ist Hin

Dotnes Kindtgeboren Zuo Fritlingen, Dannoch war es 4

und 20 Stundt under derErten, bin gegen aber den 2.

Maxy Tragen siegegen Muri Zuo SanctEeontius dises

Kindt haben Sie auffgeofert mit irem gebet und ist wi-
derutn mit Gottes Hi/fLewendig wortenund istgedaufft
worden, Gloria Leonün die Eiteren Jacob Merckle und

Catharina geigerin, dises deffelin hab ich versprochen %ito

eren des aller heiligsten Leontius.» «Maria Williburga
Abtdisin in Rottenmünster».

Maria Williiburg Frey war von 1687—1725

Äbtissin in Rottenmünster.
Foto: Kirchgemeinde Muri.

cheinen sie da verköstigt geworden zu

105 Adler, Ochsen, Wirtschaft uffm Kilchbühl, Rössli. Siegrist, Muri, S. 220.
106 Germann, Muri, S. 6; Kiem, Muri II, S. 39. Kosten: 3400 Gulden. Der Rote Löwen exis¬

tierte bis 1827 als Gasthaus und wird seither als Gerichts- und Amtshaus genutzt. Müller,
Muri, S. 239 (Heute Kantons- und Regionalpolizei).

Teas «13«'
arirttwiss-iiii

41



Vor dem Heiligtum
Es gibt wenig Information über das, was sich vor den Gebeinen des Heiligen
Leontius wirklich abgespielt hat. Die «Gedeonische Wunderfackel» verweist
auf die Wallfahrt, die nur in Ausnahmefällen nicht geleistet wurde.107 Andere

Angaben macht Pfleger nur in Ausnahmefällen.

Die Informationen weisen auf folgende
Zusatzleistungen hin:

Es wird von Gebeten (12) gesprochen,
doch ist anzunehmen, dass diese selbstverständlich

vor dem Heiligtum verrichtet wurden.

In Fällen von Geburt wird öfters (7)

versprochen, dem Kind, falls es ein Knabe wird,
den Namen Leontius zu geben.

Gerne werden Rosenkränze, Tüchlein o-
der Gürtel mit dem Heiligtum in Kontakt
gebracht und dann
als Berührungsreliquie

(21)
benutzt. Den
Hilfesuchenden wird

der gesegnete Gegenstand dann auf den Körper
gelegt und die Wirkung tritt sofort ein.

Ebenfalls als sehr wirksam erweist sich das

Wasser (21), das mit den Reliquien gesegnet wird
und teils vor Ort, teils aber auch am Krankenbett
in Umschlägen und Bädern Anwendung findet.

Die beliebteste Gabe aber ist die Votivtafel
(41), die das jeweilige Wunder schildert, damit
beredtes Zeugnis über das geschehene Wunder für
die Öffentlichkeit abgibt und als ein ganz persönliches

Geschenk an den Heiligen Leontius angesäte

j j r Abbildung 29:
hen werden darf. T

°
Leontiusaitar mit dem

Reliquienschrein und einer
unbekannten Statue.

Abbildung 28:

Gasthof «zum Roten Löwen»
(heute Amtshaus an der Kirchbühl
Strasse). Zeichnung von P. Leode-

gar Mayer (1687—1754).
Foto: Kloster Muri-Gries.

107 Ordensleute wie der Mönch aus Zwiefalten (3.3) oder einer aus Engelberg (12.1) oder auch
Menschen aus der nächsten Umgebung verzichteten auf eine Wallfahrt.

42



Schlusswort
Muri scheint als Wallfahrtsort eher zufällig entstanden zu sein. Man hat die
Gebeine des Leontius nicht gesucht. Als diese aber Abt Dominicus Tschudi
angeboten wurden, hat er nicht gezögert und sich mit aller Entschiedenheit
nicht nur für die Übernahme der Gebeine, sondern auch für den Standort einer
Wallfahrt entschieden. Es wurde alles unternommen, um den Katakombenheiligen

standesgemäss zu empfangen und die einsetzende Verehrung zu fördern.
Manchmal mag der Zufall zu Hilfe gekommen sein wie im Ersten Villmerger-
krieg, manches war aber bewusste Inszenierung, so der Bau der Leontiuska-
pelle, deren Wichtigkeit auch als Grablege der nächsten drei Äbte hervorgehoben

wurde.
Die Äbte und Konventualen standen

hinter ihrem Heiligen Leontius. Er wurde
nach Kräften unterstützt, indem das

Pilgerwesen mit Infrastruktur wie dem
Gasthaus zum Roten Löwen ausgestattet
wurde oder in den Schriften verfasst und

gedruckt wurden, die für die Verbreitung
seines Rufs nötig waren.108

Die Wallfahrt zum Heiligen Leontius
endet nicht mit der Herausgabe der «Ge-
deonischen Wunderfackel» oder der Cen-
tenarfeier. Unter Fürstabt Gerold I.
Haimb lebte sie noch einmal auf und
erreicht mit der Zentenarfeier (1747) einen

Höhepunkt. Die Wundertaten werden
weiterhin sorgfältig aufgeschrieben,109

doch scheinen sie zahlenmässig nach und
nach abzunehmen. Das jüngste Zeugnis
einer Heilung von «fallender Sucht»

stammt von 1815.110

108 Historischer und grundtlicher Bericht, was Gestalt der Leib dess heyligen und glorwürdigen
Märtyrers Leontii — Alessandro Vittrici, Bischof von Alatri (?—1650), Johann Rudolf
Pfyffer, Kommandant der Schweizergarde (um 1615—1657); Ulrich Rieger (1605—1659).
Getruckt zu Costantz bey Johann Geng (1648). —Zurlauben, Lob- und Ehrenpredigten

- Pfleger, Gedeonische Wunderfackel. — Zurlauben, Predigten. — Pfleger, Wunderfackel.
109 AKB, Ms MurF 78 und StAAG AA/5918.
110 KGAM, Nr. 9.1.8.01.

43

Abbildung 30:

Leontius auf einem Kelchvelum,
Stickerei im Kloster Hermetschwil

2. Hälfte 17. Jahrhundert.
Foto: Kloster Muri-Gries.



Der in dieser Arbeit gewählte Zeitabschnitt von 1647 bis 1700 erlaubt einen

zuverlässigen Einblick in die intensivste Zeit der beglaubigten Wunder. Wenn
wir bei Zurlauben demnach für den Zeitraum von 44 Jahren von 567 Wundern
erfahren, dann müssen wir von einer beträchtlichen Anzahl Pilger ausgehen.

Einsiedeln hat im Jahre 1674 eine sehr vergleichbare Mirakelsammlung
herausgegeben. Auch hier werden in 23 Kapiteln Wunderwerke vorgestellt,
diese stammen aus den Jahren 992 —1673, also einem wesentlich längeren
Zeitraum. Es sind insgesamt 230 Mirakelberichte, die Gregor Hüsser dem Leser in
ausserordentlich ähnlichem Stil präsentiert. Auch hier handelt es sich nur um
eine Auswahl aller registrierten Wunder von Einsiedeln. Es geht bei den
Mirakelberichten nicht um eine quantitative Aufzählung der Ereignisse, eine Voll¬

ständigkeit wird nicht angestrebt.
Vielmehr sollen die Berichte eine

funktionierende Beziehung des

Ortsheiligen als Fürbitter im Himmel
bestätigen, die Gesamtheit aller Bereiche

der Wunder ausführlich darlegen
und diese in ihrer Einzigartigkeit
qualitativ herausheben.

Es wird nicht falsch sein
festzustellen, dass Muri ein relevanter
Wallfahrtsort war. Das Einzugsgebiet der

Pilger ist aber im Vergleich zu alten,
internationalen Wallfahrtszentren
wie Einsiedeln oder Altötting
beschränkt. Wir haben auch keine
Kenntnisse von organisierten
Gruppenwallfahrten, zum Beispiel von
politischen Gemeinden oder Ständen,
wie sie zur Schwarzen Madonna nach
Einsiedeln oder zum Bruder Klaus
nach Sachsein verrichtet wurden.
Muri scheint aber sehr beliebt gewesen

zu sein bei intimen Anliegen, die

vorwiegend die Gesundheit betrafen
und die in privatem Rahmen
unternommen wurden.

Abbildung 31:

Leontiusfigur, aus der ehemaligen Pfarrkirche St. Pankratius, Boswil.
Heute in Andiast GR. Foto: Andreas Keller, Stuttgart.

44


	Der auf Erden Wunder-würkende Leontius : die Wundertaten des Heiligen Leontius von Muri

