Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 84 (2017)

Artikel: Die Kunstepoche Romantik und Gotik am Beispiel des Klosters Muri
Autor: Haas, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kunstepochen Romanik und Gotik am
Beispiel des Klosters Muri

Iréene Haas

Die Autorin hat diese Arbeit an der Pidagogischen Fachhochschule in Brugg-Windisch im
Rabmen ihres Bachelor-Studinms, verfasst. Sie wurde von Brigitte Haas, Dozentin fiir
Kunstgeschichte, betreut. Fiir die Publikation in unserer [abresschrift wurden die formalen
Teile, die ffiir eine Bachelor-Arbeit notwendig sind, weggelassen. Die Redaktion dankt der
Autorin fiir die Bereitschaft, uns ihre Arbeit 2u jiberlassen.

Einleitung

Kloster sind Bauten, die heutzutage oftmals unter Denkmalschutz stehen. Die
Grindung der meisten Kloster geht auf das Mittelalter zurtick. Hinter den
michtigen Klostermauern befand sich nicht nur ein Ort der Religiositit, son-
dern auch ein Ort der Bildung und der kulturellen Arbeit. In Kléstern lebten
Nonnen und Monche, welche Reisende beherbergten und Kranke mit Hilfe
der Klosterapotheke gesund pflegten. Ein Kloster verlich oftmals auch Geld.
Zudem wurde in einer Klosteranlage auch Landwirtschaft, Kriuter- und Heil-
kunde betrieben.'

Da viele Kloster meist vor vielen Jahrhunderten errichtet wurden, durch-
lebten sie bis heute mehrere Kunstepochen. Immer wieder wurde angebaut,
ausgebaut, ibermalt oder renoviert. Diese kunstreiche Vergangenheit prigt die
sakralen Bauten bis heute.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit dem faszinierenden Bauverlauf der
Klostetkirche in Muri durch die ersten beiden Kunstepochen (Romanik und
Gotik). Im ersten Teil werden die Kunstepochen Romanik und Gotik theore-
tisch aufgearbeitet. Im zweiten Teil der Arbeit ist in Erfahrung zu bringen, wo
die beiden Kunstepochen am Bau der Klostetkirche Muri heute noch zu et-
kennen sind.

Um einen Rundumblick des Inneren der Klosterkirche, des Innenhofs und
der Krypta zu erhalten, eignet sich die Internetseite Panorama der Freunde der
Klostetkirche® hervorragend.

1 Klosteraktuell.
2 Vereinigung Freunde der Klosterkirche 2016: https://klostermuri.ch/?mid=17.

55



Die Geschichte des Klosters Muri

Die Erzihlungen der Klostergrindung von Muri wird in der Acta Murensia,
die vermutlich um 1160 zusammengestellt wurde, tberliefert. Dabei handelt es
sich um die einzige Quelle, in der die Geschichte der ersten Jahrzehnte des
Klosters niedergeschrieben wurde. Die Acta Murensia ist aus verschiedenen
handschriftlichen Dokumenten zu einem Buch zusammengefasst worden. Der
Verfasser ist unbekannt. Heute wird die Originalversion der Acta Murensia im
Staatsarchiv in Aarau aufbewahrt.’

N

SR

.

%

Abb. 1:

Acta Murensia.
Staatsarchiv Aargau
Foto: Ueli Strebel.

Die romanische Klosterkirche wurde laut Acta Murensia im Jahre 1027 von Ita
von Lothringen und threm Gemabhl, Radbot aus dem Hause Habsburg, gestif-
tet. Flir den Bau des Klosters wurde die Pfarrkirche St. Goar im Zentrum von
Muri abgebrochen und stidlicher wieder neu aufgebaut. Somit befindet sich am
alten Standort der Pfarrkirche St. Goar das heutige Kloster.*

Eingeweiht wurde die dreischiffige romanische Basilika erst im Jahre 1064
durch den Bischof Rumold aus Konstanz. Ita von Lothringen sowie ihr Mann
Radbot waten zu diesem Zeitpunkt schon verstorben.” Als Titulat und Patron
der Klosterkirche Muti wurde der heilige Martin von Tours bestimmt.’

Die ersten Benediktinerménche kamen aus dem Kloster Einsiedeln.
Propst Reginbold leitete den inneren und dusseren organisatorischen Aufbau

3 Meier, Muti, S. 12 f; Staatsarchiv Aargau, AA 4947; www.e-codices.unifr.ch/de/list/
one/saa/4947 sowie Bretscher-Gisiger; Sieber, Acta.

4 Meier, Muri, S. 6ff.

5 Ebd., S. 6ff.

6 Amschwand, Muri 1971, S. 5.

56



dieser Neugriindung. Dazu diente das Mutterkloster Einsiedeln als Vorbild.’
Das Kloster Murt war zu Beginn abhingig vom Kloster Einsiedeln. Erst durch
die Wahl des Propstes Burkard zum ersten Abt im Jahre 1065 erlangte das
Kloster Muri seine Selbstindigkeit.

In den folgenden Jahren wuchs das Kloster Muri machtig. Mit Wachsen
sind vor allem die Gaben der einzeln eintretenden Monche gemeint. Damals
(wie heute) legten die Monche ein Gelibde ab, zu dem gehort, dass ein Monch
kein Privateigentum besitzt. Das Privateigentum wurde dem Kloster tiberge-
ben, somit zum Allgemeingut. So kam das Kloster Muri in der frithen Neuzeit
zu einem ansehlichen Grundbesitz.

Im Jahre 1082 entstand in der Umgebung von Muri ein Nonnenklostet.®
Das neue Frauenkloster unterstand der Jurisdiktion des Minnerklosters Muri.’
Ende des 12. Jahrhunderts zogen die Nonnen ins neugegriindete Kloster Her-
metschwil.' Heute wird dieses Kloster noch von neun Benediktinernonnen
bewohnt."

Uber das Leben im Kloster Muri im Mittelalter ist wenig bekannt. Das
Kloster wurde in den Jahren 1300, 1386, 1443/1445 und 1531" geprigt von
Pliinderungen und Brinden. Dadurch wurden viele Urkunden und Kirchen-
schitze zerstort.”

Ein Kloster ohne Biicher war fur die mittelalterlichen Monche unvorstell-
bar. Biicher hatten stets eine grosse Bedeutung. Propst Reginbold hatte eine
ansehnliche Bibliothek aus Einsiedeln mitgebracht." Wie gross der Stellenwert
von Biichern im Mittelalter war, zeigt folgende Stelle aus der Acta Murensia:
«Man muss die Biicher immer wieder abschreiben und vermebren und verbessern und aus-
schmiicken; denn das Leben geistlicher Personen ist obne Biicher nichts.»”

1840 entdeckte man in Muri Fragmente des sogenannten Osterspiels von
Muri. Es ist das dlteste, vollstindig in Deutsch verfasste geistliche Drama. Es
wurde 1250 vermutlich in der Umgebung Ziirich-Winterthur geschrieben. Den
Namen erhielt das Theaterstiick nach seinem Fundort, dem Kloster Muri. Un-
ter den Schweizer Abteien spielte das Kloster Muri bis zur Reformation eine

7 Amschwand, Muri 1971, S. 5.
B Ebd,, S. 6.

2 Germann, Muri, S. 2009.

10 Amschwand, Muri 1971, S. 6.
11 Pfarrei Bruder Klaus.

12 Amschwand, Muri, 1971, S. 7.

3 Bbd,S. 7.
4 Fbd,S.7.

15 Ebd,S.7.

57



eher ungeordnete Rolle. Im 17. und 18. Jahrhundert verhalfen thm einflussrei-
che Abte zu grossem Ansehen. Beide Jahrhunderte waren geprigt von geistli-
chem und kiinstlerischem Leben.'® In dieser Zeit verlichen die Wissenschaft,
die Kunst und die dussere Erscheinung der Klosteranlage einen besonderen
Glanz."” Dutch die wachsende Bedeutung kamen immer wieder Neubauten
zum Kloster Muri hinzu. Zudem kam es zur Erhebung der Abte in den Reichs-
furstenstand.”® In dieser Zeit galt das Kloster Muri als das reichste Kloster der
Schweiz.

Im Zeitalter der Aufklirung war es ruhig im und um das Kloster Muri."
1695 bis 1697 wurden die tiefsten baulichen Einschnitte in der Klosteranlage
getatigt. Es war die Bliitezeit, die Epoche des Barocks, die den weiteren Ausbau
des Klosters Muri beeinflusst hat. Es wurde beschlossen, einen Neubau der
Klosterkirche durch Giovanni Battista Bettini aus Lugano zu projektieren. Das
Oktogon (Spannweite 22 Meter), eine der grossten IKKuppelzentralbauten der
Schweiz, wurde erstellt.”” Trotz vieler Umbauten ist die romanische Struktur
der Klosterkirche in der Krypta, der Vorhalle, den Ttrmen, dem Querschiff
und im Chorhaus erhalten geblieben.

Von 1745 bis 1750 wurde die Klosterkirche im Rokokostil neu ausgestat-
tet.”! Das schwatze Chotgitter zeugt von diesem Baustil in der Klostetkirche
Murt.

Im Jahre 1841 kam es in einer Nacht- und Nebelaktion zur Aufhebung
der Aargauer Kloster. Verantwortlich dafiir war Grossrat Augustin Keller von
Sarmenstorf. Er hielt eine Rede gegen die katholischen Krifte. Das folgende
Zitat ist ein Ausschnitt dieser Rede: «Die Kigster haben mit Miiffiggang und Intrigen
begonnen, mit MiifSiggang und Intrigen werden sie enden ... In der neunesten Zeit ist es dahin
gekommen, dass der Monch in der Regel ein schlechtes, verdorbenes Geschopf ist, das nicht
mebr in unsere Zeit passt und sich in allern Widerspruche wiit der Gegenwart und deren
Tnstitutionen befindet. Stellen Sie einen Monch in die griinsten Anen des Paradieses, nnd so
weit sein Schatten fiillt, versengt er jedes Leben, wichst kein Gras mebrly”

Dieser Teil der machthaberischen, sikularen Rede von Augustin Keller
zeigt auf, dass er das gesellschaftliche Verhalten der Nonnen und Modnche
missbilligte. Er war der Ansicht, dass die katholischen Krifte thre Macht miss-
brauchten und wiinschte sich sehnlichst deren Abgang herbei.

16 Amschwand, Muri, 1971, S. 10.

7 Ebd, S. 13

18 Meier, Muri, 2011, S. 8.

¥ Gloot, Kloster.

20 Klosterfithrung Hochuli.

21 Vereinigung Freunde der Klosterkirche 201 5a.
22 Schib. Keller, S. 174.

o8



Mit einer iberwiltigenden Mehrheit im Grossrat wurde nach dieser Rede der
Beschluss gefasst, alle Kloster im Kanton Aargau aufzuheben. Die Monche
und Nonnen mussten unter Zwang ihre Kloster verlassen. Die Kloster und
deren Besitz sowie auch die Bibliotheken und die Archive wurden Besitz des
Staates.” Die Ménche des Klosters Muri flohen nach Sarnen, wo sich die durch
die Klosterauthebung verstreuten Monche wieder versammelten und die Lei-
tung des Kollegiums tibernahmen.

Im Jahre 1845 gelang es Abt Adalbert, ein neues Zuhause im Stdtirol zu
finden. Danach wurde eine neue Niederlassung dieser Ordensgemeinschaft in
Gries bei Bozen gegriindet.”* Der ehemalige Mutianer Konvent lebt bis heute
in Sarnen und Gries weiter. Seit 1957 ist das Kloster wieder in Muri prisent.
Momentan ist es der 87-jihrige Pater Bonifaz”, der eine kleine Wohnung in
der Klosteranlage in Muri (Hospiz) bewohnt. Abt Benno Malfér*® aus Muti-
Gries ist immer wieder auch in Muri prisent.

Im Jahre 1843 griindete der KKanton Aargau eine Bezirksschule in Muri.
1887 wurde eine Pflegeanstalt gegriindet, *’ die zwei Jahre spiter buchstiblich
in Flammen aufging.

Von 1929 bis 1934 mussten die Fresken, die Stukkaturen und die Krypta
des Klosters Muri saniert werden. Im Jahre 1941 wurde die Klosterkirche Muri
der katholischen Kirchgemeinde von Muri iibergeben. Die Restaurierung
wurde fortgesetzt und die Klosterkirche aussen renoviert. Zudem wurde der
Kreuzgang wiederhergestellt und die Orgeln restauriert. Die drei Orgeln ge-
niessen weit iiber die Landesgrenzen hinaus ein hohes Ansehen.”

Seit August 1992 gibt es die «Veteinigung Freunde der Klostetkirche
Muri». Sie zdhlt rund 900 Mitglieder. Sie trdgt in hohem Masse zur Erhaltung
der benediktinischen Tradition bei. Die Mitgliederbeitrage und Spenden helfen
der Vereinigung der Klosterfreunde auch die Renovationsarbeiten der Kloster-
kirche Muri zu unterstiitzen.” Zum Forderprogramm zihlt auch die Orgelmu-
sik im Kloster.™

2 Amschwand, Muri, 1981, S. 15f.

24 Benediktiner, Kurzeinblick.

2% Gestorben am 31. Mai 2017, Anmerkung der Redaktion.

%6 Gestorben am 28. August 2017, Anmerkung der Redaktion.
2 Gloor, Kloster.

2 Amschwand, Muri, 1971, S. 16.

2 Veteinigung Freunde der Klosterkirche, 2015a.

30 www.murikultur.ch/musik/musik-in-der-klosterkirche.

59



2011 wurde die Stiftung «Geschichte Kloster Muri» gegriindet. Sie dient der
wissenschaftlichen Aufarbeitung der Geschichte bis ins Jahr 2027 und der Re-
alisierung von Publikationen. Dann wird das Kloster Muri sein 1000-jihriges
Bestehen feiern.”

Abb. 2:
Loretokapelle im
Kreuzgang der
Klosterkitche.

Foto: Bernhard Kigi.

Ein besonderer Ort der Klosterkirche Muri ist die Loretokapelle. Dabei han-
delt es sich um die Grabstitte von Mitgliedern der Habsburger Dynastie.”
Ebenso ist die Loretokapelle die Grabstitte der Herzen des letzten Habsburger
Kaiserpaares, Zita und des seligen Karls. Zita verstarb im Jahre 1989.” ihr
Leichnam liegt in der Kapuzinergruft in Wien.” Der Grund fiir die Trennung
von Herz und Leichnam liegt in einer alten Tradition. Das Herz galt schon

3 Vereinigung Freunde der Klosterkirche, 2015b.
32 Etlebnis Freiamt.

3 Baumann, Kirche.

3 Planet Vienna.

60



immer als zentrales, wichtiges Organ und Sitz der Seele. Zudem steht es sym-
bolisch fiir die Liebe.” Ein Leben lang wurde Zita die Riickkehr nach Oster-
reich verweigert. Deshalb suchte sie eine neue Ruhestitte und liess im Jahre
1971 eine Familiengruft in der Loretokapelle im Kloster Muri errichten. Di-
verse Familienmitglieder wurden nach 1971 in dieser Gruft beigesetzt.”

Heutzutage ist die Klosteranlage in Muri immer noch von grosser Bedeu-
tung fiir das Freiamt und die Region. Die Anlage besteht nicht mehr nur aus
dem Gotteshaus, sondern beherbergt die Gemeinde- und Bezirksverwaltung,
eine Primarschule, ein Pflegeheim, ein temporirers Kino, einen Festsaal, eine
Ortsbibliothek und das Museum Kloster Muri. Weiter ist die Wiedereroffnung
des Museums Caspar Wolf und des Singisenforums fiir zeitgendssische Kunst
geplant. Am Martinstag (der 11. November ist der Gedenktag des heiligen Mar-
tins von Tours®) feiert die Bezirksschule Muri zu Ehren des Patrons in der
Klosterkirche die sogenannte Martinifeier. Die Feier beinhaltet jeweils Votle-
sungen, Theaterauffithrungen und Gesang. Der Anlass wird von den Schiile-
rinnen und Schiilern selber organisiert. Fiir die Offentlichkeit wird am Abend
jeweils ein festlicher Gottesdienst zu Ehren Martins gefeiert. Im Klosterhof
und in der Klosterumgebung finden jihrlich zahlreiche Anldsse statt. So zum
Beispiel der traditionelle Martinimarkt, der ebenfalls am 11. November statt-
findet, die Fasnacht oder das Muri Nights Openair und die 1.-August-Feier, die
jedes Jahr zahlreiche Besucherinnen und Besucher in die Klosteranlage locken.

Das Wahrzeichen des Klosters Muri ist der Posaunen-Engel, der auf dem
Oktogon der Klosterkirche steht.”® Er soll die Bevélkerung zum Gottesdienst
rufen.”

Plan der Klosterkirche Muri

In der Grundrissdarstellung sieht man die urspriingliche Klosterkirche aus dem
Jahre 1027/1064 (rot). Die baulichen Erweiterungen bis zum heutigen Tag sind
zeitlich jeweils in einer anderen Farbe dargestellt.

3 Aspetos, Herzbestattung,

3% Tages Woche., Kaisergruft.

3 Vgl. Moser, Feiertage.

3 Allemann, Sieben Mal am Tag, S. 7.
% Schilter, Muti, S.18.

61



|

i?———“(‘_] o -
~= | ey Grundriss
h e Klosterkirche
e 5 HocketoRrR Mu ri
ARYPIA P
= = R
1
B :
At rEny — i Bewnspum | eweres
8 frasgiiE - : i
! porcseroR § FATELLE o g

&‘

Bl 1027 -1064
HE 1534735
1575

- O 1604-1810
B 1685 -1698
B modem

g ! | - P —————
YRy =Rt
: LniIBRE ESCHOSS
il norD - :::c: iy

i e ® . Tethst

,Eéfcgﬁrﬂzﬁél‘.v‘f

{reasy—re rq STt
h!!.\

= .
Z CE WO L BELLLLER
! orpsLLE %
i s=
4 i
|
H
< 5 et SArGrs EN’F"!.IG;;L
it d e d

Abb. 3: Grundriss der Klosterkirche Muri.

In der perspektivischen Abbildung wurde auf das romanische Kloster (Hypo-
these von Erwin Treu, in schwarz dargestellt) das heutige Kloster mit roter
Farbe eingezeichnet. Treu vermutete, dass die heutigen Ttrme viel hoher sind
als sie in der Romanik waren. Auffallend markant sind auch das eingeschobene
Oktogon und die Vorhalle aus der barocken Zeit.

62



Abb. 4: Die romanische Klosterkirche Muri, erginzt durch die gotischen und Barocken
Umbauten. Grundzeichnung von Erwin Treu, Ergianzungen von Iréne Haas.

63



Uberblick der Kunstepochen im Kloster Muri

Michaeliskirche Hil-
desheim
Dom zu Speyer

- machtige Mauermassen mit
kleinen Fenstern
- Rundbogen

Kunstepoche/Dauer Allgemeine Merkmale Klosterkirche Muri heute
Romanik Architektur Architektur

ca. 1000 bis 1150. - gebundenes System - Fundament Basilika
Beispiele: - Grundriss: christliches Kreuz | - Krypta

- mé&chtige Mauer-mas-
sen, z.B. zwischen
Kreuzgang und Krypta

- Ornamentkunst (z.B. Fens-
terrosetten)

Skulpturen

- Figuren (schon, klassisch)

- haufig dramatische Gestal-
ten (D@monen und Unge-
heuer)

- Kontrapost

Malerei

- Tafel- und Glasmalerei (g6tt-
liches Prinzip) dominieren
sakrale Kunst/Darstellung
des burgerlichen Lebens

- Ornamentkunst

- Kloster Knechtsteden | - Entwicklung: Sdulen mit (ca. 3.10 m)
- Kloster Allerheiligen, Wirfelkapitellen bis zu Sau- | - der untere Teil der bei-
Schaffhausen len mit Figurenkapitellen den Turme
- Malerei: nicht mehr gut
Skulpturen erhaltene, freigelegte
- mit den Flachen verbunde- Fresken (kaum erkenn-
nen Skulpturen bar)
- biblische Szenen
Malerei
- grossflachige Fresken
- sakrale Kunst
- Bedeutungsperspektive
- Symbolfarben
- flach und zweidimensional
- Buchmalerei: Initialkunst
Gotik Architektur Architektur
- ca. 1130 bis 1500 - Spitzbogen - spétgotischer Teil des
- Beispiele: - Kreuzrippengewélbe, Netz- Kreuzganges
- Kathedrale Chartres gewdlbe, Sterngewdlbe - Teile des noérdlichen und
- Notre-Dame de Paris | - Strebewerk sudlichen Turms
- Kathedrale Saint- - Masswerke (Drei-, Vier- oder | - diverse Fenster
Denis Vielpass) - Chorgewdlbe

Malerei

- Rankenmalerei in der
Krypta

- die Malerei des Chorge-
wolbes

64




Einfihrung in die Romanik

‘Die Romanik ist eine Epoche der mittelalterlichen Kunst, die vom frithen 11.
Jahrhundert bis Mitte des 13. Jahrhunderts dauerte. Dabei gibt es aber grosse,
lokale Unterschiede. In Frankreich wurde die Romanik schon frith (Mitte des
12. Jahrhunderts) von der Gotik abgelést. In Deutschland, Osterreich und Tta-
lien fand diese Ablosung erst rund hundert Jahre spiter statt.”

Die Stilepoche der Romanik war besonders fiir ihre Architektur bekannt
und in ganz BEuropa verbreitet. Die Malerei und die Skulpturen waren diesem
Baustil untergeordnet.”

Zum ersten Mal tauchte der Begriff Romanik im 19. Jahrhundert in Frank-
reich auf. Der Begriff soll vom franzésischen Kunsthistoriker de Caumon ein-
gefithrt worden sein;* andererseits gibt es die These, dass Charles-Alexis-
Adtien Dubherissier de Gerville, ein franzosischer Kunsthistoriker und der
deutsche Kunstsammler Sulpiz Boisserée dieser Epoche den Namen Romanik
gegeben haben. ®

Der Begriff Romanik geht wohl auf die rémische Baukunst (Sdulen- und
Bogenformen) zuriick, da einzelne Bauelemente, wie zum Beispiel die Siulen
oder Rundbogen, aus der rémischen Kunst tibernommen wurden.”

Die Romanik ist vorwiegend eine sakrale Kunst. In Plastiken und Male-
reien werden hiufig heilige Personen dargestellt, die als Teil einer biblischen
Szene etkannt werden kénnen.” Da nur der Glaube und die Kirche von zent-
raler Bedeutung waren, signierten die Kinstler meistens ihre Werke nicht.*
Dabher sind die Urheber vielfach unbekannt.

Die Romanik ldsst sich in Vor-, Frith-, Hoch- und Spitromanik einteilen.
Die Vor- und die Frithromanik kénnen auch nach den Herrscherhdusern ge-
gliedert werden. So geht die Vorromanik auf die karolingische Hetrschaft (750
bis 920) zuriick und wird daher als karolingische Kunst bezeichnet, wihrend
die Frihromanik auf die ottonische Herrschaft (920—1024) zurtickgeht und als
ottonische Kunst bezeichnet wird."

Die Vorromanik hat unter Katl dem Grossen (747—-814) begonnen. Er hat
in seinen Bauten einige rémische Merkmale wiederaufgenommen und liess die
Pfalz Aachen, bei deren Bau auf den romischen Baustil zuriickgegriffen wurde,

40 Hammer, Kathedralkunst.

41 Carl, Kunst, S. 16.

42 Gollub, Architektur.

43 Hartmann, Kinstletlexikon.

4 KUK, Architekturdatenbank.

4 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 101.
46 Gollub, Architektur.

47 Catl, Kunst, S. 16f.

65



erbauen. Sein Ziel war, die geistigen und kulturellen Traditionen von Rom fort-
zusetzen. Wihrend seiner Regentschaft wurde dem Klosterbau ein enormer
Aufschwung verliehen. Unter der Herrschaft der Karolinger und Ottonen ver-
breitete sich der Bau von altchristlichen Basiliken in Europa. Diese gelten als
Vorteiter der romanischen Kirche.*

Merkmale der Romanik in der Architektur

Wie schon erwihnt, war die Romanik besonders bekannt fiir ihren Architek-
turstil. Obwohl sich die Bauten auch nach regionalen Besonderheiten unter-
scheiden, gab es immer wieder einheitliche Formen, die tibernommen wurden.

Abb. 5: Quadratischer Schematismus am Beispiel der romanischen Klosterkirche Muri. Plan-
vorlage Erwin Treu. Sammlung Murensia.

Vorwegzunehmen ist, dass viele der romanischen Kirchen frither Kloster wa-
ren oder es gar heute noch sind. Diese befanden sich damals oft in lindlicher
Umgebung, da die stillen, lindlichen Gebiete fiir den Klosterbau bevorzugt
wurden,” Die Kléster waren anno dazumal der Ort der Bildung, der Kunst und
des Geldes. Dank Stiftungen waren sie im Besitz grossen Reichtums. So waren
sie in der finanziellen Lage, ihre Klosteranlagen immer wieder auszubauen.

4 ARDalpha, Romanik,
4 Toman, Romanik, S. 7.

66



Wihrend der Romanik bestand keine Trennung zwischen Kirche und Staat.
Die Menschen waren sich sicher, dass die Weltordnung von Gott gegeben ist.”

Bei der Architektur eines Kirchenbaus ist das gebundene System ein
Hauptmerkmal der Romanik. Dabei wird der Grundriss in Quadrate eingeteilt
und man geht vom sogenannten Vierungsquadrat als Masseinheit aus. Das Vie-
rungsquadrat wird in alle Richtungen erweitert und bildet somit den Chor, das
Langhaus, sowie auch die Querhausarme.” Dies ist beim Kloster Knechtsteden
(frithes 12. Jahrhundert) besonders gut ersichtlich.

Romanische Bauten fielen durch ihre machtigen, blockartigen Mauermas-
sen auf. Je michtiger der Bau erschien, desto grésser war der «Triumpf». Die
dusseren Fassaden einer Kirche waren meist schmucklos und wirkten schwer.
Diese gewaltigen Bauten vermittelten den Menschen Sicherheit und Gebor-
genheit.”® Im Innern boten die michtigen Mauermassen genigend Platz, um
die Winde mit grossen Fresken zu bemalen, was in der Romanik ein haufiges
Merkmal war.”® Die romanischen Kirchen waren oftmals in drei Schiffe unter-
teilt.”

Abb. 6:
Romanisches Wiirfelkapitell aus der Krypta der Klosterkirche
Muri. Abbildung aus Germann, Muri.

Ebenfalls typisch romanische Elemente im Kirchenbau sind die Rundbogen
an Fenstern, Portalen und Tiren. Sie dienten vor allem als Fassadenschmuck.
Auffallend sind auch die schweren Siulen mit ihren Wirfelkapitellen.” Das
romanische Kapitell entwickelte sich von einem Wirfelkapitell zum Figuren-
kapitell. In der Anfangsphase der Romanik waren die Wiirfelkapitelle nicht ver-
ziert. Die ersten Verzierungen sind an ionischen Kapitellen anhand von Volu-
ten zu sehen. Voluten sind schnecken- oder spiralférmige Verzierungen, die
meist an Kapitellen angebracht wurden. Die Verzierungen der Kapitelle wur-
den immer origineller. Es folgten weitere Gestaltungselemente wie Spiralmo-
tive und blumige Muster. Schliesslich schmiickten Figuren, Masken und Tiere

0 Butzlaff, Kunstgeschichte S. 49.
51 Hammer, Romanik.
52 Ngkszki, Romanik.
5 Hammer, Romanik.
5 Duden, Basiswissen.
55 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 98.
67



die Kapitelle. Mit solchen Ausschmiickungen wurden teilweise ganze Ge-
schichten erzihlt.*®

Skulpturen

Zu Beginn der Romanik wurden Skulpturen fast ausschliesslich fir den
Schmuck von Altiren und Grabstitten angefertigt. Erst im 11. Jahrhundert
gewannen die Skulpturen an Bedeutung und wurden kunstvoll in die Architek-
tur eingebunden.”” So wurden aussen an der Kirche die Portale und innen die
Kapitelle mit prachtvollen Plastiken ausgeschmitickt. In der Romanik wurden
die Plastiken vielfach in die Flichen eingebunden. Das bedeutet, dass die
Skulpturen mit der Fliche verbunden waren. Die Plastiken wiesen zum Teil
auch teuflische Gestalten auf. Es wurden viele Ddmonen und andere Unge-
heuer dargestellt. Mit diesen Skulpturen wollte man den Glaubigen vor Augen
flihren, was passiert, wenn man stindigt.”® Neben Menschen wurden auch Tiere
oder gar Mischformen dargestellt. Auch die Symbolik der Zahlen und Edel-
steine wurde oft verwendet.”” Das Weitern war der Tod ein zentrales Thema.
Im Mittelalter lag die durchschnittliche Lebenserwartung bei 30 bis 35 Jahren.
Die Sduglingssterblichkeit war sehr hoch. Zudem gab es viele Seuchen und
Krankheiten, die ebenfalls zu einem sehr frithen Tod fithren konnten. Man war
fest davon Uberzeugt, dass das Leben nach dem Tod weitergeht, entweder im
Himmel oder in der Hélle.”

Malerei
Die Wandmalerei war in der Romanik weitverbreitet. Meistens wendete man
die Technik det Fresken an. Die Farbe wurde direkt auf den feuchten Putz
aufgetmgen.61 Bemalungen schmiickten lediglich die Innenriume. Heute sind
leider nur noch wenige dieser Wandmalereien erhalten.®

Das Ziel eines Malers im Mittelalter war nicht die Wirklichkeit naturgetreu
und schon abzubilden. Man wollte vielmehr den Menschen die biblischen Ge-
schichten in einer dramatischen Erzahlform niherbringen. Somit war nicht nur
bei den verzierten Portalen und Kapitellen, sondern auch in der Malerei die
sakrale Kunst vorherrschend.®

5% Toman, Romanik, S. 31,

57 Durliat, Kunst, S. 111.

% Hammer, Romanik,

5% 'Toman, Romanik, S. 257.

60  Toman, Romanik, S. 328ff,

61 Felgentreu, Basiswissen.

62 - Sommer et al., Romanik, S. 104.
6 Gombrich, Geschichte, S. 165 f£.

68



Die Bilder wurden im Allgemeinen von Figuren dominiert. Alle Figuren mit
einer wichtigen (biblischen) Bedeutung wurden gross dargestellt und alles Un-
wichtige klein. So wurde Jesus im Vergleich zu den anderen heiligen Menschen
haufig Gberdimensional gross dargestellt. Diese Darstellungsart nennt man Be-
deutungsperspektive.*

Auf den Bildern ist nur ein sehr geringer Naturalismus zu sehen; dafiir 1st
der Symbolismus stark vertreten. Auch bei der Farbgebung floss diese Symbo-
lik mit ein. Anstelle von der Gegenstandsfarbe wurde oft die sogenannte Sym-
bolfarbe verwendet. So wurde das Uberirdische meist in Gold gemalt. Diese
Tatsache fihrte dazu, dass die gemalten Rédume iiber keine perspektivischen
Tiefen mehr verfiigten.”

Die Gesamtdarstellung war flach, zweidimensional und ohne Tiefenwir-
kung. Das Ziel war nicht, den Menschen aus Fleisch und Blut darzustellen,
sondern das Géttliche zu verbildlichen.*

Es wurde auf die Darstellung von Licht und Schatten verzichtet. Die ICon-
turen waren kraftvoll, was dem Bild eine ausdrucksstarke Wirkung verlieh. Die
Bildgegenstinde ordnete man symmetrisch an. Die auf dem Bild dargestellten
Figuren wurden mehrheitlich frontal gemalt. Thre Blicke und die Gebirden
sind ausdrucksstark und tiberttieben dargestellt.”’

Die Romanik war auch bekannt fir die Buchmalerei. Es handelt sich dabei
um die Initialkunst. Einerseits gibt es die Figureninitiale, bei der Figuren einen
Buchstaben bilden. Dieser Buchstabe wurde besonders kunstvoll gestaltet. An-
dererseits gibt es die historisierte Initiale. In einer historisierten Initiale wurde
jeweils eine Geschichte oder eine Szene erzihlt. Manchmal bestand ein Zusam-
menhang zwischen der gemalten Geschichte und dem folgenden Text und
manchmal war die Geschichte in der Initialkunst véllig vom folgenden Text
losgel6st. Die malerischen Darstellungen sind sehr phantasievoll und meist
dramatisch. Auch in der Buchmalerei wurden vielfach Menschenkérper darge-
stellt, die in einen Tierkorper tbergehen oder umgekehrt. Der Tod ist dabei
ebenfalls ein zentrales Thema. Es wurden Menschen dargestellt, die zum Bei-
spiel von einem Tier aufgefressen werden.”®

¢4 Butzlaff, Kunstgeschichte, S. 51.
65 Schatz, Kunstuntetricht.

6 ARDalpha, Romanik.

67 Schatz, Kunstunterricht.

8 Hammer, Romanik.

69



Abbildung 7:

Verkiindigung an Maria.
Miniaturenzyklus, Pergament,
Muri (?), erste Hilfte des

12. Jahrhunderts.

Die Kunstepoche der Gotik

Einfihrung in die Gotik

Auch fiir die Gotik gilt, dass es schwer zu definieten ist, in welcher Zeitspanne
die Kunstepoche stattgefunden hat. Die Angaben der Jahreszahlen variieren in
der Literatur von Land zu Land. Grob kann gesagt werden, dass die Stilepoche
ungefihr um 1100 begann und um 1500 endete.”” In der Literatur wird der Bau
des Chores der Kathedrale Saint-Denis (1140 bis 1144) als Geburtsstunde der
Gotik genannt,” obwohl in der Kunstgeschichte diesbeziiglich keine Einigkeit
besteht.”

Im Gegensatz zur Romanik kann fir die Kathedralkunst der Gotik ein
bestimmter Entwicklungsort genannt werden. Ihren Ursprung hatte diese Zeit
in Frankreich in der Region Ile de France. Danach breitete sich diese Kunst-
epoche zuerst lber ganz FPrankreich und spiter ins restliche Europa aus.

69 Go:ruma, Gotik.
70 Chatrles, Kunst, S.27.
71 Binding, Gotik, S. 2.

70



Die Gotik erreichte Osterreich und Deutschland mit einer Verspitung von
rund hundert Jahren.™

Im Zentrum der gotischen Kunst steht, wie schon in der Zeitepoche der
Romanik, die Architektur der Kathedralen. Die Malerei und die Skulptur ord-
neten sich ihr unter.

Der Name Gotik wurde vom italienischen Hofkiinstler Giorgio Vasari
(1511 bis 1574) verlichen. Vasari verachtete die mittelaltetliche Kunst und
brachte dies mit der Namensgebung klar zum Ausdruck. Der Begriff Gotik
leitet sich vom germanischen Stamm der Goten ab und bedeutet barbarisch
oder fremdartig. ” Er war zu Beginn negativ konnotiert.

Erst am Ende des 18. Jahrhunderts inderte das Birgertum die negative
Einstellung gegenuber der Gotik und betrachtete sie aus einem neuen Blick-
winkel. Der Ursprung zu dieser Sinneswandlung war ein Essay von Johann
Wolfgang von Goethe tiber die deutsche Baukunst, in dem er die Gotik wiir-
digte.”

Die Gotik lisst sich in drei Phasen einteilen: Frith-, Hoch und Spitgotik.
In der Frithgotik wurden in Frankreich die ersten Spitzbogen und Kreuzrip-
pengewolbe gebaut. Charakterisierend fiir die Hochgotik sind der dreizonige
Wandaufbau, die grossen Fensterflichen und die Vereinheitlichung des Innen-
raumes. In der Spitgotik wurden die Dienste, Rippen und Bogen, die man zu
Beginn fur die Stabilitat der Bauten konstruierte, fur das Dekorative verwendet.
Nun entstanden feine, vielférmige und verschnorkelte Stern- und Netzge-
wolbe.” Dienste nennt man Halb- oder Dreiviertelrundstibe, die die Last von
Gurten (alte Dienste) oder Rippen und Grate (junge Dienste)” des Kreuztip-
pengewolbes durch Pfeiler oder die Wand nach unten fortfithren. Dabei un-
terscheidet man alte und junge Dienste. Alte Dienste sind dickere und junge
Dienste sind diinnere Siulen.”

72 Hammer, Gotik.

73 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S.104.
# ARDalpha, Gotk.

G Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S.108.
76 Geschwister-Scholl-Schule Tiibingen, Gotik.

m Architektur Lexikon.

71



Merkmale der Gotik in der Architektur

Im Gegensatz zu den romanischen Kirchen bestehen die gotischen Kathedra-
len nicht mehr aus michtigen Mauern, sondern aus fein gegliederten Fenstern
und Bogen. Man brachte in Erfahrung, dass nicht zwingend michtige Mauern
gebaut werden miissen, um die notige Standfestigkeit einer Kirche zu gewihr-
leisten. Die notige Statik konnte auch durch ein durchdachtes, filigranes System
von Pfeilern, Bogen, Sdulen und vor allem durch die Strebebogen erreicht wet-
den. Diese Bauelemente plante und baute man ausserhalb der Kathedrale. Stre-
bebogen wurden senkrecht zur Kathedralmauer errichtet. Sie dienten zur Last-
verteilung der Schubktifte von Dach und Gewdélbe.” Die statischen Krifte im
Innern der Kirche werden von den Siulen getragen. Diese neue Konstrukti-

onstechnik fiihrte dazu, dass viel hohere Kathedralen gebaut werden konn-
79

Abb. 8: Strebebogen und - Abb. 9: Rosettenfenster, Paris, N-o“tr-e Dame.
pfeiler. Quelle: Brockhaus. Foto: Martin Allemann.

In der Kunstepoche der Gotik wurden die Rundbogen der Romanik an Porta-
len und an Fenstern durch Spitzbogen abgelost. Dies erlaubte viel grossere
Fensterflichen zu etstellen und fithrte dazu, dass mehr Licht ins Innere der
Kathedrale gelangte.” Durch diese grossen Fensterflichen entstand eine neue
Moglichkeit der Kunstdarstellung, die Glasmalerei. Generell erlangte das Licht
in der Gotik eine wichtige Bedeutung.

78 Lohmann, Gewolbe.
7 Wienecke, Orient, S.358.
80 Go:tuma, Gotik.

i2



Eine weitere Charakteristika sind die Gewolbeformen wie das Kreuzrippen-,
das Netz- oder das Sterngewdlbe. Das Rippenkreuz 16ste den Grat® in der Ro-
manik ab. So entstand das Kreuzrippengewdlbe. Dieses Gewdlbe ist typisch
tiir die Gotik. Es wurden mehr statische Elemente verwendet, jedoch filigraner
konstruiert. Dieses Konstrukt wurde das erste Mal beim Bau der Kathedrale
Saint Denis in Frankreich angewendet. Diese Gewodlbeart inspirierte die Archi-
tekten zu weiteren Gestaltungsmaoglichkeiten. Die Gewdlbe wurden immer de-
korativer, prichtiger und schmuckvoller. So entstanden spiter das Stern- und
das Netzgewolbe.”

Typisch gotisch sind auch die sogenannten Masswerke. Das Masswerk ist
ein Fensterschmuck aus Ornamenten. Urspriinglich wurde es nur fur die Auf-
teilung von grossen Bogenspitzen-Fenstern verwendet (Couronnement®).
Spiter verwendete man es auch fir die Gliederung von Wandflichen, Giebeln
usw. Mit der Zeit wurde die Gestaltung des Masswerks immer artenreicher und
umfassender. Fiir das Masswerk gab es verschiedene Grundformen: Drei-,
Vier- oder Vielpass (Funfpass, der Sechspass usw.). In der Spitgotik kam noch
die Fischblase dazu.** Die Grundform ist aber der Kreis bzw. sind die Kreis-
bogen, «deren Zirkeleinstiche sich ans den geometrischen Schnittpunkten von geraden 1 er-
bindungen und Kreislknien ergeben.»”

Abb. 10:
Drei-, Viet-
und Viel-
pass.
Quelle:
Wikipedia.

Zur Ornamentkunst der Gotik zdhlen auch die Fensterrosen (auch Fensterro-
setten genannt). Diese Fensterrosen haben mit ihrer Masswerkfiillung symbo-
lisch eine grosse Bedeutung. Bei der Fensterrose handelt es sich um ein grosses,
kreisformiges und mit farbiger Glasmalerei ausgestattetes Fenster. Meistens ist
dieses Fenster tiber Portalen oder in Querschiffgiebeln positioniert. Dieses
runde Fenster weist oftmals eine strahlenférmige Form auf, die von der Mitte

81 Als Grat bezeichnet man die «Schnittlinie zweier Gewolbeflichen». (Duden, Grat).
82 Lohmann, Gewolbe.

8  Binding, Gotik, S.198.

84 Holzapfel, Masswerk.

83 Binding, Gotik, S. 198.

73



des Kreises ausgeht. Die Fensterrose zeugt von den handwerklichen und tech-
nischen Bau- und Konstruktionsfahigkeiten dieser Zeit. 5

Skulpturen

In der Gotik schmiickten viel mehr Skulpturen die Kathedralen als noch in der
Zeit der Romanik. Die Gestaltung der Skulpturen erlebte einen regelrechten
Aufschwung.

Gotische Plastiken wurden zu Beginn zur Verzierung von Kathedralfassa-
den angewendet. Die ersten Skulpturen entstanden von 1140 bis 1150 an In-
nen- und Aussenwinden der Kathedrale von Chartres (Frankreich).®’

In der Gotik wurden die meist ddmonischen Skulpturen der Romanik von
heiligen Figuren abgel6st. Man stellte die Figuren nun schén und klassisch dat.
Eine besonders wichtige Bedeutung bekommt die Figur von Maria. Auch bib-
lische Geschichten wurden hiufig wiedergegeben. Vor allem die Marienkrd-
nung und das Jingste Gericht waren beliebte Darstellungen.®® Die Skulpturen
wurden vielfach auf Konsolen platziert und mit einem baldachinihnlichen
Tuch dber ihren Képfen versehen, Die Gewinder stellte man besonders viel-
taltig, ausdrucksstark und voluminds dar. Die Skulpturen waren langgezogen
und verkorperten oftmals Sdulen eines gotischen Baus.

Abb. 11:

Detail aus dem spitgo-
tischen Beweinungs-
Relief in der Kloster-
kirche Muri.

Foto: Martin
Allemann.

86 Eckardt, Fensterrose.
87 Lohmann Skulptur.
88 Hammer, Gotik.

74



In der Romanik waren die Skulpturen noch stark in den Flichen integriert.
Auch in der Frithgotik war die plastische Kunst noch stark mit den Siulenfli-
chen verbunden. Sie 16sten sich nur allmihlich von ihnen, bis auf die Saulen
ganzlich verzichtet wurde und die Figuren ganz als Siulen dienten. In der Gotik
wurden die Skulpturen eigenstindiger dargestellt. Wihrend in der Romanik die
Figuren noch alle in die gleiche Richtung schauten, 16sten sie sich in der Gotik
langsam von dieser starren Haltung und wandten sich einander zu.”

In der Haltung der Skulpturen kommt der Kontrapost von der Antike
wieder auf (Stand- und Spielbein). Der Kontrapost bewirkt, dass die Skulptu-
ren eine Haltung mit einer leichten S-Form aufweisen. Diese Korperhaltung
blieb lange typisch fiir die Gotik.

In der Gotik hat sich die Darstellung der Skulpturen sehr schnell entwi-
ckelt. Thnen wurde Ausdrucksstirke, Korpetlichkeit und Lebenskraft verlie-
hen.”

Malerei

Im Gegensatz zur Romanik wurden in der Gotik die grossflichigen Mauern
durch Fensterflichen mit Masswerken ersetzt. Das fiuhrte dazu, dass die Mal-
flichen rar wurden und die Malerei durch andere Kunsttechniken nahezu etr-
setzt wurde.”! Fortan dominierten die Tafel- und die Glasmalerei.

Tafelmaleret

Am Ende der Kunstepoche der Romanik kam die Tafelmalerei auf. Diese
wurde in der Gotik weitergefiihrt. Die Tafelmalerei ist die Kunst, bei der Holz-
tafeln mit Gips grundiert und bemalt wurden. Erste Tafelmalereiwerke waren
die Bemalungen der Vorderseite des Altars (Antipedium). In der Zeitepoche
der Gotik entstand eine neue Liturgiereform: der Priester stand nicht mehr nur
hinter dem Altar, sondetn kam auch hervor und wandte der Gemeinde den
Riicken zu. Diese Tatsache begiinstigte die Bemalung des Altars.”

Glasmalerei
Wihrend der Kunstepoche der Gotik hat sich in Frankreich und Deutschland
die Wandmalerei der Romanik aufgelost. Die gotische Malerei zeigte sich in

8 Lohmann, Skulptur.
% Lohmann, Skulptur.
7 Toman, Gotik.

92 TForstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 110.

75



der Glasmalerei wieder, die fiir die Gestaltung der Kathedralfenster angewen-
det wurde. In Italien hingegen wurde die Wandmalerei weiter praktiziert und
blieb vorherrschend.”

Die Glasmalereien der Gotik sind die faszinierendsten Werke des Mittel-
alters. Trotzdem erlangten sie nie die gleiche Wertschitzung wie die Tafel- oder
die Wandmalerei. Die Glasmalerei wurde nicht in der Gotik erfunden, sondern
schon withrend der Antike praktiziert.”

In der Kunstepoche der Gotik diente die Glasmalerei zur Mystik des Lich-
tes. Das Licht war ein gottliches Prinzip und wurde als die Erscheinungsform
Gottes gesehen. Durch das Licht bekamen die dargestellten Heiligen eine be-
sondere Bedeutung. Auch die Stimmung in der Kirche dnderte sich durch den
lichtdurchfluteten Innenraum.

In der Glasmalerei wurden verschiedenfarbige Glasscheiben mit von Blei-
rahmen gehaltenen Scheiben zu einem ganzen Bild zusammengefiigt. In der
Frihgotik waren die am haufigsten verwendeten Farben Rot, Blau und Gelb.
Spiter wurden die Farben vielfiltiger und es wurde mit Schattierungen gear-
beitet. Zudem wurden die Glasteile grésser.”

Die Glasmalereien stellten biblische Geschichten dar. Abgebildet wurden
Propheten, Apostel, Jesus und andere Heiligen.

Das Weitern wurden die gotischen Ornamente (vor allem die Fensterro-
setten) mit verschiedenfarbigen Glasscheiben hergestellt. Die Fensterrosetten
stellen symbolisch die Sonne dar.”

Objektanalyse zweier romanischer Bauelemente
im Kloster Muri

Das Fundament der Basilika
In der Acta Murensia steht geschrieben, dass das Kloster Muri in der Romanik

burgihnlich ausgesehen haben soll.”” Auch der Kunsthistoriker Erwin Treu
vermutet, dass das Gebdude einer Burg dhnlich sah. Er verfasste eine bauge-
schichtliche Monographie tiber das Kloster Muri. Im Jahre 1955 erarbeitete er
eine 400-seitige Dissertation, in der et die Baugeschichte der Ilostetkirche von

% Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 109.
% Vgl. Toman, Gotik, S. 468f.

95 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 109.
96 Wienecke, Orient, S. 359.

97 Schilter, Muri, S. 28.

76



der Romanik bis zum Barock dokumentierte, % Darin stellte er die Hypothese
auf, dass sich iber der Vierung des Klosters und zwischen den heutigen beiden

romanisch-gotischen Tiirmen je ein massiver, stumpfer Turm befand.

Abbi12:

Romanische Fenstersaule im Kreuzgang der Klosterkir-
che Muri.

Foto: Martin Allemann.

Die Vermutung von Treu, dass zwischen den beiden heutigen Tlirmen ein zu-
satzlicher Turm stand, konnte sich als richtig herausstellen. Der Grund dazu
liefern die grossen, rechteckigen Fundamente, die bei den Ausgrabungen
1953/1954 zum Vorschein kamen. Heute befindet sich die Vorhalle in diesem
Bereich. Es konnte aber auch sein, dass das Fundament von einer gedrungenen
Beichtkirche stﬁmmt, wie Bruno Meier vermutet.”

Treu ging davon aus, dass der gesamte Klosterbau massiv und mit méch-
tigen Sdulen in drei Schiffe geteilt war. Wenige kleine Fenster sollen den In-
nenraum der Kirche sparsam erhellt haben. Im Anschluss an die drei Schiffe
soll sich ein langes Querschiff und der erhohte, rechteckige Chor befunden
haben. Unter diesem Chor befand sich schon damals die Krypta, welche auch
heute noch gut erhalten ist. Die Decke der Innenkirche stellte sich Treu flach

vor."” Die Vierung, die Querschiffarme und das Altarhaus weisen je einen

%  Baumann, Muti.
99 Meiet, Muri, S.14f.
100 Schilter, Muri, S. 28.

77



quadratischen Grundriss auf. Die Seiten dieses Grundrisses sind etwa neun

Meter lang.™

Abb. 13:
Ausseres der romanischen Klosterkirche Muri. Hypothese Erwin Treu, 1955.
Foto: Sammlung Murensia.

Das Erstaunliche ist, dass die heutigen, héheren und dadurch schweteren
Tirme von den alten Fundamenten der Romanik problemlos getragen werden.
Vor der Entstehung der heutigen Titirme wurde vermutlich die alte Bausub-
stanz grundlich auf Risse und Setzungen untersucht. Der Baugrund in diesem

Bereich ist sicher von guter Qualitit.

101 Germann Muti, S. 224f.

78



Abb. 14:

Inneres der romanischen
Klosterkitche Muri nach Osten.
Hypothese Erwin Treu, 1955.
Foto: Sammlung Murensia.

Im Jahte 1953/1954 hat man unter der Leitung des Archiologen Rudolph Fell-
mann,'” Ausgrabungen vorgenommen. Dadurch kamen die Fundamentmau-
ern der romanischen Basilika zutage. Die Ausgrabungen zeigten tatsichlich,
dass die Klosterkirche in drei Schiffe geteilt war. Die Dreischiffigkeit eines Sak-
ralbaus ist ein typisch romanisches Merkmal. Ebenfalls kamen die zwei nicht
ganz quadratischen Turmfundamente zum Vorschein. Die beiden Ttrme be-
sassen je eine Treppenspindel. Diese sind heute fiinf Meter hoch und fiithren
zu einer zugemauerten Rundbogentiir. Diese Rundbogen sowie das massive
Turmmauerwerk zeugen ebenfalls von der romanischen Zeitepoche. Man vet-
mutet, dass diese beiden Durchginge auf eine Empore, die zwischen den bei-
den Tirmen lag, fihrten. Wie der Bau uber den Fundamentmauern weiterge-

fiihrt wurde, kann nur spekuliert werden.'®

102 Wikipedia, Fellmann.
103 Siehe Abbildung 23; Germann, Muri, S. 224.

79



Nach Germann war die Klosteranlage im 11. Jahrhundert kurz, die Decke der
Basilika flach, die Ostpartie bestand aus einem dreimal so langen wie breiten
Querschiff und es gab keine Empore.'” Wie hoch der Nord- und der Stidturm
in der Romanik waren kann nicht mit Gewissheit gesagt werden.'”

Anhand dieser Ausgrabungen wird ein Hauptmerkmal der Romanik be-
stitigt. Es ist dies die Fundation des Vierungsquadrates und das Chorquad-
rat!®,

Interessant sind die Parallelen zwischen dem Kloster Muri und dem Klos-
terplan von St. Gallen. Der breiteste Teil des Klosters Muri (das Quethaus)
stimmt nahezu mit dem breitesten Teil des St. Galler Klosterplans tiberein.
Zudem wurde bei der Planung des Klosters von Muri wie auf dem St. Galler
Klosterplan mit Dreiecken und Quadraten gearbeitet.'”” Der St. Galler Klos-
terplan ist der einzige noch erhaltene, frithmittelalterliche Klosterplan. Auf-
grund dieser Erkenntnisse begann man die Klosterkirche Muti auszumessen
und mit dem St. Galler Klosterplan zu vergleichen. Heute geht man davon aus,
dass der Baumeister des Klosters Muri den St. Galler Klosterplan gekannt ha-
ben muss.'®

Da seit den letzten Ausgrabungen im Jahre 1953/1954 keine weiterenUn-
tersuchungen gemacht wurden, lassen sich uiber das Fundament der Basilika zu

diesem Zeitpunkt nicht mehr Details ausfindig machen.

Die Krypta im Kloster Muri
Der geheimnisvollste Ort der ganzen Klosteranlage ist sicherlich die Krypta.

Eine Krypta ist ein Ort, der sich meist unterhalb eines Chotes befindet."” Frii-
her hat man den Raum als Kapelle und als Autbewahrungsort von Reliquien
genutzt. In der Murianer Krypta fanden keine Erdbestattungen statt. Zudem
soll die Krypta ein energiegeladener Kraftort sein'".

104 Germann, Muri, S. 229f.

15  Ebd, S, 225

106 Germann, Muri, S. 222. Im Plan sind die Entstehungszeiten der Klosterkirche einge-
zeichnet.

107 Germann, Muri, S. 40.

108 Ebd.,, §. 25£.

199 Duden, Krypta.

10 Klosterfuhrung, Higler.

80



Die Krypta ist der urspringlichste Teil der Klosterkirche Muri. Sie hat die vie-
len Jahrhunderte iiberstanden und gehért seit der Weihe im Jahre 1064 zum
festen Bestandteil des Klosters. In welchem Jahr die Krypta errichtet wurde,
kann nicht belegt werden. Die niedrigen Kapitelle deuten aber darauf hin, dass
die Krypta schon kurz nach der Klostergriindung im Jahre 1027 entstanden
sein muss.'"

Die Krypta ist eine romanische, dreischiffige Siulenhalle deren Boden
1,90 Meter unterhalb des Erdreiches liegt. Da sie unterhalb des erhéhten Cho-
res platziert ist, misst sie trotzdem eine Hoéhe von 3,10 Meter. Zudem ist sie
7,30 Meter breit und 9,10 Meter lang. Die sechs Sdulen mit den einfachen Wiir-
felkapitellen tragen die massive Gewolbedecke. Die Siulen teilen den Raum in
drei Schiffe.""* Die typische Dreiteiligkeit in der romanischen Zeitepoche
kommt hier mit der Sidulenaufteilung wieder zum Vorschein. Die Zahl drei ist
eine Zahl, die in katholischen Kirchen immer wieder zu finden ist. Es kann
davon ausgegangen werden, dass die Krypta nicht zufillig in drei Schiffe geteilt
wurde, sondern dass diese Dreieinigkeit mit der Dreifaltigkeit in Verbindung
steht.!??

Fir unsere Vorfahren war die Zahlensymbolik von grosser Bedeutung.
Die Zahlensymbolik hilft allgemein bei der Deutung von mittelalterlichen Bau-
werken. Eine besondere Symbolik wird den Zahlen von eins bis zwdlf zuge-
schrieben, sowie die weiteren aus ihnen abzuleitenden Zahlenkombinationen.
So ist es zum Beispiel auch kein Zufall, dass die Treppe vom Hochchor zum

1114- 115

Hochaltar mit dem Tabernakel™* genau drei Stufen aufweist.

1t Pelder, Murt, 8.22.

112 Germann, Muri, S. 228.

113 Kottman, neue Sicht, S. 5. Drei steht fiir die Dreieinigkeit, das hochste Symbol Gottes:
Gott Vater, Gott Sohn und heiliger Geist. Die Kirche betete das «dreimal Heiligy, drei
Ko6nige beteten das Jesuskind an. Die drei steht auch fiir Geburt, Leben und Tod, fir
Leben, Tod und Wiederauferstehung oder fiir Anfang, Mitte und Ende.

114 Der Tabernakel ist ein Schrein in det Kirche, der sich meist auf dem Altar befindet. Darin
werden die geweihten Hostien (Leib Christi) aufbewahrt und er wird kunstvoll gestaltet.
Duden, Tabernakel.

115 Kottman, neue Sicht, S. 5.

81



Abb. 15:
Krypta der
Klosterkirche
Muri.

Foto:
Bernhard Kigi.

Die Joche (Abstand zwischen den Siulen) der Krypta in Muri sind ungefihr
quadratisch und der romanischen Zeitepoche zuzuordnen. Das tiberspannte
Kreuzgratgewolbe''®, dabei handelt es sich um vier gleichgrosse Gewdlbe, die
sich in vier Grate zusammenfiligen, wurde in der Spitgotik mit Kreuztippen
und Rankenmalereien verziert.'"” Die Kreuztippen in der Murianer Krypta sind
keine echten Kreuztippen. Sie wurden aufgemalt. Somit fehlt logischerweise
auch der Schlussstein ginzlich. Beim Kreuzpunkt der Rippen ist eine Bliite mit
vier Blutenblittern zu sehen, die den Schlussstein vermutlich verkérpern sollte.

Der Kryptaboden ist mit rotlichen, rustikalen Tonfliesen belegt. Da die
Krypta zu einem fritheren Zeitpunkt auch als Kapelle genutzt wurde, befindet
sich auch heute noch ein kleiner Altar in diesem Raum. Zudem besitzt die
Krypta ein kleines Konfessionsfenster. Frither gewihrte es vermutlich den
Blick auf Reliquien im Hochaltar. Das Fenestrella ist heute zugemauert. Die
Nische beherbergt heute Reliquien der Heiligen Sigismund und Regula. Heute

116 Werden zwei Tonnen vom gleichen Querschnitt gekreuzt, nennt man das Gewdlbe
Kreuzgewdlbe. Wenn man das Gewolbe von unten betrachtet, sieht man die Grate (zwei
sich kreuzende, diagonale Schnittlinien). Glossar Kirchenbau.

17 Kottman, neue Sicht, S. 23.

82



wird die Krypta von drei weiteren Stichbogenfenstern an der Ostwand belich-
tet, die jedoch erst nach dem Klosterbrand 1889 eingebaut wurden. Urspriing-
lich betrat man die Krypta iiber zwei Treppen von der Vierung aus. Diese wur-
den 1890 an der Westmauer entdeckt und bei den Renovationsarbeiten im
Jahte 1933/34 teilweise freigelegt.'"

Die romanischen Saulen in der Krypta

Die sechs tragenden, romanischen Siulen wurden aus einem gelblich-grauen
Sandstein gebaut. Der symbolische Gehalt einer Sdule entspricht der Gestalt
eines Baumes. Sowie der Baum aus einer Krone, die zum Himmel emporragt
und aus Wurzeln, die dem Baum den notigen Halt geben, besteht, ist die Sdule
aus der Plinthe und dem Kapitell zusammengesetzt. Die Sdule mit dem Ge-
wolbe stellt symbolisch auch den Kosmos dat, in dem Gott zuhause ist.""” Die
Plinthe besteht aus einer quadratischen Bodenplatte, dem Sockel. Uber dem
Sockel sind zwei runde Wiilste. Zwischen den Wiilsten ist eine runde Hohl-
kehle, die so hoch ist wie beide Wilste zusammen. Man nennt diesen Aufbau
attische Basis. Darauf folgen der monolithische Schaft und das Wirfelkapitell.
Das Whrfelkapitell ist mit vier halbkreisférmigen Schilden versehen, worauf
der Kidmpfer angebracht wurde. Der Kiampfer ist etwa gleich breit wie die
Plinthe. Er ist horizontal mit einer gekerbten Fuge unterteilt. Das Kapitell der
Sdule ist ungewdhnlich niedrig. Dies gilt in der Architektur als Zeitzeuge, dass
der Klosterbau um 1030 zu datieren ist."*

Interessant ist, dass diese Sdulen mit den bekannten Kryptasiulen des
Doms von Speyer verglichen werden kénnen. Der Grundaufbau der beiden
Sdulen ist annihernd identisch. Die einzigen Unterschiede bestehen aus dem
lingeren Schaft der Domsiulen und den hoheren Schilden. Da die Krypta des
Doms Speyet grosser und vor allem héher ist, wirkt sie heller und weniger
geheimnisvoll. Die Krypta des Doms Speyer ist die grosste romanische Hal-
lenkrypta, die es gibt. Sie ist 35 Meter breit und weist eine Linge von 46 Metern
auf. Die Hohe betrigt sieben Meter. Auch sie befindet sich unter dem Chor

18 Germann, Muri, S. 228.
9 Toman, Gotik, S. 256.
120 German, Muri, S. 228.

83



des Doms und ist der alteste Teil der ganzen Kirche.' Sie wurde im Jahre
1041, also im gleichen Zeitraum wie die Krypta der Klosterkirche Muri, ge-

baut.'*

Abb. 15 (links):

Aufbau der Sdule in der Krypta der Klosterkirche Muri: Oben beginnend mit dem Kimp-
fer, dann folgt das Wiirfelkapitell mit einem Schild. Es folgt der Schaft, der der Sdule die
Grosse gibt. Der Fuss ist unterteilt in Wulst, Hohlkehle, Wulst und Plinthe.

Foto: www.klosterkirchemuri.ch

Abb. 17 (rechts): Sdule aus der Krypta des Doms zu Speyer. Foto: www.morgenweb.de

121 Domkapitel, Ktrypta, S. 3.
122 Dom Kaisergriber, 2015.

84



Analyse dreier gotischer Bauelemente in der Klosterkirche Muri

Kreuzrippengewdtlbe im spatgotischen Teil des Kreuzganges

Ein Kreuzrippengew6lbe wurde in Frankreich in der Normandie um 1100 zum
ersten Mal gebaut. Es handelt sich dabei um zwei Rippen, die sich im Schluss-
stein kreuzen'”, respektive vier Rippen, die mit einem Schlussstein gehalten
werden. Das Kreuzrippengewdlbe ist ein typisch gotisches Bauelement.

Die Rippen ersetzen beim frither gebauten Kreuzgratgewodlbe die Grite.
Sie nehmen den Druck und den Schub des Gewdlbes auf und funktionieren
somit als tragende Struktur. Zum Teil wurden Rippen gebaut, ohne dass sie
statischen Druck aufzunehmen hatten. Sie dienten als reine Dekoration.'* In
gotischen Kathedralen besteht das Deckengewdlbe oftmals aus aneinanderge-

reihten Kreuzrippengewolben.'”

Abb. 18:

Kreuzrippengewdlbe im Kreuz-
gang Muri (Nordecke).

Foto: Martin Allemann.

125 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 105.
124 Toman. Gotik, S. 22.
125 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 107.

85



Die Namen der Kinstler, welche bei der Erbauung des Kreuzrippengewolbes
im spitgotischen Kreuzgang im Kloster Muri beteiligt waren, sind nicht be-
kannt. Sicher ist, dass die Bauelemente aus der Zeit vor der Erneuerung des
Kreuzgangs (1534/1535) unter Abt Laurentius von Heidegg stammen.'®

Die Rippenbogen sind mit einer griin-grauen Farbe bemalt. Sie heben sich
dadurch optisch von der weissen Deckenwand ab. Links und rechts der Rippen
ist parallel eine feine, dunkelgraue Linie aufgemalt. Dabei handelt es sich aber
nicht um die einzige Malerei, denn die Decke zwischen den einzelnen Rippen
wurde mit gemalten Blumenornamenten verziert. Die Pflanzen haben viele ge-
schwungene, griine Blitter mit roten, blauen oder rot-blauen Bliten. Sie sind
jeweils an den Enden der sichtbaren Rippen, in den Mitten der Deckenseiten
und um die Kreuzung der beiden Rippenbogen aufgemalt. Die Anordnung
dieser Ornamente ist symmetrisch. Auch sonst sind die meisten Pflanzen na-
hezu symmetrisch aufgemalt. Im Verhiltnis zur ganzen Deckenfliche sind aber
nur kleine Teile mit Ornamenten verziert.

Pflanzen benutzte man in der Gotik oftmals zur Gestaltung von Orna-
menten. Es wurden dafiir verschiedene Pflanzen- und Blattformen verwendet.
Hiufig malte man Wasserlilie, Wacholder, Ginster, Hagebutte, Lowenmaul, Ei-
senhut oder Efeu. Typisch fir die Frithgotik waren vor allem die aufwirtsstre-
bende, diinne Linienfiihrung der Pflanzen. Bis in die Spitgotik wurde die Lini-
enfithrung immer linger und diinner.'”” Beim spitgotischen Kreuzrippenge-
wolbe in der Klosterkirche Muri kénnen die gemalten Pflanzen nicht eindeutig
bestimmt werden. Moglich ist, dass es sich bei diesen Rankenmalereien um eine
Kletterpflanze (z.B. Klematis) handelt. Hinweise auf Kletterpflanzen geben vor
allem die zwischen den Blittern hervortretenden Halteeinrichtungen (Spira-
len). Es wire ebenfalls nachvollziehbar, wenn der Maler eine klematisihnliche
Pflanze wiahlte, weil diese Pflanzenart aus eigener Kraft in der Lage ist, die vom
Kreuzrippengewdlbe vorgegebene Hohe vom Boden aus zu erreichen. Mog-
lich sind aber auch Fantasieblumen.

Am héchsten Punkt des Gewodlbes, wo sich die Rippenbogen kreuzen, ist

ein Schlussstein eingesetzt. Um den Schlussstein wurden die Rippenbogen mit

126 Murikultur.
121 Steiner-Welz, Musterbuch, S. 70.

86



blauer, roter und goldener Farbe bemalt. Diese Farben sind zur restlichen, hell-
grauen Rippe mit einer dunkelgrauen Linie, rechtwinklig zum Rippenverlauf,
abgetrennt. Am Ende der Rippenbogen, an der Stelle, wo sie sich mit der Sei-
tenwand verbinden, wurde ein Teil der einzelnen Rippe rot und blau bemalt.
Den Schlussstein verschénerte man mit goldener, roter und dunkelgrauer
Farbe.

Uber die Farbgebung der Gewdlbebemalung kann nur spekuliert werden.
Sicher ist, dass in detr Kunstepoche der Gotik die Farben Griin, Blau, Rot und
Gelb/Gold wegen ihrer symbolischen Bedeutung bevorzugt angewendet wut-
den. Die Farbe Gold (kriftiges Gelb) symbolisiert das Uberirdische und wird
als Sinnbild fir den Himmel und die Ewigkeit verwendet. Rot symbolisiert die
christliche Liebe sowie das Blut. Diese Farbe wird aber auch im gegensitzli-
chen Sinne fiir Stinde und Teufel gebraucht. Die Farbe Blau wird fiir die Be-
deutung des Glaubens und der himmlischen Schépfung verwendet. Fir die
Hoftnung auf Unsterblichkeit und das Wachstum wird symbolisch Griin ge-
wihlt."”®

Durch die Bauart wurde die Decke des Kreuzrippengewdlbes gegeniiber
dem Kreuzgang hoher gebaut. Der Raum wirkt offener, grosser und erhalt eine
einladende Wirkung. Einen besonderen Einfluss auf das Raumgefiihl haben
die Farbgebung und die Farbkombination. Die Verwendung der Farben Rot,
Blau, Grin und vor allem Gold fir den Schlussstein sowie auch fir die einzel-
nen Rippen des Kreuzrippengewdlbes verleihen dem ganzen Raum ein edles

Aussehen.

Der Schlussstein

Bei den gotischen Kreuzrippengewdlben ist dem Schlussstein (auch Scheitel-
stein genannt) eine besondere Bedeutung zuzuschreiben. Er gibt diesem Ge-
fiige den entscheidenden, statischen Halt und befindet sich im Zentrum.'”
Ohne diesen Stein wirden im Gewolbe Risse entstehen und es konnte einstiir-

zen.

128 Baufachinformation, Farben.
129 Kath, Symbollexikon.

87



Was auf den Schlusssteinen im spitgotischen Teil des Kreuzganges in der
Klosterkirche Muti zu sehen war, kann nur noch vermutet werden. In der Go-
tik wurde der Schlussstein oftmals besonders gestaltet.”” Eine Méglichkeit ist,
dass auf diesem Schlusssstein friher Christus oder auch ein Wappen ange-
bracht worden war.”! Dies war mancherorts der Fall. Klassischerweise trugen

Schlusssteine in der Gotik allerdings die Initialen des Erbauers oder sein Wap-

pen und das Baujahr des Gebiudes."

Abb. 19:

Schlussstein des Kreuzrippengewdl-
bes im Kreuzgang Muri (Nordecke)
mit dem Osterreichischen
Bindenschild.

Foto: Martin Allemann.

Auf der Untersicht des Murianer Schlusssteines ist eine dreiteilige, wappenfor-
mige Fliche zu sehen. Der Rand dieser Fliche hebt sich dreidimensional ab.
In der Mitte dieses Rahmens ist eine grauliche, unregelmaissige, dickere Linie
zu erkennen, auf welcher unlesetliche Verzierungen, vielleicht auch Worte zu

erahnen sind.

130 Kath, Symbollexikon.
11 Klosterfithrung, Higler.
132 Vgl. Academic 2014.

88



Falls es sich wirklich um ein Wappen handelt, kénnte es das Wappen der Abtei
Muri (das heutige Gemeindewappen) darstellen. Auf rotem Grund ist eine sil-
berne (weisse), zweireihige Mauer mit schwarzen Stoss- und Lagerfugen sowie
drei Zinnen zu sehen.

Da auf dem Schlussstein aber keine Mauer (mehr) ersichtlich ist, konnte
es sich auch um den 6sterreichischen Bindenschild handeln. Wie im Kapitel
Geschichte des Klosters Muti schon erwihnt wurde, ist das Kloster Muti eine
Stiftung der Habsburger. Die Farben und die Dreiteiligkeit des Wappens des
heutigen Osterreich (rot-weiss-rot) gehen auf das Wappen der Habsburgermo-

narchie zurtick.!*

Das Sternrippengewdlbe tber dem Hochchor

Das grosse Sternrippengewdlbe tiberspannt den ganzen Hochchor der Klos-
terkirche Muri. Hier kommt die filigrane Bauart der Gotik besonders zum Aus-
druck. Die Last des Gewolbes wird gleichmissig auf viele schmale Rippen ver-
teilt. Die Rippen des Gewdlbes fligen sich wiederum zu einem sechszackigen
Stern zusammen. Diese Zacken entstanden dadurch, dass sechs gleich grosse
Rauten aneinandergereiht wurden. Die Rippen des Sterngewdlbes sind gréss-
tenteils mit einem hellen Grau bemalt. Im Zentrum ist der Schlussstein mit
dem Wappen der Abtei Muri Muri und ein zweites, Schwarz und Gold geteiltes
Wappen zu sehen. Dabei handelt es sich um das Familienwappen des Bau-
herrn, Abt Laurenz von Heidegg."* Die Wappen werden von Bischofsstab und
-hut in Gold tberhoht. Blau steht fir den Glauben und die himmlische Schép-
fung. Das Gold symbolisiert das Uberirdische. Es ist ein Sinnbild fiir den Him-
mel und die Ewigkeit. Die Umrandung des Schlusssteins wird ebenfalls in Gold
gehalten. Sie besteht aus zwei iibereinandergelegten Quadraten, deren Ecken
einen Stern mit acht Zacken bilden.

Die letzten Stiicke der Rippen vor dem Schlussstein sind in den Farben
Rot, Gold und Gtun bemalt. Wie schon erwihnt, steht die Farbe Rot fiir Blut
und Opfer sowie Grun fiir Ausgleich, Hoffnung und das Paradies.™

133 Flaggenlexikon, Habsburger.
134 Feldet, Muti, S.9.
135 Kath, Farben.

89



Diese drei Farben treten auf den Rippen nebeneinander auf. Die goldene Fli-
che wird links und rechts von der Farbe Griin eingeschlossen. Die vertikalen
Flichen zur Decke sind rot bemalt.

Es kann angenommen werden, dass das Gold, welches von unten am bes-

ten sichtbar ist, bewusst mit griiner Farbe flankiert wurde. Die Farbe rot hin-

gegen ist nur knapp zu sehen. So kann die Farbe Griin als Ausgleich zwischen
Uberirdischer Ewigkeit (Gold) und Hélle (Rot) verstanden werden.

e -

Abb. 20: Sternrippengewoélbe des Hochchores in der Klosterkirche Muti.
Foto: Bernhard Kigi.

Diese Farbkombinationen auf den Rippen sind ungefahr 40 Zentimeter vor
dem Schlussstein angebracht und wiederholen sich jeweils bei den Schnitt-
punkten.

90



Die Deckenmalerei im Sterngewdlbe ist spitgotisch.” Vom Zentrum aus
(Schlussstein) gehen wellenférmige, rote Linien. Diese kénnten fir Sonnen-
strahlen oder fiir Flammen des Heiligen Geistes stehen. In beiden Fillen liegt
das Zentrum in dieser Mitte. Da auf dem Schlussstein aber das Wappen des
Bauherrn Abt Laurenz von Heidegg zu sehen ist, besteht die Moglichkeit, dass
diese Strahlen ihn als Bauherrn ehren sollen.

Links und rechts der Rippen sind dunkelblaue Punkte angebracht, die ver-
mutlich der Verzierung dienen. Es konnte aber auch sein, dass diese Punkte
Nagelkopfe darstellen. So macht es den Anschein, als ob das Gemilde an die
Decke genagelt wurde. Die zahlreichen Punkte sind vom Boden aus gut er-
sichtlich.

In den stumpferen Winkeln des Sterngewolbes sind Pflanzen zu sehen, in
den spitzeren Winkeln hingegen wurden verschiedene Engelsgestalten gemalt.
Bei den Pflanzen handelt es sich vermutlich wieder um Fantasiepflanzen. Die
Blumen weisen grine Blatter und verschiedenfarbige Bliten mit unterschiedli-

chen Formen auf.

Engel mit Leidenswerkzeugen
In jedem dusseren Sternzacken ist eine Pflanze zu sehen, auf deren Bliite ein
Engel sitzt. Die Engel sind nackt und durch ihre Engelstliigel gut zu erkennen.
Sie tragen Leidenswerkzeuge Jesu. Es handelt sich dabei um Rute, Hammer,
Dotnenkrone, Séiﬁle, Geissel, Lanze und Zange. Zu bemerken ist hier, dass die
Siule mit den Seilfesseln eines der wenigen Details 1st, das die Verbindung zum
Freiamt herstellt. Dieses Symbol ist im Freidmterwappen wieder zu finden. Im
Wappen auf blauem Grund ist eine goldene (Marter-)Saule mit einer umwun-
denen, silbernen (weissen) Seilfessel dargestellt.

Ein Engel (unten rechts) hilt ein «Holz-T» in der Hand. Das Kreuz bzw.
das Holz-T zidhlt ebenfalls zu den Leidenswerkzeugen. Weitere Leidenswerk-
zeuge, die auf der Deckenmalerei des Sterngewdlbes fehlen, sind zum Beispiel

das Schweisstuch oder eine Fackel."’

136 Kath, Farben.
137 Suhnekreuz, Flurkreuze.

91



Maria Verkiindigung

Am rechten Deckenrand, ausserhalb des Sterns, ist Maria in einem blau-weis-
sen Gewand gemalt. Blau wurde oft fir die Gestaltung von Marias Kleidung
verwendet. Es war eine besondere und wertvolle Farbe, die schwer zu beschaf-
fen war."”® Wahrscheinlich ist, dass die Farbe Blau die Einzigartigkeit und Be-
sonderheit Marias hervorheben mochte. In der Farbsymbolik wird die Farbe
Blau auch mit dem Himmel in Verbindung gebracht. Es handelt sich um eine
himmlische Farbe. In der christlichen Symbolik verbindet die Farbe Blau das
Gottliche, das Himmlische und das Irdische. Zudem steht sie auch fir den
Glauben und die Treue.”

Marias Kopf ist von einem goldenen Heiligenschein umgeben. Links von
ihr steht ein Altar mit einem weissen Altartuch. Rechts ist ein Engel mit gros-
sen Flugeln dargestellt. Er trigt ein volumindses, weiss-rot-griines Kleid und
halt ein goldenes Zepter in der Hand. Oberhalb von Maria ist Gott Vater zu
sehen. Er trigt ein weiss-rotes Kleid und sein Kopf ist ebenfalls von einem
Heiligenschein umgeben. In der linken Hand halt er eine goldene (Welt-)IKugel
mit einem Kreuz. Es handelt es sich um den Reichsapfel'®. Das Kreuz bedeu-
tet, dass Gott die Herrschaft Uiber die Welt hat.'"" Gott Vater hat den Zeigefin-
ger der linken Handin eine Richtung ausgestreckt. Die Maler in der Gotik ha-
ben eines der bekanntesten Details der Kunstgeschichte mit dem ausgestreck-
ten Zeigefinger des Herrn wieder aufgenommen. Damit soll die Rolle Gottes
als Gesetzgeber («Du sollst» oder «Du sollst nicht») hervorgehoben werden.
Aus dem Munde von Gott Vater ist ein gelber Strahl zu sehen, der bis hinunter
zu Maria reicht. Dieser Strahl kénnte den Hauch des Lebens darstellen. Direkt
tiber Marias Kopf schwebt eine weisse Taube, umgeben von goldenen Strah-
len. Die Taube ist das Symbol fiir die Liebe, den Frieden und den heiligen
Geist. In der Bibel steht geschrieben: «W e ezne Tanbe sab Jesus bei seiner Tanfe den

138 Farbimpulse, Maria.

LI

140 Der Reichsapfel wurde romischen Kaisern oder auch auf Darstellungen von Géttern un-
ter deren Fuss oder in deren Hand gelegt. Dies symbolisierte die grosse Macht. Relilex,
Reichsapfel.

141 Kommunalbetriebe, Zeichen,

92



Geist anf sich herabschwebeny. In der Folge wurde die Taube in der Kirche im 4.
Jahrhundert zum Symbol des Geistes erklirt.'*

Im Bild sind zwei Banner mit je einem lateinischen Schriftzug zu sehen.
Auf dem linken Banner, bei Maria, stehen die Worte «Ecce ancilla dms» ge-
schrieben. Ds ist die Abkiirzung fiir «domini». Ubersetzt bedeutet dieser Satz:
«Siehe, ich bin die Magd des Herrn». Auf dem Banner beim Engel Gabriel sind
die Worte «Ave gratia plena doms tecum» zu lesen. «Gegriisst seist du Maria,
voll der Gnade, der Herr ist mit dit.»

Gott Vater ist auf blauem Grund gemalt. Die blaue Farbe stellt vermutlich
den Himmel dar, der mit einem kreisférmigen Wolkenband begrenzt ist. In
diesem Wolkenband sind zwei Engel zu sehen, die eine Pflanze in thren Hin-
den halten. Auch hier ist keine eindeutige Pflanzenart zu erkennen.

Bei diesem Gemilde handelt es sich um eine Darstellung der Verkindung
Matiens (25. Mirz, neun Monate vor Weihnachten).'"? Darauf ist der Engel
Gabriel dargestellt, der Maria die Nachricht Gberbringt, dass sie einen Sohn

gebiten wird und ihn Jesus nennen solle."*

Maria Kronung

Auch auf der Nordseite des Sterngebildes ist Maria in einem weiss-blauen Kleid
zu sehen. Sie tragt lange, braune Haare und ihr Kopf ist von einem Heiligen-
schein umgeben. Thre Hinde sind in der Gebetsstellung. Maria sitzt auf einem
goldenen, mit schwarzen Ornamenten verzierten Kissen. Rechts von ihr ist in
rotem Gewand Jesus zu sehen. In seiner linken Hand hilt er ein goldenes Szep-
ter. Er hat ebenfalls lange, braune Haare und sein Kopf ist von einem goldenen
Heiligenschein umgeben. Wieder fillt auf, dass er seine rechte Hand hebt und
den Mittel- und Zeigefinger Richtung Maria ausstreckt.

Auf Marias linker Seite ist Gott Vater abgebildet. Er scheint mit seinen
grauen, langen Haaren und seinem grauen Bart alter als die tiibrigen Figuren zu
sein. In seiner linken Hand halt er wiederum die Weltkugel mit dem Kreuz.
Der Mittel- und der Zeigefinger der linken Hand sind auf das Kreuz gelegt.

142 Kirchbote, Tiere.
143 Feldet, Muti, S. 9.
14 Lukasevangelium, 1, 20.

93



Gott Vater trigt ein hellrotes Kleid mit griin-goldener Verzierung und einen
schwarz-goldenen Hut, umgeben von einem Heiligenschein. Uber Marias
Kopf schweben zwei Engel mit roten respektive goldenen Kleidern. Die zwei
Engel halten im Fluge eine Krone tiber Maria. Oberhalb der Krone ist ein
Strahlenkranz mit Aura zu sehen. Im Zentrum erscheint wiederum der Geist
in der Symbolik einer fliegenden, weissen Taube, die tiber threm Kopf einen
Heiligenschein hat. In diesem Gemiilde spielt die Dreifaltigkeit eine wichtige
Rolle. Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist sind zusammen auf diesem
Gemilde abgebildet. Das Gemailde ist umgeben von Blumen und Ornamenten
und drei weiteren Engeln. Dieses Gemalde zeigt die Kronung Mariens. Maria
wird von Gott zur Konigin des Himmels gekrént.'

Die romanisch-gotischen Tlrme

Egal aus welcher Himmelsrichtung man sich dem Dorf nahert, das Kloster

1'% befindet, kann nicht tibersehen

Muri, welches sich auf einem Moranehige
werden. Schon von weitem sind die beiden hohen, mit roten Helmdachern ge-
schmiickten Kirchtiirme zu sehen. Speziell von Norden, mit den Alpen im
Hintergrund, ragen die majestitischen Turme optisch in das Alpengebirge hin-
ein. 7

Von der Marktstrasse aus, mit Blick Richtung Haupteingang der Kloster-
kirche, wirken die beiden Tilirme michtig. Sie sind 57 Meter hoch und erhielten
ihr gotisches Aussehen im Jahre 1558."*" Interessanterweise sind die Grundfli-
chen der Tiirme nicht quadratisch, sondern messen ungefihr 6,50 Meter mal
5,50 Meter."® Der Nordturm ist etwas breiter als der Stidturm. Der Grund fiir
diese Asymmetrie ist der Glaube, dass auf diese Weise die nach Sonnenunter-
gang aufsteigenden Dimonen und Geister abgeschreckt werden. Das Ziel war,

kein vollkommenes Werk zu schaffen und so den Neid der Dimonen und

145 Feldet, Muti, S. 9.

146 Meier, Muri, S. 8.

147 Schilter, Muri, S. 5.

148 Germann, Muri, S. 256.

94



Geister nicht zu wecken.'” Eben diese Asymmettie und ungleichen Proporti-
onen machen das edle Erscheinungsbild der Klostetkirche aus'".
Architektonisch sind die beiden Tarme 4hnlich aufgebaut. Auf dem né6rd-

lichen Turm, im Volksmund auch Lonzi-Turm genannt"

, Ist unten ein kleines
Fenster angebracht, wihrend auf dem siidlichen Turm romanische Blendarka-
den zu sehen sind. Etwas hoher werden beide Ttirme von einem dunkelgrauen,
hotizontalen Kaffgesimse™ umgeben." Diese heben sich durch die dunkle
Farbe von der weissen Fassade ab. Bis zu diesem Kaffgesims, inklusive der
Blendarkaden im Studturm, kénnen beide Tirme vollumfianglich der romani-
schen Kunstepoche zugeordnet werden. Oberhalb des Kaffgesimes sind auf
beiden Tirmen je ein Fenster zu sehen. Auf dem nérdlichen Turm handelt es
sich um ein gotisches Schallfenster mit sogenannten Fischblasenmasswerken,
wihrend auf dem sidlichen Turm ein zweigeteiltes, romanisches Schallfenster

zu sehen ist.”*

Abb. 21:

Klosterkirche Muti. Am linken Turm ist das
Turmfenster gotisch (Fischblasenmasswerk),
am rechten Turm romanisch.

Foto: Bernhard Kigi.

149 Kottmann, neue Sicht, S. 22 ff.

150 Klosterfihrung, Higler.

151 Schilter, Muri, S. 5.

152 Das Kaffgesims ist ein horizontales Gesims unterhalb eines Fensters der Gotik.
153 Vgl. Germann 1967, S. 256.

154 Schilter, Muti, S. 5.

95



Das gotische Fenster im Nordturm kann mit einem Fenster vom Kreuzgang
des ehemaligen Barfiisserklosters in Ziirich verglichen werden. In diesen Fisch-
blasenmasswerken sind die Kreise so angeordnet, dass tropfenihnliche For-
men entstehen. Beim Vergleich sind zwet dieser Fischblasen praktisch iden-
tisch. Ein weiteres gotisches Merkmal sind auch die Spitzbogen dieser Fenstet.
Das Spitzbogenfenster des Klosters Muri ist allerdings weniger ausgepragt als
jenes im Barfiisserkloster in Zurich.

Etwas weiter oben, im Spitz der weissen Fassaden, der sogenannten Wim-
perge, befindet sich auf dem siidlichen und auf dem nérdlichen Turm eine Ta-
fel mit dem Wappen von Muri und des Erbauerabtes Christoph von Grith,
die auf den Turmausbau im Jahre 1558 hinweisen.'” Diese Wimperge sind ty-
pisch fur die gotische Kunstepoche. Sie sind bei beiden Tirmen steil, leicht
nach innen gewolbt und erscheinen dhnlich einem Satteldach eines Hauses.
Der siidliche Turm verfiigt zusitzlich iiber ein grosses, gotisches'™ Zifferblatt
mit romischen Ziffern. Die Helmtirme sind achtkantig und enden am Spitz
mit einer Kugel und einem Strahlenkreuz.””” Am untersten Rand dieser Bede-
ckung sind jeweils an allen vier Turmecken Regenwasserspeier in Form eines
Drachens angebracht. Sie entstanden im 17. Jahrhundert."”® Auch diese Dra-
chenwesen hatten die Aufgabe Didmonen und Unbheil fernzuhalten und die
Menschen vor Bosem zu bewahren. Eine andere Sichtweise dieser Gestalten
ist, dass diese selbst als bose Geister angesehen und gezwungen wurden, fir
die Kirche zu arbeiten.'” Des Weiteren war man im Glauben, dass die Wasser-
speier den Gliubigen anderer Religionen den Katholizismus niherbringen und
sie gar zum Katholizismus bekehren konnten. Die eigentliche Funktion der
Wasserspeier ist aber das Wasser, das sich auf dem Dach des Gebiudes sam-
melt, gezielt an allen vier Turmecken abzuleiten, damit der Bau nicht vorschnell

verwittert,!®

155 Germann, Muri, S. 256.

15 Schilter 1957, S. 5.

157 Germann, Muti, S. 256.

158 Germann, Muri, S. 257,

139 ArteTV.

160 Workpopperschule, Wasserspeiet.

96



Betrachtet man die Helmtiirme der Klosterkirche in Muri etwas genauer, fallt
auf, dass die acht Kanten leicht spiralférmig zum Spitz verlaufen. Ungefihr auf
Firsthohe der Wimperge dndert die Dachneigung und verlduft steiler zum
Spitz. Dies ist ein typisch gotisches Merkmal, Weshalb in Muri und auch an
anderen Orten die Helmtiirme spiralf6rmig gebaut wurden, ist bis heute unbe-
kannt. Die Verdrillung konnte aus bautechnischen Griinden gemacht und aus
optischen Griinden gar noch intensiviert worden sein. Turmdicher mit flacher
Neigung erzeugen auf das hohe Mauerwerk grosse Schubkrifte. Deshalb wur-
den die Dacher steiler gebaut und aus dem Turmdach wurde der Helmturm.
Somit ergab sich ein neues Problem. Infolge starker Windlast mit vermutlichen
Windwirbeln verdrehte sich die innere, hohe Holzkonstruktion. Dies hitte zu
Schiden und Instabilitit fiihren konnen. Durch die langen Hebelarme wurde
auch die Gefahr des Kippens eines Turmdaches erhéht. Die Kenntnis tiber das
statische Berechnen solcher Turmdacher war im Mittelalter noch nicht vorhan-
den. Der Streit iiber die geeignetste und stabilste innere Konstruktion der
Helmtiirme dauerte Jahrzehnte. Es wurde geforscht und praktisch ausprobiert.
Schliesslich erwies sich das achtkantige Helmdach mit einer sogenannten Vor-
verdrehung als die geeignetste und sicherste Form. Es wurde zum Standard-

Typus.'®

Abb. 22:

Glocken im Sudturm
der Klosterkitche Muti.
Foto: Martin Allemann.

161 Hisler, Turmhelm, S. 32.

97



Im Nordturm der Klosterkirche Muri hingt die Leontiusglocke (4300 Kilo),
die einzige, die heute elektrisch betrieben wird. Im Stidturm hingen sechs Glo-
cken, die alle heute noch von Hand geldutet werden. Die sechs Glocken erhiel-
ten die Namen: Angelusglocke, Vesperglocke, Sturm- und Feuersglocke, Fest-
glocke, Bruder Klaus-Glocke und eine unbenannte Glocke.' Die Leontiusglo-
cke ist die grosste Glocke und wurde im Jahre 1750 gegossen und 1907 wegen
eines Risses umgegossen.'® Die ilteste Glocke ist die Angelusglocke aus dem
Jahre 1551.'

Im Osten der beiden Tirme, mittig positioniert, richtet sich das soge-
nannte Oktogon auf. Uber diesem Kuppelbau ist eine schlanke Turmspitze mit
dem Wahrzeichen des Klosters Muri, dem Posaunen-Engel, zu sehen. Er ist
ein Werk von Franz Moser aus Bremgarten aus dem Jahre 1697'® Leonti Det-
zel hat ihn vergoldet.'” Wie schon erwihnt, besteht die Aufgabe dieses Posau-
nen-Engels darin, die Gliubigen zum Gottesdienst zu rufen.'” Ein weiterer
Turm mit einem schlanken Helmturm steht auf der Vierung (iiber dem Chor-
gestithl). Die ganze Klosteranlage mit dieser Aufteilung seiner Turmspitzen
fiigt sich architektonisch einmalig in die Landschaft des Freiamts.

Abb. 23:
Ausgrabungen
1593/54 der Grund-
mauer der romani-
schen Klosterkirche.
Foto: Sammlung
Murensia.

162 Schilter, Muri, S. 5 ff. sowie Allemann, Glocken.
165 Allemann, Glocken, S. 4.

164 SRF, Muri, 2013.

165 Allemann, Posaune, S.7.

166 Germann, Muri, S. 244.

167 Schilter, Muri. S. 6.

98 ‘



	Die Kunstepoche Romantik und Gotik am Beispiel des Klosters Muri

