
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 84 (2017)

Artikel: Die Kunstepoche Romantik und Gotik am Beispiel des Klosters Muri

Autor: Haas, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kunstepochen Romanik und Gotik am
Beispiel des Klosters Muri

Irène Haas

Die Autorin hat diese Arbeit an der Pädagogischen Fachhochschule in Brugg-Windisch im
Rahmen ihres Bachelor-Studiums, vefasst. Sie wurde von Brigitte Haas, Dogentin für
Kunstgeschichte, betreut. Für die Publikation in unserer Jahresschrift wurden die formalen
Feile, die für eine Bachelor-Arbeit notwendig sind, weggelassen. Die Redaktion dankt der

Autorinfür die Bereitschaft, uns ihre Arbeit gu überlassen.

Einleitung
Möster sind Bauten, die heutzutage oftmals unter Denkmalschutz stehen. Die
Gründung der meisten Klöster geht auf das Mittelalter zurück. Hinter den

mächtigen Klostermauern befand sich nicht nur ein Ort der Religiosität,
sondern auch ein Ort der Bildung und der kulturellen Arbeit. In Klöstern lebten
Nonnen und Mönche, welche Reisende beherbergten und Kranke mit Hilfe
der Klosterapotheke gesund pflegten. Ein Kloster verlieh oftmals auch Geld.
Zudem wurde in einer Klosteranlage auch Landwirtschaft, Kräuter- und
Heilkunde betrieben.1

Da viele Klöster meist vor vielen Jahrhunderten errichtet wurden, durchlebten

sie bis heute mehrere Kunstepochen. Immer wieder wurde angebaut,
ausgebaut, übermalt oder renoviert. Diese kunstreiche Vergangenheit prägt die
sakralen Bauten bis heute.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit dem faszinierenden Bauverlauf der
Klosterkirche in Muri durch die ersten beiden Kunstepochen (Romanik und

Gotik). Im ersten Teil werden die Kunstepochen Romanik und Gotik theoretisch

aufgearbeitet. Im zweiten Teil der Arbeit ist in Erfahrung zu bringen, wo
die beiden Kunstepochen am Bau der Klosterkirche Muri heute noch zu
erkennen sind.

Um einen Rundumblick des Inneren der Klosterkirche, des Innenhofs und
der Krypta zu erhalten, eignet sich die Internetseite Panorama der Freunde der
Klosterkirche2 hervorragend.

Klosteraktuell.
Vereinigung Freunde der Klosterkirche 2016: https://klostermuri.ch/?mid=17.

55



Die Geschichte des Klosters Muri

Die Erzählungen der Klostergründung von Muri wird in der Acta Murensia,
die vermutlich um 1160 zusammengestellt wurde, überliefert. Dabei handelt es

sich um die einzige Quelle, in der die Geschichte der ersten Jahrzehnte des

Klosters niedergeschrieben wurde. Die Acta Murensia ist aus verschiedenen
handschriftlichen Dokumenten zu einem Buch zusammengefasst worden. Der
Verfasser ist unbekannt. Heute wird die Originalversion der Acta Murensia im
Staatsarchiv in Aarau aufbewahrt.3

Abb. 1:

Acta Murensia.
Staatsarchiv Aargau

Foto: Ueli Strebel.

Die romanische Klosterkirche wurde laut Acta Murensia im Jahre 1027 von Ita
von Lothringen und ihrem Gemahl, Radbot aus dem Hause Habsburg, gestiftet.

Für den Bau des Klosters wurde die Pfarrkirche St. Goar im Zentrum von
Muri abgebrochen und südlicher wieder neu aufgebaut. Somit befindet sich am
alten Standort der Pfarrkirche St. Goar das heutige Kloster.4

Eingeweiht wurde die dreischiffige romanische Basilika erst im Jahre 1064
durch den Bischof Rumold aus Konstanz. Ita von Lothringen sowie ihr Mann
Radbot waren zu diesem Zeitpunkt schon verstorben.3 Als Titular und Patron
der Klosterkirche Muri wurde der heilige Martin von Tours bestimmt.6

Die ersten Benediktinermönche kamen aus dem Kloster Einsiedeln.

Propst Reginbold leitete den inneren und äusseren organisatorischen Aufbau

3 Meier, Muri, S. 12 f.; Staatsarchiv Aargau, AA 4947; www.e-codices.unifr.ch/de/list/
one/saa/4947 sowie Bretscher-Gisiger; Sieber, Acta.

4 Meier, Muri, S. 6ff.
5 Ebd., S. 6ff.
6 Amschwand, Muri 1971, S. 5.

56



dieser Neugründung. Dazu diente das Mutterkloster Einsiedeln als Vorbild.7
Das Kloster Muri war zu Beginn abhängig vom Kloster Einsiedeln. Erst durch
die Wahl des Propstes Burkard zum ersten Abt im Jahre 1065 erlangte das

Kloster Muri seine Selbständigkeit.
In den folgenden Jahren wuchs das Kloster Muri mächtig. Mit Wachsen

sind vor allem die Gaben der einzeln eintretenden Mönche gemeint. Damals
(wie heute) legten die Mönche ein Gelübde ab, zu dem gehört, dass ein Mönch
kein Privateigentum besitzt. Das Privateigentum wurde dem Kloster übergeben,

somit zum Allgemeingut. So kam das Kloster Muri in der frühen Neuzeit
zu einem ansehlichen Grundbesitz.

Im Jahre 1082 entstand in der Umgebung von Muri ein Nonnenkloster.8
Das neue Frauenkloster unterstand derJurisdiktion des Männerklosters Muri.9
Ende des 12. Jahrhunderts zogen die Nonnen ins neugegründete Kloster Her-
metschwil.10 Heute wird dieses Kloster noch von neun Benediktinernonnen
bewohnt.11

Über das Leben im Kloster Muri im Mittelalter ist wenig bekannt. Das
Kloster wurde in den Jahren 1300, 1386, 1443/1445 und 153112 geprägt von
Plünderungen und Bränden. Dadurch wurden viele Urkunden und Kirchenschätze

zerstört.13

Ein Kloster ohne Bücher war für die mittelalterlichen Mönche unvorstellbar.

Bücher hatten stets eine grosse Bedeutung. Propst Reginbold hatte eine

ansehnliche Bibliothek aus Einsiedeln mitgebracht.14 Wie gross der Stellenwert

von Büchern im Mittelalter war, zeigt folgende Stelle aus der Acta Murensia:
«Man muss die Bücher immer wieder abschreiben und vermehren und verbessern und
ausschmücken; denn das Beben geistlicher Personen ist ohne Bücher nichts.»15

1840 entdeckte man in Muri Fragmente des sogenannten Osterspiels von
Muri. Es ist das älteste, vollständig in Deutsch verfasste geistliche Drama. Es

wurde 1250 vermutlich in der Umgebung Zürich-Winterthur geschrieben. Den
Namen erhielt das Theaterstück nach seinem Fundort, dem Kloster Muri. Unter

den Schweizer Abteien spielte das Kloster Muri bis zur Reformation eine

7 Amschwand, Muri 1971, S. 5.
8 Ebd., S. 6.
9 Germann, Muri, S. 209.
10 Amschwand, Muri 1971, S. 6.
11 Pfarrei Bruder Klaus.
12 Amschwand, Muri, 1971, S. 7.
13 : Ebd., S. 7.
14 Ebd., S. 7.
15 Ebd., S. 7.

57



eher ungeordnete Rolle. Im 17. und 18. Jahrhundert verhalfen ihm einflussreiche

Äbte zu grossem Ansehen. Beide Jahrhunderte waren geprägt von geistlichem

und künstlerischem Leben.16 In dieser Zeit verliehen die Wissenschaft,
die Kunst und die äussere Erscheinung der Klosteranlage einen besonderen
Glanz.17 Durch die wachsende Bedeutung kamen immer wieder Neubauten
zum Kloster Muri hinzu. Zudem kam es zur Erhebung der Äbte in den
Reichsfürstenstand.18 In dieser Zeit galt das Kloster Muri als das reichste Kloster der
Schweiz.

Im Zeitalter der Aufklärung war es ruhig im und um das Kloster Muri.19

1695 bis 1697 wurden die tiefsten baulichen Einschnitte in der Klosteranlage
getätigt. Es war die Blütezeit, die Epoche des Barocks, die den weiteren Ausbau
des Klosters Muri beeinflusst hat. Es wurde beschlossen, einen Neubau der
Klosterkirche durch Giovanni Battista Bettini aus Lugano zu projektieren. Das

Oktogon (Spannweite 22 Meter), eine der grössten Kuppelzentralbauten der
Schweiz, wurde erstellt.20 Trotz vieler Umbauten ist die romanische Struktur
der Klosterkirche in der Krypta, der Vorhalle, den Türmen, dem Querschiff
und im Chorhaus erhalten geblieben.

Von 1745 bis 1750 wurde die Klosterkirche im Rokokostil neu ausgestattet.21

Das schwarze Chorgitter zeugt von diesem Baustil in der Klosterkirche
Muri.

Im Jahre 1841 kam es in einer Nacht- und Nebelaktion zur Aufhebung
der Aargauer Klöster. Verantwortlich dafür war Grossrat Augustin Keller von
Sarmenstorf. Er hielt eine Rede gegen die katholischen Kräfte. Das folgende
Zitat ist ein Ausschnitt dieser Rede: «Die Klöster haben mit Müßiggang und Intrigen
begonnen, mit Müßiggang und Intrigen iverden sie enden In der neuesten Zeit ist es dahin

gekommen, dass der Mönch in der Kegel ein schlechtes, verdorbenes Geschöpf ist, das nicht
mehr in unsere Zeit passt und sich in allem Widerspruche mit der Gegenwart und deren

Institutionen befindet. Stellen Sie einen Mönch in die grünsten Muen des Paradieses, und so

weit sein Schattenfällt, versengt erjedes Geben, wächst kein Gras mehr!»22

Dieser Teil der machthaberischen, säkularen Rede von Augustin Keller
zeigt auf, dass er das gesellschaftliche Verhalten der Nonnen und Mönche
missbilligte. Er war der Ansicht, dass die katholischen Kräfte ihre Macht
missbrauchten und wünschte sich sehnlichst deren Abgang herbei.

16 Amschwand, Muri, 1971, S. 10.
17 Ebd., S. 13.
18 Meier, Muri, 2011, S. 8.
19 Gloor, Klöster.
20 Klosterführung Hochuli.
21 Vereinigung Freunde der Klosterkirche 2015a.
22 Schib. Keller, S. 174.

58



Mit einer überwältigenden Mehrheit im Grossrat wurde nach dieser Rede der
Beschluss gefasst, alle Klöster im Kanton Aargau aufzuheben. Die Mönche
und Nonnen mussten unter Zwang ihre Klöster verlassen. Die Klöster und
deren Besitz sowie auch die Bibliotheken und die Archive wurden Besitz des

Staates.2j Die Mönche des Klosters Muri flohen nach Sarnen, wo sich die durch
die Klosteraufhebung verstreuten Mönche wieder versammelten und die

Leitung des Kollegiums übernahmen.
Im Jahre 1845 gelang es Abt Adalbert, ein neues Zuhause im Südtirol zu

finden. Danach wurde eine neue Niederlassung dieser Ordensgemeinschaft in
Gries bei Bozen gegründet.24 Der ehemalige Murianer Konvent lebt bis heute
in Sarnen und Gries weiter. Seit 1957 ist das Kloster wieder in Muri präsent.
Momentan ist es der 87-jährige Pater Bonifaz25, der eine kleine Wohnung in
der Klosteranlage in Muri (Hospiz) bewohnt. Abt Benno Malfèr26 aus Muri-
Gries ist immer wieder auch in Muri präsent.

Im Jahre 1843 gründete der Kanton Aargau eine Bezirksschule in Muri.
1887 wurde eine Pflegeanstalt gegründet,27 die zwei Jahre später buchstäblich
in Flammen aufging.

Von 1929 bis 1934 mussten die Fresken, die Stukkaturen und die Krypta
des Klosters Muri saniert werden. Im Jahre 1941 wurde die Klosterkirche Muri
der katholischen Kirchgemeinde von Muri übergeben. Die Restauriemng
wurde fortgesetzt und die Klosterkirche aussen renoviert. Zudem wurde der

Kreuzgang wiederhergestellt und die Orgeln restauriert. Die drei Orgeln
gemessen weit über die Landesgrenzen hinaus ein hohes Ansehen.28

Seit August 1992 gibt es die «Vereinigung Freunde der Klosterkirche
Muri». Sie zählt mnd 900 Mitglieder. Sie trägt in hohem Masse zur Erhaltung
der benediktinischen Tradition bei. Die Mitgliederbeiträge und Spenden helfen
der Vereinigung der Klosterfreunde auch die Renovationsarbeiten der Klosterkirche

Muri zu unterstützen.29 Zum Förderprogramm zählt auch die Orgelmusik

im Kloster.30

23 Amschwand, Muri, 1981, S. 15f.
24 Benediktiner, Kurzeinblick.
25 Gestorben am 31. Mai 2017, Anmerkung der Redaktion.
26 Gestorben am 28. August 2017, Anmerkung der Redaktion.
27 Gloor, Klöster.
28 Amschwand, Muri, 1971, S. 16.
29 Vereinigung Freunde der Klosterkirche, 2015a.
30 www.murikultur.ch/musik/musik-in-der-klosterkirche.

59



2011 wurde die Stiftung «Geschichte Kloster Muri» gegründet. Sie dient der
wissenschaftlichen Aufarbeitung der Geschichte bis ins Jahr 2027 und der
Realisierung von Publikationen. Dann wird das Kloster Muri sein 1000-jähriges
Bestehen feiernd1

Abb. 2:

Loretokapelle im
Kreuzgang der
Klosterkirche.

Foto: Bernhard Kägi.

Ein besonderer Ort der Klosterkirche Muri ist die Loretokapelle. Dabei handelt

es sich um die Grabstätte von Mitgliedern der Habsburger Dynastie.32
Ebenso ist die Loretokapelle die Grabstätte der Herzen des letzten Habsburger
Kaiserpaares, Zita und des seligen Karls. Zita verstarb im Jahre 1989.33 ihr
Leichnam liegt in der Kapuzinergruft in Wien.34 Der Grund für die Trennung
von Herz und Leichnam liegt in einer alten Tradition. Das Herz galt schon

31 Vereinigung Freunde der Klosterkirche, 2015b.
32 Erlebnis Freiamt.
33 Baumann, Kirche.
34 Planet Vienna.

60



immer als zentrales, wichtiges Organ und Sitz der Seele. Zudem steht es
symbolisch für die Liebe.35 Ein Leben lang wurde Zita die Rückkehr nach Osterreich

verweigert. Deshalb suchte sie eine neue Ruhestätte und liess im Jahre
1971 eine Familiengruft in der Loretokapelle im Kloster Muri errichten.
Diverse Familienmitglieder wurden nach 1971 in dieser Gmft beigesetzt.36

Heutzutage ist die Klosteranlage in Muri immer noch von grosser Bedeutung

für das Freiamt und die Region. Die Anlage besteht nicht mehr nur aus
dem Gotteshaus, sondern beherbergt die Gemeinde- und Bezirksverwaltung,
eine Primarschule, ein Pflegeheim, ein temporärers Kino, einen Festsaal, eine

Ortsbibliothek und das Museum Kloster Muri. Weiter ist die Wiedereröffnung
des Museums Caspar Wolf und des Singisenforums für zeitgenössische Kunst
geplant. Am Martinstag (der 11. November ist der Gedenktag des heiligen Martins

von Tours37) feiert die Bezirksschule Muri zu Ehren des Patrons in der
Klosterkirche die sogenannte Martinifeier. Die Feier beinhaltet jeweils
Vorlesungen, Theateraufführungen und Gesang. Der Anlass wird von den Schülerinnen

und Schülern selber organisiert. Für die Öffentlichkeit wird am Abend
jeweils ein festlicher Gottesdienst zu Ehren Martins gefeiert. Im Klosterhof
und in der Klosterumgebung finden jährlich zahlreiche Anlässe statt. So zum
Beispiel der traditionelle Martinimarkt, der ebenfalls am 11. November
stattfindet, die Fasnacht oder das Muri Nights Openair und die 1.-August-Feier, die

jedes Jahr zahlreiche Besucherinnen und Besucher in die Klosteranlage locken.
Das Wahrzeichen des Klosters Muri ist der Posaunen-Engel, der auf dem

Oktogon der Klosterkirche steht.38 Er soll die Bevölkerung zum Gottesdienst
rufen.39

Plan der Klosterkirche Muri

In der Grundrissdarstellung sieht man die ursprüngliche Klosterkirche aus dem

Jahre 1027/1064 (rot). Die baulichen Erweiterungen bis zum heutigen Tag sind
zeitlich jeweils in einer anderen Farbe dargestellt.

35 Aspetos, Herzbestattung.
36 Tages Woche., Kaisergruft.
37 Vgl. Moser, Feiertage.
38 Allemann, Sieben Mal am Tag, S. 7.
39 Schilter, Muri, S.18.

61



Abb. 3: Grundriss der Klosterkirche Muri.

In der perspektivischen Abbildung wurde auf das romanische Kloster (Hypothese

von Erwin Treu, in schwarz dargestellt) das heutige Kloster mit roter
Farbe eingezeichnet. Treu vermutete, dass die heutigen Türme viel höher sind
als sie in der Romanik waren. Auffallend markant sind auch das eingeschobene
Oktogon und die Vorhalle aus der barocken Zeit.

62





Überblick der Kunstepochen im Kloster Muri

Kunstepoche/Dauer Allgemeine Merkmaie Klosterkirche Muri heute

Romanik Architektur Architektur
ca. 1000 bis 1150. - gebundenes System - Fundament Basilika
Beispiele: - Grundriss: christliches Kreuz - Krypta
- Michaeliskirche Hil- mächtige Mauermassen mit - mächtige Mauer-mas-

desheim kleinen Fenstern sen, z.B. zwischen
- Dom zu Speyer - Rundbogen Kreuzgang und Krypta
- Kloster Knechtsteden - Entwicklung: Säulen mit (ca. 3.10 m)
- Kloster Allerheiligen, Würfelkapitellen bis zu Säu- der untere Teil der

beiSchaffhausen len mit Figurenkapitellen den Türme
- Malerei: nicht mehr gut

Skulpturen erhaltene, freigelegte
- mit den Flächen verbundeFresken (kaum erkennnen

Skulpturen bar)
- biblische Szenen

Malerei
- grossflächige Fresken
- sakrale Kunst
- Bedeutungsperspektive
- Symbolfarben
- flach und zweidimensional
- Buchmalerei: Initialkunst

Gotik Architektur Architektur
- ca. 1130 bis 1500 - Spitzbogen - spätgotischer Teil des
- Beispiele: - Kreuzrippengewölbe, NetzKreuzganges

- Kathedrale Chartres gewölbe, Sterngewölbe - Teile des nördlichen und
- Notre-Dame de Paris - Strebewerk südlichen Turms
- Kathedrale Saint- - Masswerke (Drei-, Vier- oder - diverse Fenster

Denis Vielpass) - Chorgewölbe
- Ornamentkunst (z.B.

Fensterrosetten)

Skulpturen
- Figuren (schön, klassisch)
- häufig dramatische Gestalten

(Dämonen und
Ungeheuer)

- Kontrapost

Malerei Maierei
- Tafel- und Glasmalerei (gött- Rankenmalerei in der

liches Prinzip) dominieren Krypta
sakrale Kunst/Darstellung - die Malerei des Chorgedes

bürgerlichen Lebens wölbes
- Ornamentkunst

64



Einführung in die Romanik
Die Romanik ist eine Epoche der mittelalterlichen Kunst, die vom frühen 11.

Jahrhundert bis Mitte des 13. Jahrhunderts dauerte. Dabei gibt es aber grosse,
lokale Unterschiede. In Frankreich wurde die Romanik schon früh (Mitte des

12. Jahrhunderts) von der Gotik abgelöst. In Deutschland, Österreich und
Italien fand diese Ablösung erst rund hundert Jahre später statt.40

Die Stilepoche der Romanik war besonders für ihre Architektur bekannt
und in ganz Europa verbreitet. Die Malerei und die Skulpturen waren diesem
Baustil untergeordnet.41

Zum ersten Mal tauchte der Begriff Romanik im 19. Jahrhundert in Frankreich

auf. Der Begriff soll vom französischen Kunsthistoriker de Caumon
eingeführt worden sein;42 andererseits gibt es die These, dass Charles-Alexis-
Adrien Duherissier de Gerville, ein französischer Kunsthistoriker und der
deutsche Kunstsammler Sulpiz Boisserée dieser Epoche den Namen Romanik
gegeben haben.43

Der Begriff Romanik geht wohl auf die römische Baukunst (Säulen- und

Bogenformen) zurück, da einzelne Bauelemente, wie zum Beispiel die Säulen
oder Rundbogen, aus der römischen Kunst übernommen wurden.44

Die Romanik ist vorwiegend eine sakrale Kunst. In Plastiken und Malereien

werden häufig heilige Personen dargestellt, die als Teil einer biblischen
Szene erkannt werden können.43 Da nur der Glaube und die Kirche von zentraler

Bedeutung waren, signierten die Künstler meistens ihre Werke nicht.46

Daher sind die Urheber vielfach unbekannt.
Die Romanik lässt sich in Vor-, Früh-, Floch- und Spätromanik einteilen.

Die Vor- und die Frühromanik können auch nach den Herrscherhäusern
gegliedert werden. So geht die Vorromanik auf die karolingische Herrschaft (750
bis 920) zurück und wird daher als karolingische Kunst bezeichnet, während
die Frühromanik auf die ottonische Herrschaft (920—1024) zurückgeht und als

ottonische Kunst bezeichnet wird.47

Die Vorromanik hat unter Karl dem Grossen (747—814) begonnen. Er hat
in seinen Bauten einige römische Merkmale wiederaufgenommen und liess die
Pfalz Aachen, bei deren Bau auf den römischen Baustil zurückgegriffen wurde,

40 Hammer, Kathedralkunst.
41 Carl, Kunst, S. 16.
42 Gollub, Architektur.
43 Hartmann, Künstlerlexikon.
44 KUK, Architekturdatenbank.
45 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 101.
46 Gollub, Architektur.
47 Carl, Kunst, S. 16f.

65



erbauen. Sein Ziel war, die geistigen und kulturellen Traditionen von Rom
fortzusetzen. Während seiner Regentschaft wurde dem Klosterbau ein enormer
Aufschwung verliehen. Unter der Herrschaft der Karolinger und Ottonen
verbreitete sich der Bau von altchristlichen Basiliken in Europa. Diese gelten als

Vorreiter der romanischen Kirche.48

Merkmale der Romanik in der Architektur
Wie schon erwähnt, war die Romanik besonders bekannt für ihren Architekturstil.

Obwohl sich die Bauten auch nach regionalen Besonderheiten
unterscheiden, gab es immer wieder einheitliche Formen, die übernommen wurden.

ä s 19

Abb. 5: Quadratischer Schematismus am Beispiel der romanischen Klosterkirche Muri.
Planvorlage Erwin Treu. Sammlung Murensia.

Vorwegzunehmen ist, dass viele der romanischen Kirchen früher Klöster waren

oder es gar heute noch sind. Diese befanden sich damals oft in ländlicher
Umgebung, da die stillen, ländlichen Gebiete für den Klosterbau bevorzugt
wurden.49 Die Klöster waren anno dazumal der Ort der Bildung, der Kunst und
des Geldes. Dank Stiftungen waren sie im Besitz grossen Reichtums. So waren
sie in der finanziellen Lage, ihre Klosteranlagen immer wieder auszubauen.

48 ARDalpha, Romanik,
49 Toman, Romanik, S. 7.

66



Während der Romanik bestand keine Trennung zwischen Kirche und Staat.

Die Menschen waren sich sicher, dass die Weltordnung von Gott gegeben ist.50

Bei der Architektur eines Kirchenbaus ist das gebundene System ein

Hauptmerkmal der Romanik. Dabei wird der Grundriss in Quadrate eingeteilt
und man geht vom sogenannten Vierungsquadrat als Masseinheit aus. Das
Vierungsquadrat wird in alle Richtungen erweitert und bildet somit den Chor, das

Langhaus, sowie auch die Querhausarme.51 Dies ist beim Kloster Knechtsteden
(frühes 12. Jahrhundert) besonders gut ersichtlich.

Romanische Bauten fielen durch ihre mächtigen, blockartigen Mauermassen

auf. Je mächtiger der Bau erschien, desto grösser war der «Triumph). Die
äusseren Fassaden einer Kirche waren meist schmucklos und wirkten schwer.
Diese gewaltigen Bauten vermittelten den Menschen Sicherheit und
Geborgenheit.52 Im Innern boten die mächtigen Mauermassen genügend Platz, um
die Wände mit grossen Fresken zu bemalen, was in der Romanik ein häufiges
Merkmal war.5j Die romanischen Kirchen waren oftmals in drei Schiffe unterteilt.54

\!l

Abb. 6: I

Romanisches Würfelkapitell aus der Krypta der Klosterkirche \
Muri. Abbildung aus Germann, Muri. I

Ebenfalls typisch romanische Elemente im Kirchenbau sind die Rundbogen
an Fenstern, Portalen und Türen. Sie dienten vor allem als Fassadenschmuck.
Auffallend sind auch die schweren Säulen mit ihren Würfelkapitellen.55 Das
romanische Kapitell entwickelte sich von einem Würfelkapitell zum Figurenkapitell.

In der Anfangsphase der Romanik waren die Würfelkapitelle nicht
verziert. Die ersten Verzierungen sind an ionischen Kapitellen anhand von Voluten

zu sehen. Voluten sind Schnecken- oder spiralförmige Verzierungen, die
meist an Kapitellen angebracht wurden. Die Verzierungen der Kapitelle wurden

immer origineller. Es folgten weitere Gestaltungselemente wie Spiralmotive

und blumige Muster. Schliesslich schmückten Figuren, Masken und Tiere

/

50 Butzlaff, Kunstgeschichte S. 49.
51 Hammer, Romanik.
52 Ngkszki, Romanik.
53 Hammer, Romanik.
54 Duden, Basiswissen.
55 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 98.

67



die Kapitelle. Mit solchen Ausschmückungen wurden teilweise ganze
Geschichten erzählt.56

Skulpturen
Zu Beginn der Romanik wurden Skulpturen fast ausschliesslich für den
Schmuck von Altären und Grabstätten angefertigt. Erst im 11. Jahrhundert
gewannen die Skulpturen an Bedeutung und wurden kunstvoll in die Architektur

eingebunden.37 So wurden aussen an der Kirche die Portale und innen die

Kapitelle mit prachtvollen Plastiken ausgeschmückt. In der Romanik wurden
die Plastiken vielfach in die Flächen eingebunden. Das bedeutet, dass die

Skulpturen mit der Fläche verbunden waren. Die Plastiken wiesen zum Teil
auch teuflische Gestalten auf. Es wurden viele Dämonen und andere Ungeheuer

dargestellt. Mit diesen Skulpturen wollte man den Gläubigen vor Augen
führen, was passiert, wenn man sündigt.58 Neben Menschen wurden auch Tiere
oder gar Mischformen dargestellt. Auch die Symbolik der Zahlen und
Edelsteine wurde oft verwendet.59 Das Weitern war der Tod ein zentrales Thema.
Im Mittelalter lag die durchschnittliche Lebenserwartung bei 30 bis 35 Jahren.
Die Säuglingssterblichkeit war sehr hoch. Zudem gab es viele Seuchen und
Krankheiten, die ebenfalls zu einem sehr frühen Tod führen konnten. Man war
fest davon überzeugt, dass das Leben nach dem Tod weitergeht, entweder im
Himmel oder in der Hölle.60

Malerei
Die Wandmalerei war in der Romanik weitverbreitet. Meistens wendete man
die Technik der Fresken an. Die Farbe wurde direkt auf den feuchten Putz
aufgetragen.61 Bemalungen schmückten lediglich die Innenräume. Heute sind
leider nur noch wenige dieser Wandmalereien erhalten.62

Das Ziel eines Malers im Mittelalter war nicht die Wirklichkeit naturgetreu
und schön abzubilden. Man wollte vielmehr den Menschen die biblischen
Geschichten in einer dramatischen Erzählform näherbringen. Somit war nicht nur
bei den verzierten Portalen und Kapitellen, sondern auch in der Malerei die
sakrale Kunst vorherrschend.63

56 Toman, Romanik, S. 31.
57 Durliat, Kunst, S. 111.
58 Hammer, Romanik.
59 Toman, Romanik, S. 257.
60 Toman, Romanik, S. 328ff.
61 Felgentreu, Basiswissen.
62 Sommer et al., Romanik, S. 104.
63 Gombrich, Geschichte, S. 165 f.

68



Die Bilder wurden im Allgemeinen von Figuren dominiert. Alle Figuren mit
einer wichtigen (biblischen) Bedeutung wurden gross dargestellt und alles

Unwichtige klein. So wurde Jesus im Vergleich zu den anderen heiligen Menschen

häufig überdimensional gross dargestellt. Diese Darstellungsart nennt man
Bedeutungsperspektive.64

Auf den Bildern ist nur ein sehr geringer Naturalismus zu sehen; dafür ist
der Symbolismus stark vertreten. Auch bei der Farbgebung floss diese Symbolik

mit ein. Anstelle von der Gegenstandsfarbe wurde oft die sogenannte
Symbolfarbe verwendet. So wurde das Überirdische meist in Gold gemalt. Diese
Tatsache führte dazu, dass die gemalten Räume über keine perspektivischen
Tiefen mehr verfügten.65

Die Gesamtdarstellung war flach, zweidimensional und ohne Tiefenwirkung.

Das Ziel war nicht, den Menschen aus Fleisch und Blut darzustellen,
sondern das Göttliche zu verbildlichen.66

Es wurde auf die Darstellung von Licht und Schatten verzichtet. Die
Konturen waren kraftvoll, was dem Bild eine ausdrucksstarke Wirkung verlieh. Die
Bildgegenstände ordnete man symmetrisch an. Die auf dem Bild dargestellten
Figuren wurden mehrheitlich frontal gemalt. Ihre Blicke und die Gebärden
sind ausdrucksstark und übertrieben dargestellt.67

Die Romanik war auch bekannt für die Buchmalerei. Es handelt sich dabei

um die Initialkunst. Einerseits gibt es die Figureninitiale, bei der Figuren einen
Buchstaben bilden. Dieser Buchstabe wurde besonders kunstvoll gestaltet.
Andererseits gibt es die historisierte Initiale. In einer historisierten Initiale wurde
jeweils eine Geschichte oder eine Szene erzählt. Manchmal bestand ein
Zusammenhang zwischen der gemalten Geschichte und dem folgenden Text und
manchmal war die Geschichte in der Initialkunst völlig vom folgenden Text
losgelöst. Die malerischen Darstellungen sind sehr phantasievoll und meist
dramatisch. Auch in der Buchmalerei wurden vielfach Menschenkörper dargestellt,

die in einen Tierkörper übergehen oder umgekehrt. Der Tod ist dabei
ebenfalls ein zentrales Thema. Es wurden Menschen dargestellt, die zum
Beispiel von einem Tier aufgefressen werden.68

64 Butzlaff, Kunstgeschichte, S. 51.
65 Schatz, Kunstunterricht.
66 ARDalpha, Romanik.
67 Schatz, Kunstunterricht.
68 Hammer, Romanik.

69



gjïVV i

Abbildung 7:

Verkündigung an Maria.

Miniaturenzyklus, Pergament,
Muri erste Hälfte des

12. Jahrhunderts.

Die Kunstepoche der Gotik

Einführung in die Gotik
Auch für die Gotik gilt, dass es schwer zu definieren ist, in welcher Zeitspanne
die Kunstepoche stattgefunden hat. Die Angaben der Jahreszahlen variieren in
der Literatur von Land zu Land. Grob kann gesagt werden, dass die Stilepoche
ungefähr um 1100 begann und um 1500 endete.69 In der Literatur wird der Bau
des Chores der Kathedrale Saint-Denis (1140 bis 1144) als Geburtsstunde der
Gotik genannt,70 obwohl in der Kunstgeschichte diesbezüglich keine Einigkeit
besteht.71

Im Gegensatz zur Romanik kann für die Kathedralkunst der Gotik ein
bestimmter Entwicklungsort genannt werden. Ihren Ursprung hatte diese Zeit
in Frankreich in der Region Ile de France. Danach breitete sich diese
Kunstepoche zuerst über ganz Frankreich und später ins restliche Europa aus.

69 Go:ruma, Gotik.
70 Charles, Kunst, S.27.

71 Binding, Gotik, S. 2.

70



Die Gotik erreichte Österreich und Deutschland mit einer Verspätung von
rund hundert Jahren.72

Im Zentrum der gotischen Kunst steht, wie schon in der Zeitepoche der
Romanik, die Architektur der Kathedralen. Die Malerei und die Skulptur
ordneten sich ihr unter.

Der Name Gotik wurde vom italienischen Hofkünstler Giorgio Vasari
(1511 bis 1574) verliehen. Vasari verachtete die mittelalterliche Kunst und
brachte dies mit der Namensgebung klar zum Ausdruck. Der Begriff Gotik
leitet sich vom germanischen Stamm der Goten ab und bedeutet barbarisch
oder fremdartig.13 Er war zu Beginn negativ konnotiert.

Erst am Ende des 18. Jahrhunderts änderte das Bürgertum die negative
Einstellung gegenüber der Gotik und betrachtete sie aus einem neuen
Blickwinkel. Der Ursprung zu dieser Sinneswandlung war ein Essay von Johann
Wolfgang von Goethe über die deutsche Baukunst, in dem er die Gotik
würdigte.74

Die Gotik lässt sich in drei Phasen einteilen: Früh-, Hoch und Spätgotik.
In der Frühgotik wurden in Frankreich die ersten Spitzbogen und
Kreuzrippengewölbe gebaut. Charakterisierend für die Hochgotik sind der dreizonige
Wandaufbau, die grossen Fensterflächen und die Vereinheitlichung des

Innenraumes. In der Spätgotik wurden die Dienste, Rippen und Bogen, die man zu
Beginn für die Stabilität der Bauten konstruierte, für das Dekorative verwendet.
Nun entstanden feine, vielförmige und verschnörkelte Stern- und
Netzgewölbe.75 Dienste nennt man Halb- oder Dreiviertelrundstäbe, die die Last von
Gurten (alte Dienste) oder Rippen und Grate (junge Dienste)76 des

Kreuzrippengewölbes durch Pfeiler oder die Wand nach unten fortführen. Dabei
unterscheidet man alte und junge Dienste. Alte Dienste sind dickere und junge
Dienste sind dünnere Säulen.77

72 Hammer, Gotik.
73 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S.104.

ARDalpha, Gotik.
75 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S.108.

76 Geschwister-Scholl-Schule Tübingen, Gotik.
77 Architektur Lexikon.

71



Merkmale der Gotik in der Architektur
Im Gegensatz zu den romanischen Kirchen bestehen die gotischen Kathedralen

nicht mehr aus mächtigen Mauern, sondern aus fein gegliederten Fenstern
und Bogen. Man brachte in Erfahrung, dass nicht zwingend mächtige Mauern
gebaut werden müssen, um die nötige Standfestigkeit einer Kirche zu gewährleisten.

Die nötige Statik konnte auch durch ein durchdachtes, filigranes System
von Pfeilern, Bogen, Säulen und vor allem durch die Strebebogen erreicht werden.

Diese Bauelemente plante und baute man ausserhalb der Kathedrale.
Strebebogen wurden senkrecht zur Kathedralmauer errichtet. Sie dienten zur
Lastverteilung der Schubkräfte von Dach und Gewölbe.7S Die statischen Kräfte im
Innern der Kirche werden von den Säulen getragen. Diese neue Konstruktionstechnik

führte dazu, dass viel höhere Kathedralen gebaut werden konn-

Abb. 8: Strebebogen und - Abb. 9: Rosettenfenster, Paris, Notre Dame,
pfeiler. Quelle: Brockhaus. Foto: Martin Allemann.

In der Kunstepoche der Gotik wurden die Rundbogen der Romanik an Portalen

und an Fenstern durch Spitzbogen abgelöst. Dies erlaubte viel grössere
Fensterflächen zu erstellen und führte dazu, dass mehr Licht ins Innere der
Kathedrale gelangte.80 Durch diese grossen Fensterflächen entstand eine neue
Möglichkeit der Kunstdarstellung, die Glasmalerei. Generell erlangte das Licht
in der Gotik eine wichtige Bedeutung.

78 Lohmann, Gewölbe.
79 Wienecke, Orient, S.358.

80 Go:ruma, Gotik.

72



Eine weitere Charakteristika sind die Gewölbeformen wie das Kreuzrippen-,
das Netz- oder das Sterngewölbe. Das Rippenkreuz löste den Grat81 in der
Romanik ab. So entstand das Kreuzrippengewölbe. Dieses Gewölbe ist typisch
für die Gotik. Es wurden mehr statische Elemente verwendet, jedoch filigraner
konstruiert. Dieses Konstrukt wurde das erste Mal beim Bau der Kathedrale
Saint Denis in Frankreich angewendet. Diese Gewölbeart inspirierte die Architekten

zu weiteren Gestaltungsmöglichkeiten. Die Gewölbe wurden immer
dekorativer, prächtiger und schmuckvoller. So entstanden später das Stern- und
das Netzgewölbe.82

Typisch gotisch sind auch die sogenannten Masswerke. Das Masswerk ist
ein Fensterschmuck aus Ornamenten. Ursprünglich wurde es nur für die

Aufteilung von grossen Bogenspitzen-Fenstern verwendet (Couronnement83).
Später verwendete man es auch für die Gliederung von Wandflächen, Giebeln
usw. Mit der Zeit wurde die Gestaltung des Masswerks immer artenreicher und
umfassender. Für das Masswerk gab es verschiedene Grundformen: Drei-,
Vier- oder Vielpass (Fünfpass, der Sechspass usw.). In der Spätgotik kam noch
die Fischblase dazu.84 Die Grundform ist aber der Kreis bzw. sind die

Kreisbogen, «deren Zirkeleinstiche sich aus den geometrischen Schnittpunkten von geraden

Verbindungen und Kreislinien ergeben.»85

Abb. 10:

Drei-, Vier
und Vielpass.

Quelle:

Wikipedia.

Zur Ornamentkunst der Gotik zählen auch die Fensterrosen (auch Fensterrosetten

genannt). Diese Fensterrosen haben mit ihrer Masswerkfüllung symbolisch

eine grosse Bedeutung. Bei der Fensterrose handelt es sich um ein grosses,
kreisförmiges und mit farbiger Glasmalerei ausgestattetes Fenster. Meistens ist
dieses Fenster über Portalen oder in Querschiffgiebeln positioniert. Dieses
runde Fenster weist oftmals eine strahlenförmige Form auf, die von der Mitte

81 Als Grat bezeichnet man die «Schnittlinie zweier Gewölbeflächen». (Duden, Grat).
82 Lohmann, Gewölbe.

83 Binding, Gotik, S.198.

84 Holzapfel, Masswerk.

85 Binding, Gotik, S. 198.

73



des Kreises ausgeht. Die Fensterrose zeugt von den handwerklichen und
technischen Bau- und Konstruktionsfähigkeiten dieser Zeit.86

Skulpturen
In der Gotik schmückten viel mehr Skulpturen die Kathedralen als noch in der
Zeit der Romanik. Die Gestaltung der Skulpturen erlebte einen regelrechten
Aufschwung.

Gotische Plastiken wurden zu Beginn zur Verzierung von Kathedralfassaden

angewendet. Die ersten Skulpturen entstanden von 1140 bis 1150 an
Innen- und Aussenwänden der Kathedrale von Chartres (Frankreich).87

In der Gotik wurden die meist dämonischen Skulpturen der Romanik von
heiligen Figuren abgelöst. Man stellte die Figuren nun schön und klassisch dar.
Eine besonders wichtige Bedeutung bekommt die Figur von Maria. Auch
biblische Geschichten wurden häufig wiedergegeben. Vor allem die Marienkrönung

und das Jüngste Gericht waren beliebte Darstellungen.88 Die Skulpturen
wurden vielfach auf Konsolen platziert und mit einem baldachinähnlichen
Tuch über ihren Köpfen versehen. Die Gewänder stellte man besonders
vielfältig, ausdrucksstark und voluminös dar. Die Skulpturen waren langgezogen
und verkörperten oftmals Säulen eines gotischen Baus.

Abb. 11:

Detail aus dem spätgotischen

Beweinungs-
Relief in der Kloster¬

kirche Muri.
Foto: Martin

Allemann.

Eckardt, Fensterrose.

Lohmann Skulptur.

Hammer, Gotik.

74



In der Romanik waren die Skulpturen noch stark in den Flächen integriert.
Auch in der Frühgotik war die plastische Kunst noch stark mit den Säulenflächen

verbunden. Sie lösten sich nur allmählich von ihnen, bis auf die Säulen

gänzlich verzichtet wurde und die Figuren ganz als Säulen dienten. In der Gotik
wurden die Skulpturen eigenständiger dargestellt. Während in der Romanik die

Figuren noch alle in die gleiche Richtung schauten, lösten sie sich in der Gotik
langsam von dieser starren Haltung und wandten sich einander zu.89

In der Haltung der Skulpturen kommt der Kontrapost von der Antike
wieder auf (Stand- und Spielbein). Der Kontrapost bewirkt, dass die Skulpturen

eine Haltung mit einer leichten S-Form aufweisen. Diese Körperhaltung
blieb lange typisch für die Gotik.

In der Gotik hat sich die Darstellung der Skulpturen sehr schnell entwickelt.

Ihnen wurde Ausdrucksstärke, Körperlichkeit und Lebenskraft verliehen.90

Malerei
Im Gegensatz zur Romanik wurden in der Gotik die grossflächigen Mauern
durch Fensterflächen mit Masswerken ersetzt. Das führte dazu, dass die
Malflächen rar wurden und die Malerei durch andere Kunsttechniken nahezu
ersetzt wurde.91 Fortan dominierten die Tafel- und die Glasmalerei.

Tafelmalerei
Am Ende der Kunstepoche der Romanik kam die Tafelmalerei auf. Diese
wurde in der Gotik weitergeführt. Die Tafelmalerei ist die Kunst, bei der Holztafeln

mit Gips grundiert und bemalt wurden. Erste Tafelmalereiwerke waren
die Bemalungen der Vorderseite des Altars (Antipedium). In der Zeitepoche
der Gotik entstand eine neue Liturgiereform: der Priester stand nicht mehr nur
hinter dem Altar, sondern kam auch hervor und wandte der Gemeinde den
Rücken zu. Diese Tatsache begünstigte die Bemalung des Altars.92

Glasmalerei
Während der Kunstepoche der Gotik hat sich in Frankreich und Deutschland
die Wandmalerei der Romanik aufgelöst. Die gotische Malerei zeigte sich in

Lohmann, Skulptur.

Lohmann, Skulptur.

Toman, Gotik.

Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 110.

75



der Glasmalerei wieder, die für die Gestaltung der Kathedralfenster angewendet
wurde. In Italien hingegen wurde die Wandmalerei weiter praktiziert und

blieb vorherrschend.93

Die Glasmalereien der Gotik sind die faszinierendsten Werke des Mittelalters.

Trotzdem erlangten sie nie die gleiche Wertschätzung wie die Tafel- oder
die Wandmalerei. Die Glasmalerei wurde nicht in der Gotik erfunden, sondern
schon während der Antike praktiziert.94

In der Kunstepoche der Gotik diente die Glasmalerei zur Mystik des Lichtes.

Das Licht war ein göttliches Prinzip und wurde als die Erscheinungsform
Gottes gesehen. Durch das Licht bekamen die dargestellten Heiligen eine
besondere Bedeutung. Auch die Stimmung in der Kirche änderte sich durch den
lichtdurchfluteten Innenraum.

In der Glasmalerei wurden verschiedenfarbige Glasscheiben mit von
Bleirahmen gehaltenen Scheiben zu einem ganzen Bild zusammengefügt. In der

Frühgotik waren die am häufigsten verwendeten Farben Rot, Blau und Gelb.

Später wurden die Farben vielfältiger und es wurde mit Schattierungen
gearbeitet. Zudem wurden die Glasteile grösser.95

Die Glasmalereien stellten biblische Geschichten dar. Abgebildet wurden
Propheten, Apostel, Jesus und andere Heiligen.

Das Weitern wurden die gotischen Ornamente (vor allem die Fensterrosetten)

mit verschiedenfarbigen Glasscheiben hergestellt. Die Fensterrosetten
stellen symbolisch die Sonne dar.96

Objektanalyse zweier romanischer Bauelemente
im Kloster Muri

Das Fundament der Basilika
In der Acta Murensia steht geschrieben, dass das Kloster Muri in der Romanik

burgähnlich ausgesehen haben soll.97 Auch der Kunsthistoriker Erwin Treu

vermutet, dass das Gebäude einer Burg ähnlich sah. Er verfasste eine

baugeschichtliche Monographie über das Kloster Muri. Im Jahre 1955 erarbeitete er

eine 400-seitige Dissertation, in der er die Baugeschichte der Klosterkirche von

93 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 109.

94 Vgl. Toman, Gotik, S. 468f.

95 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 109.

96 Wienecke, Orient, S. 359.

97 Schilter, Muri, S. 28.

76



der Romanik bis zum Barock dokumentierte.98 Darin stellte er die Hypothese

auf, dass sich über der Vierung des Klosters und zwischen den heutigen beiden

romanisch-gotischen Türmen je ein massiver, stumpfer Turm befand.

Abb. 12:

Romanische Fenstersäule im Kreuzgang der Klosterkirche

Muri.
Foto: Martin Allemann.

Die Vermutung von Treu, dass zwischen den beiden heutigen Türmen ein

zusätzlicher Turm stand, könnte sich als richtig herausstellen. Der Grund dazu

liefern die grossen, rechteckigen Fundamente, die bei den Ausgrabungen

1953/1954 zum Vorschein kamen. Heute befindet sich die Vorhalle in diesem

Bereich. Es könnte aber auch sein, dass das Fundament von einer gedrungenen

Beichtkirche stammt, wie Bmno Meier vermutet.99

Treu ging davon aus, dass der gesamte Klosterbau massiv und mit mächtigen

Säulen in drei Schiffe geteilt war. Wenige kleine Fenster sollen den

Innenraum der Kirche sparsam erhellt haben. Im Anschluss an die drei Schiffe

soll sich ein langes Querschiff und der erhöhte, rechteckige Chor befunden

haben. Unter diesem Chor befand sich schon damals die Krypta, welche auch

heute noch gut erhalten ist. Die Decke der Innenkirche stellte sich Treu flach

vor.100 Die Vierung, die Querschiffarme und das Altarhaus weisen je einen

98 Baumann, Muri.
99 Meier, Muri, S.14f.
100 Schilter, Muri, S. 28.

77



quadratischen Grundriss auf. Die Seiten dieses Grundrisses sind etwa neun

Meter lang.101

Abb. 13:
Äusseres der romanischen Klosterkirche Muri. Hypothese Erwin Treu, 1955.

Foto: Sammlung Murensia.

Das Erstaunliche ist, dass die heutigen, höheren und dadurch schwereren

Türme von den alten Fundamenten der Romanik problemlos getragen werden.

Vor der Entstehung der heutigen Türme wurde vermutlich die alte Bausubstanz

gründlich auf Risse und Setzungen untersucht. Der Baugrund in diesem

Bereich ist sicher von guter Qualität.

101 Germann Muri, S. 224f.

78



Abb. 14:

Inneres der romanischen
Klosterkirche Muri nach Osten.

Hypothese Erwin Treu, 1955.

Foto: Sammlung Murensia.

ImJahre 1953/1954 hat man unter der Leitung des Archäologen Rudolph
Fellmann,102 Ausgrabungen vorgenommen. Dadurch kamen die Fundamentmauern

der romanischen Basilika zutage. Die Ausgrabungen zeigten tatsächlich,

dass die Klosterkirche in drei Schiffe geteilt war. Die Dreischiffigkeit eines

Sakralbaus ist ein typisch romanisches Merkmal. Ebenfalls kamen die zwei nicht

ganz quadratischen Turmfundamente zum Vorschein. Die beiden Türme be-

sassen je eine Treppenspindel. Diese sind heute fünf Meter hoch und führen

zu einer zugemauerten Rundbogentür. Diese Rundbogen sowie das massive

Turmmauerwerk zeugen ebenfalls von der romanischen Zeitepoche. Man

vermutet, dass diese beiden Durchgänge auf eine Empore, die zwischen den

beiden Türmen lag, führten. Wie der Bau über den Fundamentmauern weitergeführt

wurde, kann nur spekuliert werden.103

102 Wikipedia, Fellmann.
103 Siehe Abbildung 23; Germann, Muri, S. 224.

79



Nach Germann war die Klosteranlage im 11. Jahrhundert kurz, die Decke der

Basilika flach, die Ostpartie bestand aus einem dreimal so langen wie breiten

Querschiff und es gab keine Empore.104 Wie hoch der Nord- und der Südturm

in der Romanik waren kann nicht mit Gewissheit gesagt werden.105

Anhand dieser Ausgrabungen wird ein Hauptmerkmal der Romanik

bestätigt. Es ist dies die Fundation des Vierungsquadrates und das Chorquadrat106.

Interessant sind die Parallelen zwischen dem Kloster Muri und dem

Klosterplan von St. Gallen. Der breiteste Teil des Klosters Muri (das Querhaus)

stimmt nahezu mit dem breitesten Teil des St. Galler Klosterplans überein.

Zudem wurde bei der Planung des Klosters von Muri wie auf dem St. Galler

Klosterplan mit Dreiecken und Quadraten gearbeitet.107 Der St. Galler

Klosterplan ist der einzige noch erhaltene, frühmittelalterliche Klosterplan.
Aufgrund dieser Erkenntnisse begann man die Klosterkirche Muri auszumessen

und mit dem St. Galler Klosterplan zu vergleichen. Heute geht man davon aus,

dass der Baumeister des Klosters Muri den St. Galler Klosterplan gekannt
haben muss.108

Da seit den letzten Ausgrabungen im Jahre 1953/1954 keine weiterenUn-

tersuchungen gemacht wurden, lassen sich über das Fundament der Basilika zu
diesem Zeitpunkt nicht mehr Details ausfindig machen.

Die Krypta im Kloster Muri
Der geheimnisvollste Ort der ganzen Klosteranlage ist sicherlich die Krypta.
Eine Krypta ist ein Ort, der sich meist unterhalb eines Chores befindet.109 Früher

hat man den Raum als Kapelle und als Aufbewahrungsort von Reliquien

genutzt. In der Murianer Krypta fanden keine Erdbestattungen statt. Zudem

soll die Krypta ein energiegeladener Kraftort sein110.

104 Germann, Muri, S. 229f.
105 Ebd., S. 225.
106 Germann, Muri, S. 222. Im Plan sind die Entstehungszeiten der Klosterkirche einge¬

zeichnet.
107 Germann, Muri, S. 40.
108 Ebd., S. 25f.
109 Duden, Krypta.
110 Klosterführung, Hägler.

80



Die Krypta ist der ursprünglichste Teil der Klosterkirche Muri. Sie hat die vielen

Jahrhunderte überstanden und gehört seit der Weihe im Jahre 1064 zum

festen Bestandteil des Klosters. In welchem Jahr die Krypta errichtet wurde,

kann nicht belegt werden. Die niedrigen Kapitelle deuten aber darauf hin, dass

die Krypta schon kurz nach der Klostergründung im Jahre 1027 entstanden

sein muss.111

Die Krypta ist eine romanische, dreischiffige Säulenhalle deren Boden

1,90 Meter unterhalb des Erdreiches liegt. Da sie unterhalb des erhöhten Chores

platziert ist, misst sie trotzdem eine Höhe von 3,10 Meter. Zudem ist sie

7,30 Meter breit und 9,10 Meter lang. Die sechs Säulen mit den einfachen

Würfelkapitellen tragen die massive Gewölbedecke. Die Säulen teilen den Raum in
drei Schiffe.112 Die typische Dreiteiligkeit in der romanischen Zeitepoche

kommt hier mit der Säulenaufteilung wieder zum Vorschein. Die Zahl drei ist

eine Zahl, die in katholischen Kirchen immer wieder zu finden ist. Es kann

davon ausgegangen werden, dass die Krypta nicht zufällig in drei Schiffe geteilt

wurde, sondern dass diese Dreieinigkeit mit der Dreifaltigkeit in Verbindung
steht.113

Für unsere Vorfahren war die Zahlensymbolik von grosser Bedeutung.

Die Zahlensymbolik hilft allgemein bei der Deutung von mittelalterlichen
Bauwerken. Eine besondere Symbolik wird den Zahlen von eins bis zwölf
zugeschrieben, sowie die weiteren aus ihnen abzuleitenden Zahlenkombinationen.

So ist es zum Beispiel auch kein Zufall, dass die Treppe vom Hochchor zum

Hochaltar mit dem Tabernakel114 genau drei Stufen aufweist.115

111 Felder, Muri, S. 22.
112 Germann, Muri, S. 228.
113 Kottman, neue Sicht, S. 5. Drei steht für die Dreieinigkeit, das höchste Symbol Gottes:

Gott Vater, Gott Sohn und heiliger Geist. Die Kirche betete das «dreimal Heilig», drei

Könige beteten das Jesuskind an. Die drei steht auch für Geburt, Leben und Tod, für
Leben, Tod und Wiederauferstehung oder für Anfang, Mitte und Ende.

114 Der Tabernakel ist ein Schrein in der Kirche, der sich meist auf dem Altar befindet. Darin
werden die geweihten Hostien (Leib Christi) aufbewahrt und er wird kunstvoll gestaltet.
Duden, Tabernakel.

115 Kottman, neue Sicht, S. 5.

81



Abb. 15:

Krypta der
Klosterkirche

Muri.
Foto:

Bernhard Kägi.

Die Joche (Abstand zwischen den Säulen) der Krypta in Muri sind ungefähr

quadratisch und der romanischen Zeitepoche zuzuordnen. Das überspannte

Kreuzgratgewölbe116, dabei handelt es sich um vier gleichgrosse Gewölbe, die

sich in vier Grate zusammenfügen, wurde in der Spätgotik mit Kreuzrippen
und Rankenmalereien verziert.117 Die Kreuzrippen in der Murianer Krypta sind

keine echten Kreuzrippen. Sie wurden aufgemalt. Somit fehlt logischerweise

auch der Schlussstein gänzlich. Beim Kreuzpunkt der Rippen ist eine Blüte mit
vier Blütenblättern zu sehen, die den Schlussstein vermutlich verkörpern sollte.

Der Kryptaboden ist mit rötlichen, rustikalen Tonfliesen belegt. Da die

Krypta zu einem früheren Zeitpunkt auch als Kapelle genutzt wurde, befindet

sich auch heute noch ein kleiner Altar in diesem Raum. Zudem besitzt die

Krypta ein kleines Konfessionsfenster. Früher gewährte es vermutlich den

Blick auf Reliquien im Hochaltar. Das Fenestrella ist heute zugemauert. Die

Nische beherbergt heute Reliquien der Heiligen Sigismund und Regula. Heute

116 Werden zwei Tonnen vom gleichen Querschnitt gekreuzt, nennt man das Gewölbe
Kreuzgewölbe. Wenn man das Gewölbe von unten betrachtet, sieht man die Grate (zwei
sich kreuzende, diagonale Schnittlinien). Glossar Kirchenbau.

117 Kottman, neue Sicht, S. 23.

82



wird die Krypta von drei weiteren Stichbogenfenstern an der Ostwand belichtet,

die jedoch erst nach dem Klosterbrand 1889 eingebaut wurden. Ursprünglich

betrat man die Krypta über zwei Treppen von der Vierung aus. Diese wurden

1890 an der Westmauer entdeckt und bei den Renovationsarbeiten im

Jahre 1933/34 teilweise freigelegt.118

Die romanischen Säulen in der Krypta

Die sechs tragenden, romanischen Säulen wurden aus einem gelblich-grauen
Sandstein gebaut. Der symbolische Gehalt einer Säule entspricht der Gestalt

eines Baumes. Sowie der Baum aus einer Krone, die zum Himmel emporragt
und aus Wurzeln, die dem Baum den nötigen Halt geben, besteht, ist die Säule

aus der Plinthe und dem Kapitell zusammengesetzt. Die Säule mit dem

Gewölbe stellt symbolisch auch den Kosmos dar, in dem Gott zuhause ist.119 Die

Plinthe besteht aus einer quadratischen Bodenplatte, dem Sockel. Über dem

Sockel sind zwei runde Wülste. Zwischen den Wülsten ist eine runde Hohlkehle,

die so hoch ist wie beide Wülste zusammen. Man nennt diesen Aufbau

attische Basis. Darauf folgen der monolithische Schaft und das Würfelkapitell.
Das Würfelkapitell ist mit vier halbkreisförmigen Schilden versehen, worauf
der Kämpfer angebracht wurde. Der Kämpfer ist etwa gleich breit wie die

Plinthe. Er ist horizontal mit einer gekerbten Fuge unterteilt. Das Kapitell der

Säule ist ungewöhnlich niedrig. Dies gilt in der Architektur als Zeitzeuge, dass

der Klosterbau um 1030 zu datieren ist.120

Interessant ist, dass diese Säulen mit den bekannten Kryptasäulen des

Doms von Speyer verglichen werden können. Der Grundaufbau der beiden

Säulen ist annähernd identisch. Die einzigen Unterschiede bestehen aus dem

längeren Schaft der Domsäulen und den höheren Schilden. Da die Krypta des

Doms Speyer grösser und vor allem höher ist, wirkt sie heller und weniger

geheimnisvoll. Die Krypta des Doms Speyer ist die grösste romanische

Hallenkrypta, die es gibt. Sie ist 35 Meter breit und weist eine Länge von 46 Metern

auf. Die Höhe beträgt sieben Meter. Auch sie befindet sich unter dem Chor

118 Germann, Muri, S. 228.
119 Toman, Gotik, S. 256.
120 German, Muri, S. 228.

83



des Doms und ist der älteste Teil der ganzen Kirche.121 Sie wurde im Jahre

1041, also im gleichen Zeitraum wie die Krypta der Klosterkirche Muri,
gebaut.122

Abb. 15 (links):
Aufbau der Säule in der Krypta der Klosterkirche Muri: Oben beginnend mit dem Kämpfer,

dann folgt das Würfelkapitell mit einem Schild. Es folgt der Schaft, der der Säule die
Grösse gibt. Der Fuss ist unterteilt in Wulst, Hohlkehle, Wulst und Plinthe.
Foto: www.klosterkirchemuri.ch

Abb. 17 (rechts): Säule aus der Krypta des Doms zu Speyer. Foto: www.morgenweb.de

121 Domkapitel, Krypta, S. 3.
122 Dom Kaisergräber, 2015.

84



Analyse dreier gotischer Bauelemente in der Klosterkirche Muri

Kreuzrippengewölbe im spätgotischen Teil des Kreuzganges

Ein Kreuzrippengewölbe wurde in Frankreich in der Normandie um 1100 zum

ersten Mal gebaut. Es handelt sich dabei um zwei Rippen, die sich im Schlussstein

kreuzen123, respektive vier Rippen, die mit einem Schlussstein gehalten

werden. Das Kreuzrippengewölbe ist ein typisch gotisches Bauelement.

Die Rippen ersetzen beim früher gebauten Kreuzgratgewölbe die Gräte.

Sie nehmen den Druck und den Schub des Gewölbes auf und funktionieren

somit als tragende Struktur. Zum Teil wurden Rippen gebaut, ohne dass sie

statischen Dmck aufzunehmen hatten. Sie dienten als reine Dekoration.124 In

gotischen Kathedralen besteht das Deckengewölbe oftmals aus aneinandergereihten

Kreuzrippengewölben.125

Abb. 18:

Kreuzrippengewölbe im Kreuzgang

Muri (Nordecke).
Foto: Martin Allemann.

123 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 105.
124 Toman. Gotik, S. 22.
125 Forstner; Schlagintweit, Kunstgeschichte, S. 107.

85



Die Namen der Künstler, welche bei der Erbauung des Kreuzrippengewölbes
im spätgotischen Kreuzgang im Kloster Muri beteiligt waren, sind nicht
bekannt. Sicher ist, dass die Bauelemente aus der Zeit vor der Erneuerung des

Kreuzgangs (1534/1535) unter Abt Laurentius von Heidegg stammen.126

Die Rippenbogen sind mit einer grün-grauen Farbe bemalt. Sie heben sich

dadurch optisch von der weissen Deckenwand ab. Links und rechts der Rippen
ist parallel eine feine, dunkelgraue Linie aufgemalt. Dabei handelt es sich aber

nicht um die einzige Malerei, denn die Decke zwischen den einzelnen Rippen
wurde mit gemalten Blumenornamenten verziert. Die Pflanzen haben viele

geschwungene, grüne Blätter mit roten, blauen oder rot-blauen Blüten. Sie sind

jeweils an den Enden der sichtbaren Rippen, in den Mitten der Deckenseiten

und um die Kreuzung der beiden Rippenbogen aufgemalt. Die Anordnung
dieser Ornamente ist symmetrisch. Auch sonst sind die meisten Pflanzen

nahezu symmetrisch aufgemalt. Im Verhältnis zur ganzen Deckenfläche sind aber

nur kleine Teile mit Ornamenten verziert.

Pflanzen benutzte man in der Gotik oftmals zur Gestaltung von
Ornamenten. Es wurden dafür verschiedene Pflanzen- und Blattformen verwendet.

Häufig malte man Wasserlilie, Wacholder, Ginster, Hagebutte, Löwenmaul,
Eisenhut oder Efeu. Typisch für die Frühgotik waren vor allem die aufwärtsstrebende,

dünne Linienführung der Pflanzen. Bis in die Spätgotik wurde die

Linienführung immer länger und dünner.127 Beim spätgotischen Kreuzrippengewölbe

in der Klosterkirche Muri können die gemalten Pflanzen nicht eindeutig

bestimmt werden. Möglich ist, dass es sich bei diesen Rankenmalereien um eine

Kletterpflanze (z.B. Klematis) handelt. Hinweise aufKletterpflanzen geben vor
allem die zwischen den Blättern hervortretenden Halteeinrichtungen (Spiralen).

Es wäre ebenfalls nachvollziehbar, wenn der Maler eine klematisähnliche

Pflanze wählte, weil diese Pflanzenart aus eigener Kraft in der Lage ist, die vom

Kreuzrippengewölbe vorgegebene Höhe vom Boden aus zu erreichen. Möglich

sind aber auch Fantasieblumen.

Am höchsten Punkt des Gewölbes, wo sich die Rippenbogen kreuzen, ist

ein Schlussstein eingesetzt. Um den Schlussstein wurden die Rippenbogen mit

126 Murikultur.
127 Steiner-Welz, Musterbuch, S. 70.

86



blauer, roter und goldener Farbe bemalt. Diese Farben sind zur restlichen,

hellgrauen Rippe mit einer dunkelgrauen Linie, rechtwinklig zum Rippenverlauf,

abgetrennt. Am Ende der Rippenbogen, an der Stelle, wo sie sich mit der

Seitenwand verbinden, wurde ein Teil der einzelnen Rippe rot und blau bemalt.

Den Schlussstein verschönerte man mit goldener, roter und dunkelgrauer
Farbe.

Uber die Farbgebung der Gewölbebemalung kann nur spekuliert werden.

Sicher ist, dass in der Kunstepoche der Gotik die Farben Grün, Blau, Rot und

Gelb/Gold wegen ihrer symbolischen Bedeutung bevorzugt angewendet wurden.

Die Farbe Gold (kräftiges Gelb) symbolisiert das Überirdische und wird
als Sinnbild für den Himmel und die Ewigkeit verwendet. Rot symbolisiert die

christliche Liebe sowie das Blut. Diese Farbe wird aber auch im gegensätzlichen

Sinne für Sünde und Teufel gebraucht. Die Farbe Blau wird für die

Bedeutung des Glaubens und der himmlischen Schöpfung verwendet. Für die

Hoffnung auf Unsterblichkeit und das Wachstum wird symbolisch Grün
gewählt.128

Durch die Bauart wurde die Decke des Kreuzrippengewölbes gegenüber

dem Kreuzgang höher gebaut. Der Raum wirkt offener, grösser und erhält eine

einladende Wirkung. Einen besonderen Einfluss auf das Raumgefühl haben

die Farbgebung und die Farbkombination. Die Verwendung der Farben Rot,

Blau, Grün und vor allem Gold für den Schlussstein sowie auch für die einzelnen

Rippen des Kreuzrippengewölbes verleihen dem ganzen Raum ein edles

Aussehen.

Der Schlussstein

Bei den gotischen Kreuzrippengewölben ist dem Schlussstein (auch Scheitelstein

genannt) eine besondere Bedeutung zuzuschreiben. Er gibt diesem

Gefüge den entscheidenden, statischen Halt und befindet sich im Zentrum.129

Ohne diesen Stein würden im Gewölbe Risse entstehen und es könnte einstürzen.

128 Baufachinformation, Farben.
129 Kath, Symbollexikon.

87



Was auf den Schlusssteinen im spätgotischen Teil des Kreuzganges in der

Klosterkirche Muri zu sehen war, kann nur noch vermutet werden. In der Gotik

wurde der Schlussstein oftmals besonders gestaltet.130 Eine Möglichkeit ist,
dass auf diesem Schlusssstein früher Christus oder auch ein Wappen
angebracht worden war.131 Dies war mancherorts der Fall. Klassischerweise trugen
Schlusssteine in der Gotik allerdings die Initialen des Erbauers oder sein Wappen

und das Baujahr des Gebäudes.132

Auf der Untersicht des Murianer Schlusssteines ist eine dreiteilige, wappenför-

mige Fläche zu sehen. Der Rand dieser Fläche hebt sich dreidimensional ab.

In der Mitte dieses Rahmens ist eine gräuliche, unregelmässige, dickere Linie

zu erkennen, auf welcher unleserliche Verzierungen, vielleicht auch Worte zu
erahnen sind.

130 Kath, Symbollexikon.
131 Klosterführung, Hägler.
132 Vgl. Academic 2014.

Schlussstein des Kreuzrippengewölbes
im Kreuzgang Muri (Nordecke)

mit dem österreichischen
Bindenschild.

Foto: Martin Allemann.

Abb. 19:

88



Falls es sich wirklich um ein Wappen handelt, könnte es das Wappen der Abtei
Muri (das heutige Gemeindewappen) darstellen. Auf rotem Grund ist eine

silberne (weisse), zweireihige Mauer mit schwarzen Stoss- und Lagerfugen sowie

drei Zinnen zu sehen.

Da auf dem Schlussstein aber keine Mauer (mehr) ersichtlich ist, könnte

es sich auch um den österreichischen Bindenschild handeln. Wie im Kapitel
Geschichte des Klosters Muri schon erwähnt wurde, ist das Kloster Muri eine

Stiftung der Habsburger. Die Farben und die Dreiteiligkeit des Wappens des

heutigen Osterreich (rot-weiss-rot) gehen auf das Wappen der Habsburgermonarchie

zurück.133

Das Sternrippengewölbe über dem Hochchor

Das grosse Sternrippengewölbe überspannt den ganzen Hochchor der

Klosterkirche Muri. Hier kommt die filigrane Bauart der Gotik besonders zum
Ausdruck. Die Last des Gewölbes wird gleichmässig aufviele schmale Rippen
verteilt. Die Rippen des Gewölbes fügen sich wiederum zu einem sechszackigen

Stern zusammen. Diese Zacken entstanden dadurch, dass sechs gleich grosse
Rauten aneinandergereiht wurden. Die Rippen des Sterngewölbes sind

grösstenteils mit einem hellen Grau bemalt. Im Zentrum ist der Schlussstein mit
dem Wappen der Abtei Muri Muri und ein zweites, Schwarz und Gold geteiltes

Wappen zu sehen. Dabei handelt es sich um das Familienwappen des

Bauherrn, Abt Laurenz von Heidegg.134 Die Wappen werden von Bischofsstab und

-hut in Gold überhöht. Blau steht für den Glauben und die himmlische Schöpfung.

Das Gold symbolisiert das Überirdische. Es ist ein Sinnbild für den Himmel

und die Ewigkeit. Die Umrandung des Schlusssteins wird ebenfalls in Gold

gehalten. Sie besteht aus zwei übereinandergelegten Quadraten, deren Ecken

einen Stern mit acht Zacken bilden.

Die letzten Stücke der Rippen vor dem Schlussstein sind in den Farben

Rot, Gold und Grün bemalt. Wie schon erwähnt, steht die Farbe Rot für Blut

und Opfer sowie Grün für Ausgleich, Hoffnung und das Paradies.135

133 Flaggenlexikon, Habsburger.
134 Felder, Muri, S.9.
135 Kath, Farben.

89



Diese drei Farben treten auf den Rippen nebeneinander auf. Die goldene Fläche

wird links und rechts von der Farbe Grün eingeschlossen. Die vertikalen

Flächen zur Decke sind rot bemalt.

Es kann angenommen werden, dass das Gold, welches von unten am besten

sichtbar ist, bewusst mit grüner Farbe flankiert wurde. Die Farbe rot

hingegen ist nur knapp zu sehen. So kann die Farbe Grün als Ausgleich zwischen

überirdischer Ewigkeit (Gold) und Hölle (Rot) verstanden werden.

Abb. 20: Sternrippengewölbe des Hochchores in der Klosterkirche Muri.
Foto: Bernhard Kägi.

Diese Farbkombinationen auf den Rippen sind ungefähr 40 Zentimeter vor
dem Schlussstein angebracht und wiederholen sich jeweils bei den

Schnittpunkten.

90



Die Deckenmalerei im Sterngewölbe ist spätgotisch.136 Vom Zentrum aus

(Schlussstein) gehen wellenförmige, rote Linien. Diese könnten für Sonnenstrahlen

oder für Flammen des Heiligen Geistes stehen. In beiden Fällen liegt
das Zentrum in dieser Mitte. Da auf dem Schlussstein aber das Wappen des

Bauherrn Abt Laurenz von Heidegg zu sehen ist, besteht die Möglichkeit, dass

diese Strahlen ihn als Bauherrn ehren sollen.

Links und rechts der Rippen sind dunkelblaue Punkte angebracht, die

vermutlich der Verzierung dienen. Es könnte aber auch sein, dass diese Punkte

Nagelköpfe darstellen. So macht es den Anschein, als ob das Gemälde an die

Decke genagelt wurde. Die zahlreichen Punkte sind vom Boden aus gut
ersichtlich.

In den stumpferen Winkeln des Sterngewölbes sind Pflanzen zu sehen, in
den spitzeren Winkeln hingegen wurden verschiedene Engelsgestalten gemalt.

Bei den Pflanzen handelt es sich vermutlich wieder um Fantasiepflanzen. Die

Blumen weisen grüne Blätter und verschiedenfarbige Blüten mit unterschiedlichen

Formen auf.

Engel mit Leidenswerkzeugen

In jedem äusseren Sternzacken ist eine Pflanze zu sehen, auf deren Blüte ein

Engel sitzt. Die Engel sind nackt und durch ihre Engelsflügel gut zu erkennen.

Sie tragen Leidenswerkzeuge Jesu. Es handelt sich dabei um Rute, Hammer,

Dornenkrone, Säule, Geissei, Lanze und Zange. Zu bemerken ist hier, dass die

Säule mit den Seilfesseln eines der wenigen Details ist, das die Verbindung zum

Freiamt herstellt. Dieses Symbol ist im Freiämterwappen wieder zu finden. Im

Wappen auf blauem Grund ist eine goldene (Marter-)Säule mit einer umwundenen,

silbernen (weissen) Seilfessel dargestellt.

Ein Engel (unten rechts) hält ein «Holz-T» in der Hand. Das Kreuz bzw.

das Holz-T zählt ebenfalls zu den Leidenswerkzeugen. Weitere Leidenswerkzeuge,

die auf der Deckenmalerei des Sterngewölbes fehlen, sind zum Beispiel
das Schweisstuch oder eine Fackel.137

136 Kath, Farben.
137 Sühnekreuz, Flurkreuze.

91



Maria Verkündigung
Am rechten Deckenrand, ausserhalb des Sterns, ist Maria in einem blau-weis-

sen Gewand gemalt. Blau wurde oft für die Gestaltung von Marias Kleidung
verwendet. Es war eine besondere und wertvolle Farbe, die schwer zu beschaffen

war.138 Wahrscheinlich ist, dass die Farbe Blau die Einzigartigkeit und

Besonderheit Marias hervorheben möchte. In der Farbsymbolik wird die Farbe

Blau auch mit dem Himmel in Verbindung gebracht. Es handelt sich um eine

himmlische Farbe. In der christlichen Symbolik verbindet die Farbe Blau das

Göttliche, das Himmlische und das Irdische. Zudem steht sie auch für den

Glauben und die Treue.139

Marias Kopf ist von einem goldenen Heiligenschein umgeben. Links von
ihr steht ein Altar mit einem weissen Altartuch. Rechts ist ein Engel mit grossen

Flügeln dargestellt. Er trägt ein voluminöses, weiss-rot-grünes Kleid und

hält ein goldenes Zepter in der Hand. Oberhalb von Maria ist Gott Vater zu
sehen. Er trägt ein weiss-rotes Kleid und sein Kopf ist ebenfalls von einem

Heiligenschein umgeben. In der linken Hand hält er eine goldene (Welt-)Kugel
mit einem Kreuz. Es handelt es sich um den Reichsapfel140. Das Kreuz bedeutet,

dass Gott die Herrschaft über die Welt hat.141 Gott Vater hat den Zeigefinger

der linken Handin eine Richtung ausgestreckt. Die Maler in der Gotik
haben eines der bekanntesten Details der Kunstgeschichte mit dem ausgestreckten

Zeigefinger des Herrn wieder aufgenommen. Damit soll die Rolle Gottes

als Gesetzgeber («Du sollst» oder «Du sollst nicht») hervorgehoben werden.

Aus dem Munde von Gott Vater ist ein gelber Strahl zu sehen, der bis hinunter

zu Maria reicht. Dieser Strahl könnte den Hauch des Lebens darstellen. Direkt
über Marias Kopf schwebt eine weisse Taube, umgeben von goldenen Strahlen.

Die Taube ist das Symbol für die Liebe, den Frieden und den heiligen
Geist. In der Bibel steht geschrieben: «Wie eine Taube sah Jesus bei seiner Taufe den

138 Farbimpulse, Maria.
139 Ebd.
140 Der Reichsapfel wurde römischen Kaisern oder auch auf Darstellungen von Göttern un¬

ter deren Fuss oder in deren Hand gelegt. Dies symbolisierte die grosse Macht. Relilex,
Reichsapfel.

141 Kommunalbetriebe, Zeichen.

92



Geist auf sich herabschweben». In der Folge wurde die Taube in der Kirche im 4.

Jahrhundert zum Symbol des Geistes erklärt.142

Im Bild sind zwei Banner mit je einem lateinischen Schriftzug zu sehen.

Auf dem linken Banner, bei Maria, stehen die Worte «Ecce ancilla dms»

geschrieben. Dms ist die Abkürzung für «domini». Übersetzt bedeutet dieser Satz:

«Siehe, ich bin die Magd des Herrn». Auf dem Banner beim Engel Gabriel sind

die Worte «Ave gratia plena doms tecum» zu lesen. «Gegrüsst seist du Maria,

voll der Gnade, der Herr ist mit dir.»

Gott Vater ist auf blauem Grund gemalt. Die blaue Farbe stellt vermutlich

den Himmel dar, der mit einem kreisförmigen Wolkenband begrenzt ist. In
diesem Wolkenband sind zwei Engel zu sehen, die eine Pflanze in ihren Händen

halten. Auch hier ist keine eindeutige Pflanzenart zu erkennen.

Bei diesem Gemälde handelt es sich um eine Darstellung der Verkündung
Mariens (25. März, neun Monate vor Weihnachten).143 Darauf ist der Engel
Gabriel dargestellt, der Maria die Nachricht überbringt, dass sie einen Sohn

gebären wird und ihn Jesus nennen solle.144

Maria Krönung
Auch auf der Nordseite des Sterngebildes ist Maria in einem weiss-blauen Kleid

zu sehen. Sie trägt lange, braune Haare und ihr Kopf ist von einem Heiligenschein

umgeben. Ihre Hände sind in der Gebetsstellung. Maria sitzt auf einem

goldenen, mit schwarzen Ornamenten verzierten Kissen. Rechts von ihr ist in

rotem Gewand Jesus zu sehen. In seiner linken Hand hält er ein goldenes Szepter.

Er hat ebenfalls lange, braune Haare und sein Kopf ist von einem goldenen

Heiligenschein umgeben. Wieder fällt auf, dass er seine rechte Hand hebt und

den Mittel- und Zeigefinger Richtung Maria ausstreckt.

Auf Marias linker Seite ist Gott Vater abgebildet. Er scheint mit seinen

grauen, langen Haaren und seinem grauen Bart älter als die übrigen Figuren zu

sein. In seiner linken Hand hält er wiederum die Weltkugel mit dem Kreuz.

Der Mittel- und der Zeigefinger der linken Hand sind auf das Kreuz gelegt.

142 Kirchbote, Tiere.
143 Felder, Muri, S. 9.
144 Lukasevangelium, 1, 26.

93



Gott Vater trägt ein hellrotes Kleid mit grün-goldener Verzierung und einen

schwarz-goldenen Hut, umgeben von einem Heiligenschein. Über Marias

Kopf schweben zwei Engel mit roten respektive goldenen Kleidern. Die zwei

Engel halten im Fluge eine Krone über Maria. Oberhalb der Krone ist ein

Strahlenkranz mit Aura zu sehen. Im Zentrum erscheint wiederum der Geist

in der Symbolik einer fliegenden, weissen Taube, die über ihrem Kopf einen

Heiligenschein hat. In diesem Gemälde spielt die Dreifaltigkeit eine wichtige
Rolle. Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist sind zusammen auf diesem

Gemälde abgebildet. Das Gemälde ist umgeben von Blumen und Ornamenten

und drei weiteren Engeln. Dieses Gemälde zeigt die Krönung Mariens. Maria

wird von Gott zur Königin des Himmels gekrönt.145

Die romanisch-gotischen Türme
Egal aus welcher Himmelsrichtung man sich dem Dorf nähert, das Kloster

Muri, welches sich auf einem Moränehügel146 befindet, kann nicht übersehen

werden. Schon von weitem sind die beiden hohen, mit roten Helmdächern

geschmückten Kirchtürme zu sehen. Speziell von Norden, mit den Alpen im

Hintergrund, ragen die majestätischen Türme optisch in das Alpengebirge hinein.

Von der Marktstrasse aus, mit Blick Richtung Haupteingang der Klosterkirche,

wirken die beiden Türme mächtig. Sie sind 57 Meter hoch und erhielten

ihr gotisches Aussehen im Jahre 1558.147 Interessanterweise sind die Grundflächen

der Türme nicht quadratisch, sondern messen ungefähr 6,50 Meter mal

5,50 Meter.148 Der Nordturm ist etwas breiter als der Südturm. Der Grund für
diese Asymmetrie ist der Glaube, dass auf diese Weise die nach Sonnenuntergang

aufsteigenden Dämonen und Geister abgeschreckt werden. Das Ziel war,
kein vollkommenes Werk zu schaffen und so den Neid der Dämonen und

145 Felder, Muri, S. 9.

146 Meier, Muri, S. 8.
147 Schilter, Muri, S. 5.
148 Germann, Muri, S. 256.

94



Geister nicht zu wecken.149 Eben diese Asymmetrie und ungleichen Proportionen

machen das edle Erscheinungsbild der Klosterkirche aus150.

Architektonisch sind die beiden Türme ähnlich aufgebaut. Auf dem

nördlichen Turm, im Volksmund auch Lonzi-Turm genannt151, ist unten ein kleines

Fenster angebracht, während auf dem südlichen Turm romanische Blendarkaden

zu sehen sind. Etwas höher werden beide Türme von einem dunkelgrauen,

horizontalen Kaffgesimse152 umgeben.153 Diese heben sich durch die dunkle

Farbe von der weissen Fassade ab. Bis zu diesem Kaffgesims, inklusive der

Blendarkaden im Südturm, können beide Türme vollumfänglich der romanischen

Kunstepoche zugeordnet werden. Oberhalb des Kaffgesimes sind auf
beiden Türmen je ein Fenster zu sehen. Auf dem nördlichen Turm handelt es

sich um ein gotisches Schallfenster mit sogenannten Fischblasenmasswerken,

während auf dem südlichen Turm ein zweigeteiltes, romanisches Schallfenster

zu sehen ist.154

Abb. 21:
Klosterkirche Muri. Am linken Turm ist das

Turmfenster gotisch (Fischblasenmasswerk),
am rechten Turm romanisch.
Foto: Bernhard Kägi.

149

150

151

152

153

154

Kottmann, neue Sicht, S. 22 ff.
Klosterführung, Hägler.
Schilter, Muri, S. 5.

Das Kaffgesims ist ein horizontales Gesims unterhalb eines Fensters der Gotik.
Vgl. Germann 1967, S. 256.

Schilter, Muri, S. 5.

95



Das gotische Fenster im Nordturm kann mit einem Fenster vom Kreuzgang
des ehemaligen Barfüsserklosters in Zürich verglichen werden. In diesen

Fischblasenmasswerken sind die Kreise so angeordnet, dass tropfenähnliche
Formen entstehen. Beim Vergleich sind zwei dieser Fischblasen praktisch identisch.

Ein weiteres gotisches Merkmal sind auch die Spitzbogen dieser Fenster.

Das Spitzbogenfenster des Klosters Muri ist allerdings weniger ausgeprägt als

jenes im Barfüsserkloster in Zürich.

Etwas weiter oben, im Spitz der weissen Fassaden, der sogenannten

Wimperge, befindet sich auf dem südlichen und auf dem nördlichen Turm eine Tafel

mit dem Wappen von Muri und des Erbauerabtes Christoph von Grüth,
die auf den Turmausbau im Jahre 1558 hinweisen.133 Diese Wimperge sind

typisch für die gotische Kunstepoche. Sie sind bei beiden Türmen steil, leicht

nach innen gewölbt und erscheinen ähnlich einem Satteldach eines Hauses.

Der südliche Turm verfügt zusätzlich über ein grosses, gotisches156 Zifferblatt
mit römischen Ziffern. Die Helmtürme sind achtkantig und enden am Spitz

mit einer Kugel und einem Strahlenkreuz.157 Am untersten Rand dieser

Bedeckung sind jeweils an allen vier Turmecken Regenwasserspeier in Form eines

Drachens angebracht. Sie entstanden im 17. Jahrhundert.158 Auch diese

Drachenwesen hatten die Aufgabe Dämonen und Unheil fernzuhalten und die

Menschen vor Bösem zu bewahren. Eine andere Sichtweise dieser Gestalten

ist, dass diese selbst als böse Geister angesehen und gezwungen wurden, für
die Kirche zu arbeiten.159 Des Weiteren war man im Glauben, dass die Wasserspeier

den Gläubigen anderer Religionen den Katholizismus näherbringen und

sie gar zum Katholizismus bekehren konnten. Die eigentliche Funktion der

Wasserspeier ist aber das Wasser, das sich auf dem Dach des Gebäudes

sammelt, gezielt an allen vier Turmecken abzuleiten, damit der Bau nicht vorschnell
verwittert.160

155 Germann, Muri, S. 256.
156 Schilter 1957, S. 5.
157 Germann, Muri, S. 256.
158 Germann, Muri, S. 257.
159 ArteTV.
160 Workpopperschule, Wasserspeier.

96



Betrachtet man die Helmtürme der Klosterkirche in Muri etwas genauer, fällt

auf, dass die acht Kanten leicht spiralförmig zum Spitz verlaufen. Ungefähr auf
Firsthöhe der Wimperge ändert die Dachneigung und verläuft steiler zum

Spitz. Dies ist ein typisch gotisches Merkmal. Weshalb in Muri und auch an

anderen Orten die Helmtürme spiralförmig gebaut wurden, ist bis heute

unbekannt. Die 1Verdrillung könnte aus bautechnischen Gründen gemacht und aus

optischen Gründen gar noch intensiviert worden sein. Turmdächer mit flacher

Neigung erzeugen auf das hohe Mauerwerk grosse Schubkräfte. Deshalb wurden

die Dächer steiler gebaut und aus dem Turmdach wurde der Helmturm.

Somit ergab sich ein neues Problem. Infolge starker Windlast mit vermutlichen

Windwirbeln verdrehte sich die innere, hohe Holzkonstruktion. Dies hätte zu
Schäden und Instabilität führen können. Durch die langen Hebelarme wurde

auch die Gefahr des Kippens eines Turmdaches erhöht. Die Kenntnis über das

statische Berechnen solcher Turmdächer war im Mittelalter noch nicht vorhanden.

Der Streit über die geeignetste und stabilste innere Konstruktion der

Helmtürme dauerte Jahrzehnte. Es wurde geforscht und praktisch ausprobiert.
Schliesslich erwies sich das achtkantige Helmdach mit einer sogenannten
Vorverdrehung als die geeignetste und sicherste Form. Es wurde zum Standard-

Typus.161

Abb. 22:

Glocken im Südturm
der Klosterkirche Muri.
Foto: Martin Allemann.

161 Häsler, Turmhelm, S. 32.

97



Im Nordturm der Klosterkirche Muri hängt die Leontiusglocke (4300 Kilo),
die einzige, die heute elektrisch betrieben wird. Im Südturm hängen sechs

Glocken, die alle heute noch von Hand geläutet werden. Die sechs Glocken erhielten

die Namen: Angelusglocke, Vesperglocke, Sturm- und Feuersglocke,

Festglocke, Bruder Klaus-Glocke und eine unbenannte Glocke.162 Die Leontiusglocke

ist die grösste Glocke und wurde im Jahre 1750 gegossen und 1907 wegen
eines Risses umgegossen.163 Die älteste Glocke ist die Angelusglocke aus dem

Jahre 1551.164

Im Osten der beiden Türme, mittig positioniert, richtet sich das

sogenannte Oktogon auf. Über diesem Kuppelbau ist eine schlanke Turmspitze mit
dem Wahrzeichen des Klosters Muri, dem Posaunen-Engel, zu sehen. Er ist

ein Werk von Franz Moser aus Bremgarten aus dem Jahre 1697165Leonti Det-

zel hat ihn vergoldet.166 Wie schon erwähnt, besteht die Aufgabe dieses

Posaunen-Engels darin, die Gläubigen zum Gottesdienst zu rufen.167 Ein weiterer

Turm mit einem schlanken Helmturm steht auf der Vierung (über dem

Chorgestühl). Die ganze Klosteranlage mit dieser Aufteilung seiner Turmspitzen

fügt sich architektonisch einmalig in die Landschaft des Freiamts.

Abb. 23:

Ausgrabungen
1593/54 der Grundmauer

der romanischen

Klosterkirche.
Foto: Sammlung

Murensia.

162 Schilter, Muri, S. 5 ff. sowie Allemann, Glocken.
163 Allemann, Glocken, S. 4.
164 SRF, Muri, 2013.
165 Allemann, Posaune, S.7.
166 Germann, Muri, S. 244.
167 Schilter. Muri. S. 6.

98


	Die Kunstepoche Romantik und Gotik am Beispiel des Klosters Muri

