
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 73 (2005)

Artikel: Die Angelsachsen-Legende

Autor: Müller, Bruno P.

Kapitel: 4: Die Ittinger Fassung : das Problem

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV Die Ittinger Fassung - das Problem

iflüA'KTlA SANCTA,
SEV

PARADISVS SANCTORVM
HELVETl/E FLORVMi

S3ü*((l

<gtn lufii^cr Blumengarten ennb parabeift
tXr^ctjUgtni

•öb«

SkfPräftmg adet Jjcpltgeit/fo t»on
unfaiifl DerSÇt<(leriÇ(K/ ütßattff wifere"gettinSbtvUgfat

DcJJi'cOciirf/tnibmattcfrcrfci) ^DuiiDccfvcrrfeit/tifcfctwtln in ©cfriuci»
8<rlanb / fonOttn aud; angtAntmttn Or»

i$«n adiiitfi«!.

jMfflmmci» gejogen tmitb bcfcOrléct» ^
Sm'(Ç'ttH'i;l<inSDcngÇt®i'irb!gmonï>®o[gctcÇrt(ii^cnm

P.F. ^cnrfcum Saurer/ Dcr§ar^<iii03"ingen'Profeg
onb procurator/ iF.

mt frönen 2(D6ilbungcn imnb Kupffcrftütfen g^tebm/
famptflU0füör(i^cnK<g<pcraUcr^ci;«g(n.

1. Einleitung

Die Angelsachsen-Erzählung

des Ittinger
Kartäusermönchs P. Heinrich Murer

(1588-1638) hat in der

Vergangenheit immer wieder

zu langen Debatten
geführt, da sie sich in
mehreren Punkten von der
Sarmenstorfer Fassung
unterscheidet. Man versuchte
Murers Erzählung als die
frühere und echte Fassung
darzustellen. Gibt es nun
tatsächlich - im Gegensatz

zur Sarmenstorfer Fassung

- eine Ittinger Fassung? In
den folgenden Abschnitten
wird versucht, auf diese alte

Frage eine verbindliche
Antwort zu finden.

Zuerst aber ein kurzer Rückblick. In den achtziger Jahren des 18.

Jahrhunderts verfasste P. Meinrad Bloch (1762-1831), Konventuale
im Kloster Muri, eine Untersuchung der Urkunde bezüglich aufdie
sei Angelsachsen1 mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln der Kritik.

Er kam zu folgendem Schluss2:

M. D -
Cum Uct^ftPtnmffuSupow^

m 'tm

Loci FF.CapocinorumT\ig>[«

P. Heinrich Murer, Helvetia Sancta.

1 Mat. Dchro I, S. 524-528
2 M. Baur, 1938

146



1. Die Chronisten, die den Angelsachsenmord ins 10. Jahrhundert
zurückverlegen, haben sich vermutlich getäuscht; also auch
Murer.

2. Man hat so viel Wunderbares in die Legende hineingebracht, dass

ein «hitziger Kritiker» das Ganze verwerfen möchte.
3. Da aber zur Zeit des angeblichen Angelsachsenmordes die hohen

Fürstenhäuser noch gerne zu verschiedenen hl. Orten hinpilgerten,

so ist eine Ermordung adeliger Persönlichkeiten im abgelegenen

Hohlweg von Büelisacher wohl möglich.

P. Meinrad Bloch war in Muri Professor an der Klosterschule, Archivar,

Pfarrer, Subprior und Statthalter des Klosters. Mit den
geschichtlichen Daten und den örtlichen Gegebenheiten war er daher
sehr gut vertraut. Er verwarf die Murer-Erzählung und hielt die Sar-

menstorfer Fassung für durchaus möglich - trotz aller aufklärerischen

Skepsis und trotz der Aufbauschungen, die sich im Laufe der
Jahrhunderte in die Angelsachsen-Legende eingeschlichen hätten!

Franz Xaver Keller (1805-1881), Kaplan und Dorfchronist von
Sarmenstorf, fasste die Ablehnung der Murer-Fassung wie folgt
zusammen1:

Legende von den Engelsachsen, wörtlich abgeschrieben aus P.

Murers, Convent v. Ittingen - Helvetia Sanctapag. 158 —gedruckt in Lu-
zern 1648- zur Einsicht aus der Klosterbibliothek von Muri erhalten

- stimmt in der Zeit- und Ortsangabe nicht überein mit dem oben

angeführten «uralten Bericht» - denn während dieser die 3frommen Pil-
grime im Jahre 1309 durch Deutschland wallfahrten lässt nach Hl.

Orten, wie Einsiedeln, von wo sie dann kommen nach Bossweil an eine

Hochzeit, nach der sie bei Büelisacher enthauptet werden, u. zur
Ruhestatt in Sarmenstorfkommen; so lässt Murer diseIben schon ao.

909 ungef. pilgern, im Vlecken Sarmenstorfeiner Hochzeit beiwoh-

1 Mat. DchroVII, S. 5

147



nen, dann oberhalb aufder Weiterreise ermordet, aber von Pfarrer &
Volk aus Sarmenstorfzur Beerdig(un)g abgeholt werden.

P. Alban Stöckli 1888-1964), Kapuziner zu Stans, versuchte 1937

in einem Beitrag4 mit dem Namen Angelsachsen Zeit und Herkunft
zu deuten: Zu Murers Angelosaxones5 und Kellers Anglosaxoni6 fügte

Stöckli eine weitere lateinische Version - Angeli Saxones - und
übersetzte sie mit sächsische Glaubensboten. Diese Glaubensboten
seien zur Zeit der Christianisierung des Sachsenlandes im Kloster
Muri als Missionäre herangebildet worden - also um das Jahr

900/909, dem Datum der Murer-Erzählung! Die Sachsen aber wurden

bereits in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts durch Karl den
Grossen unterworfen und christianisiert, und die Gründung des Klosters

Muri erfolgte erst 1027. Stöckiis Deutung der «Glaubensboten»
ist falsch; zudem werden die Angelsachsen durchwegs, auch bei Murer,

als Pilger bezeichnet.
1986 veröffentlichte Medard Sidler (1905-1991), Bezirkslehrer,

Historiker und Künstler aus Fahrwangen, einen interessanten und
kritischen Beitrag über Die Legende von den Angelsachsen1. - Wer waren

die Männer, die den gewaltsamen Tod erlitten haben? Warum der
Tod? Und die Zeitfrage, die mich am meisten beschäftigte: 909 oder
1309? Interessant ist die Arbeit unter anderem, weil Sidler versuchte,

die Angelsachsen-Legende aufgrund der Ergebnisse der archäologischen

Grabungen von 19538 in der St.-Wendelins-Kapelle zu
verstehen; die Grabungen von 19869 wurden nicht mehr berücksichtigt:
Der Findling aus der letzten Eiszeit - bei und in der Kapelle - hatte

in früher Zeit mit Sicherheit eine kultische Funktion und war später

Hilfe in grosser Not und Schutz und Schirm für Pilger. So schrieb Mu-

4 Walther von der Vogelweide, ein Schweizer; Wohlen 1937, S. 15
5 Murer, S. 158 (Titel)
'Mat. Dchro VII, S. 5

'HKS 1986, S. 5-22
s Archäolog. Grabungen 1953 in St. Wendelin und Pfarrkirche durch Reinhold Bosch, Seengen; HKS

1954 und 1956

' Archäolog. Grabungen 1886 in St. Wendelin und Pfarrkirche durch die Kantonsarchäologie, Peter Frey;
HKS 1987

148



rer: ...dann dise 3. H. Bilger namen jhre Häupter von der Erden auff
jhre Händ und giengen zu dem holen Felsen - dem Balm1" und späteren

Engelsechserstein.
Schwer verständlich ist Sidlers Formulierung UnterAngelsachsen

verstand man die irischen Mönche. Damit wären wir wieder bei den

Glaubensboten. Es gab diese Glaubensboten, u. a. den Iren Fridolin
(6. Jh.), den Iren Kolumban, Apostel Alemanniens, und seine 12

Gefährten (7. Jh.) sowie den Angelsachsen Bonifatius (8. Jh.), aber Murers

Angelsachsen treten erst um 900 auf, und es sind keine irischen
Glaubensboten, sondern englische Pilger!

2. Das Heiligenbuch HELVETIA SANCTA

1648 wurde in Luzern postum das Werk von P. Heinrich Murer
herausgegeben, HELVETIA SANCTA. Das ist Schweytzerisch oderEyd-
gnössisch Heyligenbuch.

Auf dem ersten Blatt steht der Titel «HELVETIA SANCTA SEV
PARADISVS SANCTORVM HELVETIAE FLORVM»1. Das ist Ein

Heyliger lustiger Blumen Garten vnnd Paradeiß der Heyligen; Oder

Beschreibung aller Heyligen / so von anfang der Christenheit / biß
auffvnsere Zeit in Heyligkeit deß Lebens / vnd mancherley Wunder-

wercken / nicht allein in Schweitzerland / sondern auch angräntzen-
den Orthen geleuchtet. - Zusammmen gezogen vnnd beschrieben
Durch weyland den Ehrwürdigen vnd Wolgelehrten Herren P.F.Hen-

ricum Murer / der Carthauß Ittingen Profeß vnd Procurator / Mit
schönen Abbildungen vnnd Kupfferstücken geziehret/sampt außführ-
lichen Register aller Heyligen. Nach einem Bild des hl. Bruno, des

Gründers des Kartäuserordens, steht: Jn Truck verfertiget / vnd ver-

10 Id.: Balm: Überhängender, schutzbietender Fels - Balm ist in Sarmenstorf bis Ende 15. Jahrhundert

gebräuchlich, im 16. Jahrhundert aber spricht man vom Engelsechserstein.
' Übersetzung: HELVETIA SANCTA oder Blumenparadies der Heiligen Helvetiens

149



legt Durch David Hautten / Buchtruckern zu Lucern / vnd
Buchhändlern in Wien / Jm Jahr nach Christi Jesu Geburt M.DC.XLVIII.
Cum Licentia & Permissu Superiorum2. Auf der gegenüberliegenden
Seite steht die ganzseitige Widmung an insgesamt neun Klostervorsteher

der Eidgenossenschaft.
Blättert man weiter, so folgt das Vorwort des Verlegers und die Vorred

eines Mitbruders mit den Lebensdaten des bereits 1638 verstorbenen

Verfassers, P. Heinrich Murer. Jetzt folgen über 240
Heiligengeschichten, an erster Stelle die Geschichte Von der Glorwürdigsten
Jungfrawen vnd Mutter GOTTES Maria..., dann von 110 Seligen (B./
Beatus, selig) und 131 Heiligen (S./ Sanctus, heilig). Hinten im Buch
steht das Namensverzeichnis: Register der Nahmen aller Heyligen
vnd Seeligen GOTTES / so von anfang der Christenheit biß auffvn-
sere zeit in Heyligkeit deß Lebens vnd Seligen Todt in dem gantzen
Schweitzerland/sampt angräntzenden Orthen /gelebt/gestorben vnd

begraben seind. Ein paar Beispiele aus dem Verzeichnis:

B. Anonymus oder vnbenännter Bischoff in Cham. 159.
S. Burchardus Priester vnd Beichtiger. 160.

S. Exuperantius Martyr. 55.

S. Felix Märtyrer. 55.

S. Mauritius mit seiner Gesellschafft. 23.

S. Meinrad Märtyrer vnd Einsiedler. 145.
S. Regula Martyrin. 55.

SS. Anglosaxones oder Engelsachsen / drey Märtyrer. 158.

Die einzelne Heiligengeschichte folgt einem genauen Schema des

Aufbaus: Titel, Ort und Zeit des Martyriums, Gedenktag und
Referenzen. Dann folgt der Text, der in Kapitel unterteilt ist; jedes Kapitel

hat einen Untertitel, der am Rand vermerkt ist. Berühmte Heilige
haben ein ganzseitiges Vorblatt mit grossem Titel und Arabesken,

2 Übersetzung: Mit Genehmigung und Erlaubnis der Oberen (Prior und Bischof)

150



dann ein ganzseitiges Bild - einen Kupferstich, meist mit einer Szene

aus dem Martyrium. Als Beispiel die Geschichte des hl. Mauritius:

Nach Vorblatt und Bildseite folgt der Titel:

Leben vnd Marter der dapfferen weitberümpten Thebei=
sehen Rittern vnd Märtyrern S. Mauritij / Victor vnd Vrß /

sampt jhrer gantzen Legion.
So Anno Christi 288. Aber nach Caesaris Baronij Rechnung 297. in

Wallis glorwürdig gelitten / vnd gestritten / 22. Sept.

Dann werden die Referenzen und Quellen aufgeführt, 12 Historiographien,

ausserdem Beda, Eucherius, Peter Canisius sowie diverse
Chroniken. Dann schliesst die Erzählung in Kapiteln an. -

Eine weitere Heiligengeschichte interessiert besonders, die
Legende der drei Zürcher Stadtheiligen Felix und Regula und Exupe-
rantius: Nach dem ganzseitigen Bild mit lateinischem Begleittext
folgt der Titel der Heiligenerzählung:

Leben vnd Sterben der glorwürdigen Blutzeugen JESU
Christi SS. Felix /Regulae / vnd Exuperantij.

So in der Statt Zürich in dem Jahr 303 oder 312. gelitten / den 11. Sept.

Anschliessend zählt der Verfasser die Referenzen auf, die ihm bei der

Redaktion dieser Heiligengeschichte als Grundlage dienten:

Von disen heyligen Märtyrern schreiben S. Eucherius Bischoffzu

Lyon. Florencius. Das Constantzer Brevier im Sommertheyl/auffden

11. Tag Herbstmonats. P. Canisius Soc. Iesv, in S. Mauritzen vnd der

gantzen Thebaischen Legion/Leben / vnd in seine Teutschen Marty-
rologio, auffden gesagten Tag Herbstmonats. loan Stumphius in seiner

grossen Schweitzerischen Chronick im sechsten Buch am 482.

151



blat. Franciscus Guillimannus im dritten Buch de Rebus Heluetiorum,
am 345. vnd 358. blat. Jtem Johan Jacob Grasser / im Schweitzerischen

Heldenbuch fol. 21. vnd letstlich ein alte geschribne Chronick

von Zürich /so Anno 1470. beschriben / deren wir vns meistentheils
in disem Leben gebrauchen.

Erst jetzt beginnt die Erzählung, eine vierseitige ausführliche
Heiligengeschichte in acht Kapiteln. Der letzte Titel heisst:

Cap. 8.

Die drey
Heyligen
nemmen

jhre Häupter

in die
Hand vnd

tragens
weiters.

3. Der Verfasser der HELVETIA SANCTA

In der Vorred heisst es, dass der Ehrwürdige Herr vnd vnser vilge-
liebter Mitbruder R Heinricus Murer von Woladelichen Eltern wey-
land Juncker Caspar Murer von Jstein / vnd Fraw Salome Bodmarin
seinem Ehegemahel zu Baden in der weit= vnnd hochberühmten Eyd-
gnoßschafft im Jahr 1588. den 2. Mertzen ehrlich gebohren /vnd eint-

ziger Erb / Mann Stammens vnd Nahmens hinderlassen. Der Vater
starb in französischen Diensten, und die Mutter, Witwe, heiratete den
Woledlen / Mannhafften vnd Nohtvesten Rittern / vnd der Catholi-
schen Religion grossen Verfächtern / Juncker Ludwig Pfiffern
(1524-1594) /Schultheissen /Pannerherren. Murer erhielt in Luzern

152



und Pruntrut eine humanistische Ausbildung und studierte in Paris

Philosophie. Hier knüpfte er Freundschaft mit den Kartäusern, kehrte

1610 in die Eidgenossenschaft zurückund legte am 20. Januar 1614

in der Kartause Idingen die Profess ab. Bald beschloss er, ein
Heiligenbuch zu verfassen,... den Gelehrten zu einer geistlichen Kurtzweil
vnd Lustbarkeit / vnd den Gottsförchtigen zu äuffnung jhrer in Gott
gepßantzten Andacht zu beschreiben / vnd mit Gelegenheit in den

Truck verfertigen. Seine Stiefbrüder, die ihn oft besuchten, unternahmen

alles, daß sie jhme nit allein möglichste vnd willfährigste
interposition solches Werckzu befördern versprochen /sonder auch so gar
das gemelte Gottshauß Jttingen mit hochrühmlichen Praesenten vnd
Praeziosen begäbet.

Von diesem unverhofften Glück ermuntert, beschloss er, sein un-
terfangnes Werck mit ernsthaffter Dexteritet anzufangen; dabei mied

er keine Mühe und keine Arbeit, und von seinen hochschmertzlichen

Leibspressuren nicht gehindert, übernahm er auch noch die Negotia
der Prokuratur. Eben war das Werk vollendet und druckfertig, da raffte

ihn in wenigen Tagen eine Krankheit dahin. P. Heinrich Murer starb

am 22. Februar 1638.

Von den sieben eidgenössischen Kartausen war Idingen die jüngste

(1461). Während der Reformation entstand der Kartause Idingen
empfindlicher Schaden, besonders in den Tagen des sog. Ittinger
Sturms - am 17. und 18. Juli 1524. Die Kartause überlebte nur dank
ihres Schaffners. Nach der Wiederherstellung 1532 darbte das Kloster

vorerst und hatte Mitte Jahrhundert nur noch drei Mönche! 1553

wurde die Klosterkirche neu geweiht. Eine Wappenscheibe1 der

Kartause Idingen, 1557 in Auftrag gegeben von Prior Leonhard Janny

(1549-1567), zeigt in der Mitte den Kirchenpatron, den hl. Laurentius,

und rechts und links den hl. Bruno, den Ordensgründer, und den

hl. Hugo, einen weiteren Kartäuserheiligen. Anfang des 17. Jahrhun-

1 Diese Wappenscheibe des Klosters Ittingen (1557) ist im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich
konserviert. Eine ähnliche Wappenscheibe befindet sich im Kreuzgang des Klosters Muri (West I c),
eine Gabe der Kartause Ittingen (1557).

153



derts hatte sich die Kartause wirtschaftlich erholt, wobei die

Unterstützung durch Wohltäter, wie etwa durch die Luzerner Patrizierfamilie

von Pfyffer, dazu beigetragen hat.

Ein Kartäuserkloster gilt, volkstümlich ausgedrückt, als strenges
und geschlossenes Kloster. Den Mittelpunkt einer Kartause bilden
Kirche, Kapitelsaal, Refektorium und Bibliothek. Die Mönche wohnen

allein in kleinen Häusern mit Garten; keiner darfdie Zelle des

andern ohne Erlaubnis des Oberen betreten. Gemeinsam sind das

Chorgebet, die Mahlzeit an Sonn- und Feiertagen sowie der wöchentliche
Spaziergang. Der Gemeinschaft steht ein Prior vor. In der Zeit nach

dem Konzil von Trient war den Klöstern wieder genaueste Beachtung
der Ordensregel auferlegt. So versteht es sich, dass der Kartäusermönch

an seine Kartause und seine Zelle gebunden war und keine
Reisen unternahm.

Es ist erstaunlich, dass P. Heinrich Murer neben all den klösterlichen

Pflichten, wie Askese und Andacht, Brevier, Chorgebet und

Prokura, noch Zeit und Kraft fand, sein gewaltiges Heiligenbuch
HELVETIA SANCTA zusammenzustellen und zu redigieren.
Obwohl eine Kartause in keiner Weise mit einer wohl etablierten
Benediktinerabtei vergleichbar ist, so ist doch anzunehmen, dass die

Kartause Ittingen über einen einfachen Bücherbestand2 verfügte, der
neben der Heiligen Schrift, Mess- und Liturgiebüchern und den

Kirchenvätern auch einige Heiligenbücher umfasste. Aber es ist doch
mehr als erstaunlich, dass die Kartause sage und schreibe fünf
Exemplare der Legenda Aurea3 besass; darunter ein Exemplar, das sich
auf jeden Fall zu Murers Zeiten, nämlich 1628, in der Kartause
befand. Ausserdem Hessen sich gewisse Werke ausleihen, etwa
verschiedene eidgenössische Chroniken. Und wie oben erwähnt, haben

im besonderen Murers Stiefbrüder grosse Vermittlerdienste geleistet.

2 Die Nachfrage im Staatsarchiv des Kantons Thurgau betr. Bücherbestand der Kartause Ittingen hat

einige brauchbare Ergebnisse gezeitigt. Einen Katalog aus dem 17. Jahrhundert (für die Zeit um 1638)

gibt es allerdings nicht.
2 Die Legenda Aurea, Standardwerk des Spätmittelalters, ist um 1267 vom Dominikanerpater Jacobus

a Voragine (ca. 1228-1298) verfasst worden (Voragine dürfte das heutige Varazze in Ligurien sein).

154



So ist belegt, dass eine Ausgabe der BAVARIA SANCTA, 1615 in
München gedruckt, im gleichen Jahr als Geschenk von Christoph
Pfyffer in die Kartause gelangte!

Nach dem Sammeln der Unterlagen blieb noch die endgültige
Niederschrift der über 240 Heiligengeschichten, eine gewaltige Arbeit.
Auch der Verleger bot Hilfe und scheute keinen Aufwand und keine

Kosten, um das Heiligenbuch reichlich und stilvoll mit Kupferstichen
zu illustrieren. Aber all die Belastung zehrte an den Kräften von P.

Heinrich Murer. Er erlebte die Veröffentlichung seines Werkes nicht.
Erst zehn Jahre nach seinem Tode wurde die HELVETIA SANCTA

herausgegeben; dabei waren noch einige Schwierigkeiten zu
überwinden, und Murers Manuskript ist, wie es in der Vorrede heisst,
interim revidiert / censiert / vnd vbersehen worden.

Welche Bedeutung hatte nun 1648 die Veröffentlichung der
HELVETIA SANCTA? Murer hat mit diesem Werk das eidgenössische
Heiligenbuch schlechthin geschaffen. Es ist aus dem Geist der

Gegenreform entstanden, einer Zeit, welche die Reformbeschlüsse von
Trient durchsetzte, den Gottesdienst mit Messe und Predigt sowie die
Sakramente energisch forderte, die Disziplin in Pfarreien und
Klöstern wiederherzustellen versuchte, aber auch die Verehrung der

Heiligen zu mehren trachtete. In diesem Rahmen diente die HELVETIA
SANCTA der Belehrung und Erbauung und sollte die Hinwendung
zu den Heiligen fördern und mehren. Die Heiligen waren Vorbilder
für den christlichen Alltag!

155



4. Die Angelsachsen-Erzählung1 - das Problem

Très SS. ANGELOSAXONES Martyres.
Von den drey Heyligen Märtyrer / Engelsachsen genannt.

So beginnt Murers Angelsachsen-Erzählung. Eigentlich ist der
lateinisch-deutsche Doppeltitel in diesem Heiligenbuch ganz ungewöhnlich;

ausserdem fällt auf, dass die üblichen Referenzen gänzlich fehlen;

am Rand steht einzig:

Im Jahr 900. den 22. Junij. 0 Cap. 1.

In der Vorred wird dieses Zeichen erklärt: So auch der guthertzige Leser

dises Zeichen 0 finden wird / bedeutet es / daß der Tag bey
welchem es stehet zweiffelhaffitig seye.

Diese Anmerkung ist alles, was von den üblichen Angaben über
Ort und Zeit des Martyriums und den Gedenktag übriggeblieben ist.

Die Kapitel 1 und 4 haben keinen Titel, bei Kapitel 2 heisst es: Die
drey Engelsachsen ziehen durch Teutschland nach Rom. Und bei
Kapitel 3 steht: Die drey Engelsachsen werden ermördt.

Murer hält sich in seiner Angelsachsen-Erzählung an das bekannte

Schema der Heiligenlegenden, nämlich Verfolgung - Enthauptung

- Wanderung - Bestattung - Verehrung. Auch enthält sie ähnliche
Motive wie die Sarmenstorfer Fassung, u. a. auch das Kopfträger-Motiv.

In den alten Heiligenlegenden waren die Kopfträger (Kepha-
lophoren) Märtyrer und Bekenner aus der Zeit der frühen
Christenverfolgungen. In Murers Erzählung aber handelt es sich um
Überfallene und beraubte Pilger, die nach der Enthauptung ihre Köpfe

weitertragen. Ein Raubüberfall also! Zu allen Zeiten des Mittelalters

waren Wallfahrten ein Wagnis!

1 Der gesamte Originaltext befindet sich in Kap. VI, 2.1

156



Ein Vergleich der Personenbezeichnung in den zwei Legenden-
Texten (Murer und Keller) ist aufschlussreich:

Ittinger Fassung Sarmenstorfer Fassung

Angelsachsen (lOx)
Märtyrer (2x / im Titel)
Heilige Angelsachsen (4x)
Heilige Pilger (3x)
Heilig (total 7x)
drei (1 lx)
Pilger (4x)
herrliche Jünglinge
(ohne Namen)

Pilger (lx)
Ritter u. Graf (u. Knecht)
(mit Namen)

Die Sarmenstorfer Legende ist im sachlichen Stil eines Berichtes oder
einer Chronik abgefasst. Die Ittinger Heiligenerzählung dagegen

pflegt den ausfuhrlichen Erzählstil des 17. Jahrhunderts; auffällig ist
die Wiederholung bestimmter Personenbezeichnungen - Märtyrer,
Heilige, Pilger und drei. Wie alle Heiligengeschichten der HELVETIA

SANCTA steht auch die Angelsachsen-Erzählung ganz im Dienste

der Gegenreform; sie ist Belehrung und Erbauung.
Eine weitere Gegenüberstellung zeigt einerseits die Ausdrucksgenauigkeit

des Sarmenstorfer Textes, anderseits die Einschärfe des

Ittinger Textes:

Ittinger Fassung Sarmenstorfer Urfassung

- drey herrliche Jüngling edle bilgerin

- drey Engelsachsen ritter Caspar /grafErhardt /
knecht

- umb das 900. Jar ungefährlich tusent und iij hundert und IX
jar

157



- an einem Berg und Felsen nit wit nebend dem hof
(genannt Biielisacher)

- zu dem holen Felsen (Balm) gen Sarmenstorf

- setzten sich allda nieder... sitzen... vor der kilchen

Murers Text ist dort ungenau und unscharf, wo Ortskenntnis vonnö-
ten wäre. Die Erklärung liegt wohl darin, dass Murer weder die
Namen noch die örtlichen Gegebenheiten kannte. Er war ortsfremd, und
die Gewährsleute konnten diese Ortsunkenntnis nicht ausgleichen.

Trotz des üblichen Legenden-Schemas unterscheidet sich Murers
Heiligenerzählung besonders inhaltlich stark von der Sarmenstorfer

Fassung. Hier die wichtigsten Unterschiede:

Ittinger Fassung Sarmenstorfer Urfassung

ca. 900 (o. Datum)
Hinweg nach Rom
3 Pilger ohne Namen
3 Angelsachsen

aus England

jung
Hochzeit in Sarmenstorf

Enthauptung
an einem Berg und Felsen

Tod

bei hohlem Felsen (Balm)
Bestattung in Kirche
alle 3 Pilger!

1309 - Freitag n. Auffahrt
Rückweg von Einsiedeln
2 Pilger mit Namen
Ritter Caspar und
Graf Erhard von Sachsen

aus Deutschland
edel

Hochzeit in Boswil
Enthauptung
bei Büelisacher
Tod

vor Kirche Sarmenstorf

Bestattung
2 Pilger

Markant sind die Unterschiede der Daten, der Herkunft, des Ablaufs
(Hin- oder Rückweg), des Wallfahrtsziels und der Todesstätte. Aber
das genügt nicht, um von einer eigenständigen Ittinger Fassung zu

158



sprechen. Wenn wir Murers Angelsachsen-Erzählung ein weiteres
Mal aufmerksam lesen, fallt ein merkwürdiger Passus am Schluss auf:

...Die oberzehlte geschribne Historia /wirdalso vom Pfarrherren vnd
Innwohnern desselbigen Orts erzehlet/vnd bestättiget es die alte mir
gezeigte vnd zugeschickte Gemähl.

Das sind tatsächlich die einzigen, spärlichen Quellen und Referenzen,
welche die Echtheit der Ittinger Fassung glaubhaft machen sollen! Mit
der Erwähnung einer geschribnen Historia bezieht sich Murer
wahrscheinlich auf das alte Pergament, auf die Sarmenstorfer Fassung.
Und die Gewährsleute, Pfarrherr vnd Innwohner von Sarmenstorf?
Wie war es möglich, dass Murer eine so unterschiedliche
Angelsachsen-Erzählung schrieb?

In Frage kommen zwei Geistliche. Christoph Bodmer, 1618-1629
Pfarrer in Sarmenstorf, Bauherr des neuen Pfarrhofs (1619) und der

neuen Pfarrkirche (1622), war ein hervorragender Kenner der örtlichen

Gegebenheiten. Er stammte aus Fischingen und dürfte die
benachbarte Kartause ebenfalls gut gekannt haben. P. Heinrich Murers
Mutter, eine geborene Bodmer, dürfte ausserdem mit dem Pfarrherrn

Christoph Bodmer verwandt gewesen sein. Der zweite Geistliche ist

der Nachfolger Bodmers, Martin Streber aus Sursee, Pfarrer in den

Jahren 1630-1643.

P. Heinrich Murer war aufdie Mitteilungen all dieser Gewährsleute

angewiesen, gab es doch bisher keine gedruckte Heiligengeschichte von
den Sarmenstorfer Angelsachsen. So mag es sein, dass der eine oder

der andere Pfarrherr sowie Einwohner, vielleicht auch der Kirchmeyer,

ihm bei Besuchen von den Engelsachsen erzählten, von einem

grauenhaften Vorkommnis in den Freien Ämtern, vom grossen
Wunderzeichen, von alten Akten, von einer Kapelle, von einer Hochzeit,
von Gräbern und von der Verehrung, ja sogar vom Engelsechserstein.

Auch ein altes Bild hat man ihm gezeigt und/oder zugeschickt.

159



P. Heinrich Murer mag zugehört haben und gar Notizen gemacht
haben. In der Folge verfasste er dann die Erzählung Von den drey
Heyligen Märtyrer / Engelsachsen genannt. Zwar übernahm er Bruchstücke

aus den Mitteilungen seiner Gewährsleute, aber er musste in
erster Linie dem Anspruch der HELVETIA SANCTA entsprechen.
Und er schrieb mit epischer Ausführlichkeit die Sprache seiner Zeit.
Bereits der geschichtliche Exkurs über die Angelsachsen in Britannien

in Kapitel 1 zeigt, dass für Murer von Anfang an feststand, dass die

besagten drei Pilger Engelsachsen waren und daher aus England
aufbrachen; das frühe Datum um 900 kommentiert Murer mit dann
kein gewisse Jahrzahl gefunden wird.

In Kapitel 2 ist die Hochzeitssequenz dem Zeitbedürfnis entsprechend

in allen Einzelheiten aufgezeichnet - Hochzeit mit Messe und

Predigt und anschliessendem Festmahl. Ebenso ausführlich ist die

Enthauptungssequenz in Kapitel 3 erzählt - das Ergreifen der Pilger,
die Erpressung, das Niederknien und das Flehen der Pilger um Gnade,

dann die Enthauptung, das grosse Wunderwerk, die Furcht der

Mörder, die göttliche und menschliche Strafe als wohl verdient und
im letzten Kapitel die Abholung der Ermordeten mit Kreuz und Fahne,

die Bestattung und die Verehrung! Und auf diese Weise entstand
eine eigenständige Heiligenerzählung im Dienste der Zeit der

Gegenreform. Nie hat Murer etwas anderes bezweckt, als ein Heiligenwerk

zur Belehrung und Erbauung zu verfassen! Murer war Hagio-
graph, kein Chronist!

160



5. Zusammenfassung

Als P. Heinrich Murer 1638 in der Kartause Ittingen starb, hinterliess
er den Text des grossen Heiligenbuches HELVETIA SANCTA. 1648

wurde das Werk veröffentlicht. Es enthält über 240 Seligen- und

Heiligengeschichten, u. a. die Angelsachsen-Erzählung.
Die Angelsachsen-Erzählung wurde in der Folge immer wieder als

eigenständige Fassung, sogar als die eigentliche Urfassung der

Angelsachsen-Legende vorgestellt: Sie war sozusagen das Gegenstück
zur Sarmenstorfer Fassung - die Ittinger Fassung!

Nein, es gibt und gab keine Ittinger Fassung. Es fehlen ohnehin die

zeitgenössischen Belege über einen konkreten Raubmord um das

Jahr 900. Es gibt kein Gegenstück zur Sarmenstorfer Fassung der

Angelsachsen-Legende. Aber es gibt eine Angelsachsen-Erzählung mit
dem Titel Très SS. ANGELOSAXONES Martyres. Von den drey
Heyligen Märtyrer / Engelsachsen genannt. Es ist eine Heiligenerzählung,

kein Bericht und keine Chronik. Das zeigt sich in Sprache und

Ausdruck, in Aufbau und Inhalt. Diese Erzählung ist ein Teil der

HELVETIA SANCTA, eines grossen Heiligenbuches, eines Werkes,
das in die Zeit der Gegenreformation gehört und nur aus dieser Zeit
heraus zu verstehen ist. Es belegt die neue Wertschätzung und Verehrung

der Heiligen als Vorbilder.
Murers Angelsachsen-Erzählung ist eine von über 240

Heiligengeschichten, eine aufwändige Variation zum Thema der Sarmenstorfer

Angelsachsen-Legende. Das ist viel, aber mehr kann es nicht sein!

1 Der gesamte Text befindet sich in Kap. VI, 2.1.

161


	Die Ittinger Fassung : das Problem

