
Zeitschrift: Unsere Heimat : Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt

Herausgeber: Historische Gesellschaft Freiamt

Band: 49 (1977)

Artikel: Alte Ansichten des Klosters Muri

Autor: Amschwand, Ruptert

Kapitel: Einführung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einführung

Quellen und Literatur
Für die Geschichte der Murenser Klosteranlage

ist der fünfte Band der Kunstdenkmäler

des Kantons Aargau, verfasst von Georg
Germann, grundlegend. Auf dieses Werk, das
als gedruckte Quelle für die vorliegende
Arbeit zu gelten hat, wird nur eigens hingewiesen,

wenn es sich um ein wörtliches Zitat handelt.

So kann sich der Anmerkungsapparat
auf das Allernotwendigste beschränken. Dem
Verfasser standen die von Germann zitierten
Quellen stets zur Verfügung. Anschliessend
werden hier nur einige Titel genannt, die für
die folgende Darstellung grundlegend sind.
Vereinzelt in Frage kommende Titel werden
an Ort und Stelle erwähnt. Auf Differenzen
der hier gebotenen Deutung der Abbildungen
mit bisherigen Behauptungen wird nicht
ausdrücklich hingewiesen. Der Text will nicht
eine spitzfindige Buchbesprechung sein. Die
Standortangabe erfolgt nur bei jenen Veduten,
deren Originale sich nicht in der Sammlung
des Kollegiums Sarnen befinden. Es wird
grundsätzlich nur das Mass der Bilder, nicht
auch das der Blätter angegeben. Die
Massangabe mag dem Leser genügen, um zu
entscheiden, ob die einzelne Abbildung gegenüber

dem Original eine Vergrösserung oder
Verkleinerung darstellt. Wiederholungen sind
bei einer derartigen Bildbeschreibung nicht
nur unvermeidlich, sondern sogar notwendig.

P. Rupert Amschwand, Siegel und Wappen
des Klosters Muri-Gries. Sarnen 1973. Für
die heraldischen Beigaben vieler Veduten.

Wolfgang Braunfels, Abendländische Kloster¬
baukunst. Verlag M. DuMont Schauberg,
Köln 1969. Für das Kapitel über die bene-
diktinische Klosteranlage.

Carl Brun, Schweizerisches Künstler-Lexikon.
4 Bände, Frauenfeld 1905—1917. Für die
Angaben über die Künstler.

Peter Felder, Über das Werden und die Schick¬
sale der Klosteranlage von Muri. Separatdruck

aus Festgabe Otto Mittler. In: Argo-
via 1960.

Georg Germann, Die Kunstdenkmäler des

Kantons Aargau, Band V: Der Bezirk
Muri, Basel 1967. Für alle baugeschichtlichen

Angaben über die Murenser Klosteranlage.

P. Martin Kiem, Geschichte der Benedictiner
Abtei Muri-Gries, 2 Bände, Stans 1888
und 1891 (Kiem I und II).

U. Fhieme/T'. Becker, Allgemeines Lexikon der
bildenden Künstler. 37 Bände, Leipzig
1907—1950. Für die Angaben über die
Künstler.

Erklärungen und Hinweise
Statt bei jedem Stich die Signaturen aufzulösen,

wird hier eine Erklärung der Abkürzungen

vorausgeschickt: del. oder delin. — deli-
neavit hat gezeichnet (das Entwerfen
eingeschlossen). — fecit hat gemacht (d.h.
gezeichnet und gestochen). — inv. invenit
hat entworfen (invent, bei Abb. 9 ist eine
ungewohnte Abkürzung für invenit). — inv. et
del. invenit et delineavit hat entworfen
und gezeichnet. — Lu. Lucernensis von
Luzern. — sc. oder seul, oder sculp, oder
sculps. sculpsit hat gestochen.

Die Grundrisszeichnungen bzw. Situationspläne

(Textillustration S. 7 und Abb. 5 und
49) sind neu geschaffen worden. Die
Reinzeichnung erfolgte im Büro von Fierrn Max
Mennel, Architekt FSAI, Sarnen. Der Verfasser

ist Fierrn Mennel für den freundlichen
Dienst zu grossem Dank verpflichtet.

Als Erstveröffentlichung haben folgende
Abbildungen zu gelten: 5, 7, 9, 11 —13, 16, 19,

21—23, 27—28, 31, 33—35, 36 (bei Germann
S. 336 Miniaturwiedergabe ohne Legende),
37—40, 43, 45—47 und 49.

5



Das benediktinische Klosterschema

Die benediktinische Klosteranlage ist das Zö-
nobium, das heisst der Lebensraum für jene
Mönche, die in Gemeinschaft an einem festen
Orte leben. Von den verschiedenen Mönchsarten,

die im 6. Jahrhundert bekannt waren,
entschied sich St. Benedikt dazu, «der
kraftvollsten Art, den Zönobiten, die im Kloster
unter Regel und Abt Kriegsdienst leisten, eine

Lebensordnung zu geben» (Kapitel 1 der
Regel). Dadurch ist Benedikt der Gesetzgeber
des abendländischen Mönchtums überhaupt
geworden. Aber der Begründer des Zönobiten-
tums ist der oberägyptische Mönch Pachomius

(f 346). Dieser ist der Schöpfer des heiligen
klösterlichen Bezirks, wie ihn die Regel Benedikts

voraussetzt. «Pachomius baute das erste
Kloster, die ersten Klostermauern, er errichtete

die erste Klausur.»1

Benedikt hat in seiner Regel keine Anweisungen

für einen Klosterarchitekten gegeben.
Aber die vielen Einzelangaben der Regel würden

einem Planer auch heute noch genügen.
Benedikt zählt, nebst den allgemeinen
Hinweisen (z.B. «Betrieb der Werkstätten»),
mindestens 15 verschiedene Räume auf und fasst
sie alle zum abgeschlossenen klösterlichen
Bezirk («claustra monasterii») zusammen, dessen

einzigen Ein- und Ausgang der Pförtner
bewacht. Im folgenden seien die Stellen der

Regel wiedergegeben, die das Raumprogramm
des benediktinischen Klosters betreffen:2

Zunächst Kap. 52 Vom Oratorium des

Klosters.

Kapitel 36 Von den kranken Brüdern: «Für
die Kranken sei eine eigene Wohnung be¬

stimmt Bäder werden den Kranken
angeboten, sooft deren Benützung tunlich ist.»

Kapitel 46 Von denen, die sich sonstwie
verfehlen: «Wer bei irgendwelcher Arbeit in der
Küche, im Vorratsraum, beim Tischdienen, in
der Bäckerei, im Garten, in Ausübung eines
Handwerkes oder sonstwie sich etwas zuschulden

kommen lässt, der trete, wenn Abt und
Klostergemeinde versammelt sind, unverzüglich

vor sie hin, leiste von sich aus Genugtuung

und bekenne seine Schuld.»

Kapitel 48 Von der täglichen Handarbeit: «In
der Fastenzeit erhalte jeder aus der Bibliothek
ein Buch, das er von Anfang bis Ende ganz
lesen soll.»

Kapitel 22 Wie die Mönche schlafen sollen:
«Wenn möglich, bringen alle im gleichen
Raum die Nacht zu. Geht das nicht an, weil
die Brüder zu zahlreich sind, so sollen je zehn
oder zwanzig, unter der Aufsicht der Ältesten,

zusammen ruhen. Im Schlafraum brenne

ständig ein Licht, bis zum Morgen.

Dazu Kapitel 55 Von der Kleiderkammer und
Schuhkammer der Brüder.

Kapitel 53 Von der Aufnahme der Gäste:
«Abt und Gäste haben eine besondere Küche.
So werden die Brüder nicht gestört, wenn Gäste,

an denen es dem Kloster nie fehlt, zu
unbestimmter Zeit eintreffen. — Die Wohnung
der Gäste werde einem Bruder anvertraut,
dessen Seele voll Gottesfurcht ist.»

Kapitel 58 Was bei der Aufnahme von Brüdern

innezuhalten ist: «Dann sei er (der Neuling)

in der Wohnung der Novizen, wo diese
ihren Übungen obliegen, essen und schlafen.»

Kapitel 66 Von den Pförtnern des Klosters:
«An die Pforte des Klosters stelle man einen

Bruder, der gesetztes Alter und Weisheit
besitzt, der Red und Antwort stehen kann und
den seine Reife hindert, sich überall herumzutreiben.

Der Pförtner soll seine Zelle zunächst
der Pforte haben, damit, wer kommt, immer
einen antreffe, von dem er Bescheid erhält. —
Womöglich soll das Kloster in der Weise
angelegt werden, dass sich alles Lebensnotwendige

innerhalb der Mauern finde, nämlich
Brunnen, Mühle, Garten und der Betrieb der
verschiedenen Werkstätten. So brauchen die
Mönche nicht draussen herumzulaufen, was
ihren Seelen durchaus nicht zuträglich wäre.»
Kapitel 4 Mit was für Werkzeugen das Gute

getan wird: «Seht, das sind die Werkzeuge der
geistlichen Kunst Die Werkstatt aber, wo
wir mit Eifer dieser Arbeit obliegen, ist die
Abgeschlossenheit des Klosters (claustra
monasterii) und das beständige Leben in der
Gemeinschaft.»

Über die Anordnung all dieser verschiedenen
Räumlichkeiten, über das architektonische
Konzept der «claustra monasterii», sagt Benedikt

kein Wort. Wir dürfen auf keinen Fall
das klassische Klosterschema der späteren Zeit
auf Monte Cassino zurückverlegen. Es fehlen
für das Stammkloster der Benediktiner
archäologische Untersuchungen, die Aufschluss
über den Gesamtplan der Anlage des ersten
Jahrtausends geben. Der früheste mit einiger
Sicherheit rekonstruierbare Bau auf dem
heiligen Klosterberg Benedikts ist erst im 11.

Jahrhundert — fast gleichzeitig mit Muri —
entstanden.

6



Das älteste Dokument benediktinischer
Klosterarchitektur ist der Sankt Galler Idealplan
aus dem ersten Drittel des 9. Jahrhunderts.3
Dieser Plan ist nie und nirgends in der
gezeichneten Vollkommenheit ausgeführt worden.

Für uns ist die Feststellung wichtig, dass

die Räume rings um den Kreuzgang im Süden
der geosteten Kirche die eigentliche Wohnung

der Mönche, die Klausur, bilden. Zu den
Klausurräumen gehörten der Kreuzgang für
Prozessionen, der Kapitelsaal für die
Versammlung der Mönche (meist im Osten des

Kreuzgangs), das Refektorium und Dormito-
rium (Einzelzellen gibt es erst seit dem
Spätmittelalter). Das bleibt durch Jahrhunderte
der fast unveränderte bauliche Kanon des Zö-
nobiums, den die Zisterzienser zu seiner
Vollkommenheit entwickelten und den auch die
Bettelorden übernahmen. Die Kartäuser aber,
die das Einsiedlerleben und das
Gemeinschaftsleben miteinander vereinten, schufen
einen völlig neuen Klostertypus: die Kartause.
Als Antwort auf die Frage der Benediktiner
nach der Herkunft ihrer Klosteranlage gilt
die Feststellung: «Das benediktinische
Klosterschema ist ein kennzeichnendes Werk der
karolingischen Renaissance.»4 Alle übrigen
Gebäude des Klosters, die Ökonomiegebäude
und Werkstätten, die auf dem Sankt Galler
Plan in strenger Rechtwinkligkeit gleich
einem modernen Städteplan angeordnet sind,
werden in der Wirklichkeit je nach dem
vorhandenen Gelände in mehr oder weniger lok-
kerer Ordnung um «das Kloster im Kloster»
herum gebaut. Der Sankt Galler Plan setzt ein
freies, ebenes Gelände voraus.

Schematischer Ausschnitt aus dem St. Galler Klosterplan:

1 Kirche. 2 Krypta. 3 Bibliothek. 4 Sakristei. 5

Innenhof mit anliegendem Kreuzgang. 6 Dormitorium.
7 Refektorium. 8 Abtei. 9 Äussere Schule. 10 Gästehaus.

Diese von Benedikt als Ideal gewünschte
Anordnung des Zönobiums hat nicht nur die äussere

Klosteranlage bestimmt, sondern auch die

ganze Lebensordnung beeinflusst. Die
Benediktinerklöster sind auf diesem Grundriss
ihrer Anlage zugleich mehr oder weniger autarke

Wirtschaftskörper geworden. Aus einem
solchen klösterlichen Kern, einer Stadt im
kleinen, ist die Stadt und schliesslich der
Kanton St. Gallen als Staat hervorgegangen.
Nicht jedes Kloster hat stadtbildend gewirkt;

aber in Einsiedeln und Engelberg und Disen-
tis ist das Kloster älter als das Dorf. In Muri
hingegen bestand bei der Klostergründung
schon eine Pfarrkirche. Aber die geschichtliche

Wirkung des äusseren, organisatorischen
Elementes der «claustra monasterii» ist nur
verständlich aus dem inneren Element der
Beständigkeit, die Benedikt als das geistige Prinzip

seines Werkes versteht: die Treue nicht
allein zum Klosterleben, sondern auch zum
Ort, den der Mönch sich erwählt hat. Die
«stabilitas» ist das dem Benediktiner eigene
Gelübde. «Klostermauern werden nur von
dem verstanden, der weiss, welch eine lebensvolle

geistige Welt sie umschliessen und wie
viele zersetzende Mächte sie abhalten. Das
Gelöbnis der Beständigkeit verleiht selbst dem
Grund und Boden eine heilige Weihe. Etwas
von dieser Heiligung der Erde fühlt man
selbst noch in Klosterruinen, aus denen längst
alles Leben entwichen ist. Das geistige Bestehen

scheint nie zu erlöschen.»5 So sind im Kloster

St. Benedikts Geschichte und Ewiges
miteinander verbunden.

Mittelalterliche Theologen wie Honorius Au-
gustodunensis und Sicardus von Cremona
haben versucht, die Klosteranlage symbolisch zu
deuten, indem sie zum Beispiel in der Südlage
des Claustrums ein Symbol der Lichtfülle
Gottes sahen und das Claustrum selber mit
dem himmlischen Paradies verglichen. Diese
Symbolik wird mit der Zeit so weit getrieben,
bis die ganze Tugendlehre im Klosterbau
sichtbar wird. In Wirklichkeit ergab es sich
im Norden der Alpen, wo dieses Klosterschema

entstand, wie von selber, dass man die

7



Wohnung der Mönche durch die Anlage im
Süden der Kirche vor den nördlichen Winden
schützen wollte. Etwas einleuchtender mag es

scheinen, wenn man in dem gegen
Sonnenuntergang liegenden Westwerk der Kirche,
durch das der Mensch eintritt, das Reich der
Sünde und in dem gegen Sonnenaufgang
liegenden Chor das Reich Gottes angedeutet
sehen wollte. Diese Hinweise auf die Versuche
einer symbolischen Deutung der Klosteranlage
mögen genügen."

1 Basilius Steidle, Die Regel St. Benedikts. Beuron
1952, S. 16.

2 Obersetzung nach der Ausgabe von P. Eugen Pfiffner,

Die Regel des heiligen Benedikt. Einsiedeln 1947.
3 Literatur über den St. Galler Klosterplan bei Braunfels,

S. 318.
4 Braunfels, S. 51.
5 Abt Ildefons Herwegen, Sinn und Geist der Benedik-

tinerregel. Einsiedeln/Köln 1944, S. 105f.
6 Honorius, Gemma animae: Migne, Patres latini

CLXXII, 590 BC. — Sicardus, Mitrale seu de officiis
ecclesiasticis summa: Migne, Patres latini CCXIIT,
25 C.



Die Klosteranlage von Muri

Die seit dem ersten Bau des Klosters unverändert

gebliebenen Angelpunkte der muren-
sischen Klosteranlage sind der Unterbau der
Westtürme, die Mauern des Querschiffs und
die Krypta mit dem darüberliegenden Chor,
vielleicht auch die Grundmauern des Kreuzgangs.

Die in der Mitte des 12. Jahrhunderts
geschriebenen Acta Murensia1 — die älteste
Klostergeschichte — bezeugen, dass Propst
Reginbold, der um 1032 vom Einsiedler Abt
Embrich mit einigen Mönchen zur Besiedlung
des vom habsburgischen Grafen Radbot und
seiner Gemahlin Ita von Lothringen gestifteten

Klosters nach Muri geschickt wurde,
alsbald mit dem Bau von Kloster und Kirche
begann. Für Einzelheiten der Gesamtanlage
wird ihm wohl das einsiedlische Mutterkloster
als Ideal gedient haben, ausgenommen die
Kirche, die zu gleicher Zeit — nach dem
Brand von 1029 — neu gebaut wurde und von
Anfang an, bedingt durch die Gnadenkapelle,
eine originelle Sonderlösung darstellte. Auch
die innere Klosterordnung übernahm er von
Einsiedeln und passte sie den örtlichen
Verhältnissen an (siehe das Faksimile aus den
Acta Murensia).

Propst Reginbold (f 1055) begann — nach
den Angaben der Acta Murensia — mit einem
zweistöckigen Bau: unten ein heizbarer Raum,
darüber das Dormitorium (Schlafraum),
sicher in der Form des längst traditionellen
Gevierts an der Südseite der Kirche, deren Bau
beim Tode Reginbolds so weit gediehen war,
dass er zuvorderst im rechten Querschiff
begraben werden konnte. Unter Propst Burkard
wurde die Kirche, eine dreischiffige Basilika,

Dfimultttf mÄnfttd
hûtbuâ adld oifrmâvczœftvu.evt. cixfinuunpp V

mû TsMmaniiüüiijcaem pifelc wgcusuç hßbuaxuk
ühaftÄttihufl wfttzwszfic©»litt oJcrnääm^tR^sv"
maixtöp illuïOfljccwmtttf û in ülotnfyk

Miicmhacamajbauwzgyme cmtqump abxJlaßz
ab doaBxâ cfrêjbunflapcrc yotwc tcpcteuuctum

Verkleinertes Faksimile aus den Acta Murensia, fol. 4v,
Mitte 12. Jahrhundert, Abschrift aus dem 14. Jahrhundert

(Handschrift im Staatsarchiv Aarau). — Übersetzung:

«Der ehrwürdige Mann Reginboldus begann das
Kloster zu planen und zu bauen: zuerst das Dormitorium,

darunter einen heizbaren Raum, dann weitere für
die Mönche notwendige Räumlichkeiten. So begründete
er das Kloster und richtete es nach dem Vorbild von
Einsiedeln ein. Was ihm dort nicht gefallen, das machte
er in Muri anders.» (Lateinischer Text: Cepit deinde
in hoc emendavit.)

vollendet und am 11. Oktober 1064 auf den
Titel des hl. Martin von Tours geweiht. Die
Vollendung des Klosterbaues zog sich bis in
die siebziger Jahre hinein.

Zäsuren in der mittelalterlichen Baugeschichte
des Klosters bedeuten vor allem die Brand-
und Brandschatzungskatastrophen des 14.

Jahrhunderts. Dreimal wurde das Kloster,
ganz oder zum Teil, ein Raub der Flammen:
1300, 1363 und 1386 im Zusammenhang mit
dem Sempacherkrieg. Die Restaurationsarbeit
nach den Schäden des zweiten Kappelerkrieges

von 1531 führte während des 16.
Jahrhunderts zur Erneuerung der meisten
Klostergebäude. 1553 Hess Abt Christoph von Grüt
die Klosterpforte schliessen und durch einen
Pförtner bewachen. Früher übten ein Graben
und ein Wall die Funktion der Klostermauer

Abt Johann Jodok Singisen, der geistige Bauherr des
Klosters. •— Text S. 9 und 15.

aus, von denen in einem Zinsrodel aus der
Mitte des 14. Jahrhunderts die Rede ist und
die auf den Stichen Johann Caspar Winterlins
auf der Südseite ausserhalb der Klostermauer
noch sichtbar sind. Graben und Wall hatten
allerdings mehr den Sinn einer Schutzmassnahme

in kriegerischen Zeiten als den einer
Klausurmauer für weitabgewandte Mönche.
Unter dem bedeutenden Reformabt Johann
Jodok Singisen (1596—1644) erfolgte —
lieben einer regen Bautätigkeit — die innere,
religiös-monastische Erneuerung des Klosters,
das nun selber zur leuchtenden Stadt Gottes
wurde. Als äusseres Zeichen der aszetischen

Besinnung Hess dieser Abt durch den Apostolischen

Nuntius die Grenzen der Klausur um-

9



schreiben und 1604 mit einer Klostermauer
und in der Südwestecke mit einer neuen Pforte

nach aussen abschliessen.

Baulich hatte sich Muri in all den Jahrhunderten

seit der Gründung nicht wesentlich
verändert: als Kloster im Kloster die
romanische Kirche und die Konventgebäude um
den Kreuzganghof. Die übrigen Gebäulich-
keiten standen, ohne durchsichtigen Plan, frei
in mehr oder weniger grossen Abständen im
Süden und Osten des eigentlichen Klosters.
Die hölzerne Bauweise bedeutete immer eine
erhöhte Brandgefahr, die man durch eine

aufgelockerte Anordnung zu verringern suchte.

Mit Hilfe der Stiche Johann Caspar Winterlins

aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts
und der bekanntesten darauf beruhenden
Ansicht Caspar Merians können wir uns eine

Vorstellung von der spätmittelalterlichen
Klosteranlage machen.

Das Jahr 1684 bedeutet eine tiefe, ja die tiefste

Zäsur in der baulichen Entwicklung des

Klosters Muri. Die schöpferische Baufreude
des Barocks war über den «kleinteiligen,
heterogenen Klosterkomplex»3 gekommen. Schon
1667 hatte Abt Fridolin Summerer den auch
in Muri nicht unbekannten Weingartener
Architekturdilettanten P. Gabriel Bucelin berufen,

damit er das Klostergelände im Hinblick
auf einen neuen Bauplan ausmesse.4 Doch erst
Abt Plazidus Zurlauben (1684—1723) war es

beschieden, als barocker Bauherr in die
Geschichte einzugehen. Bereits im ersten Halbjahr

seiner Regierung trat er mit Bauabsichten
vor das Kapitel und fand dessen Zustimmung
(siehe das Faksimile des Kapitelsprotokolls

vom 20. August 1684). Abt Plazidus baute
nicht nur «bürgerlich, sparsam, zäh»,
sondern auch — «als erster Abt in der Schweiz

— zielbewusst, grossartig, fürstlich».5 Es

mochte wie eine Bestätigung dieser Baugesinnung

erscheinen, als Abt Plazidus 1701 von
Kaiser Feopold I. in den Fürstenstand erhoben

wurde. Es ist auch nicht rein zufällig, dass

von den 49 hier abgebildeten Veduten 15

(Abb. 12—26) aus der Regierungszeit des Abtes

Plazidus stammen. Der repräsentative
Stich des Matthäus Wickart (Abb. 26), der
das Ergebnis der rund zwanzig Jahre dauernden

Bautätigkeit zusammenfasst, zeigt eine
annähernd symmetrische, vornehme Anlage
nach der Art der fürstlichen Barockabteien
des deutschsprachigen Alpenraumes, ohne eine

von ihnen zu kopieren, und mit viel Rücksicht
auf das Bestehende, wenn man Vergleiche mit
den radikalen Neuschöpfungen von Einsiedeln

und Ottobeuren anstellt. Eine voll
symmetrische Anlage war für Muri wohl
überhaupt nie geplant. Die Pläne für die Klosterbauten

stammen vom Einsiedler Architekten
Bruder Caspar Mosbrugger — «in Mosbrug-
gers Werk gehört die Klosteranlage von Muri
zu den am besten belegten Schöpfungen».6

Das Oktogon der Kirche dagegen — der
grösste Zentralbau der Schweiz — ist ein
Werk des Giovanni Bettini von Lugano.
Obwohl die reizvolle Symbiose des barocken
Kuppelbaues mit den gotischen Türmen und
der romanischen Querschiff- und Chorpartie
sich dem Auge am schönsten von Norden und
Nordwesten darbietet, zeigen die alten Veduten

das Kloster nie von dieser Seite.

>vt -t-Zf^ ZTfm 'Vf ' t : »vjVV *yt Z-
f ; yit-m /tWt/'c.,,

_

Z/
IL*-

A l ATyXCAL.' A. f /fy.siO- rf V—

Verkleinertes Faksimile aus den Kapitelsakten des

Klosters Muri vom 20. August 1684: Das Kapitel be-
schliesst den Neubau des Klosters (Handschrift im
Kollegium Sarnen). — Übersetzung: «Der Abt legte die
Frage vor, ob es geraten sei, im Interesse der leichteren
und besseren Bewahrung der Ordnung an einen Neubau

des Klosters zu denken. Die Kapitularen stimmten
mehrheitlich zu und überliessen das Weitere der Klugheit

des Abtes und seiner Ratgeber. Sozusagen einstimmig

wünschten sie die Berufung eines erfahrenen
Architekten, der dem Kapitel einen Gesamtplan für das neue
Kloster vorlege. Wenn dieser gefällt, dann soll im nächsten

Frühling mit dem Bau begonnen werden.»

Ein letztes Mal erlebte die Klosteranlage von
Muri eine Änderung, als der letzte Fürstabt
Gerold Meyer (1776—1810) am Ende des 18.

Jahrhunderts — zur Vergrösserung der
Klosterschule und für eine neue Bibliothek —
durch den süddeutschen Architekten Valentin
Lehmann Pläne zu einem Neubau ausarbeiten

10



Abt Plazidus Zurlauben, der barocke Bauherr, seit 1701
Fürstabt. — Text S. 10.

liess, der infolge der Ungunst der Zeit bloss

zur Hälfte (Ost- und Südtrakt) ausgeführt
werden konnte. An die Stelle der rhythmischen

Auflockerung der Bauteile trat der
geschlossene Baukörper, an die Stelle des
Malerischen das Monumentale. «Der unter Fürstabt

Gerold II. Meyer im Jahre 1790 von
Valentin Lehmann begonnene Klosterneubau ist
der letzte und dem Projekt nach zugleich
grösste barocke Klosterbau der Schweiz.»7
Wir kennen den Torso aus den Zeichnungen,
zum Teil Lithographien, des P. Leodegar
Kretz, Heinrich Triners und seines Schülers
Br. Burkard Küng. 1889 ging der Osttrakt in
Flammen auf und wurde nur unzulänglich
wieder aufgebaut.

11

In einer Kopie aus der Mitte des 14. Jhs. erhalten.
Staatsarchiv Aarau. Letzte gedruckte Ausgabe von
P. Martin Kiem in: Quellen zur Schweizer Geschichte.

Erste Folge Bd. III/3. 1883.

Kiem I, S. 157.

Felder, S. 155.

Thomas J. Stump, Mit Stift und Zirkel. Gabriel Bu-
celinus 1599—1681 als Zeichner und Kartograph,
Architekt und Kunstfreund. Sigmaringen 1976, S. 40.
Schon 1627 hatte Bucelin nach den Stichen Winterlins

eine farbige Zeichnung des Klosters angefertigt
(siehe unten bei Abb. lb).
Germann, S. 330.

Germann, S. 331.

Germann, S. 366.



Die Ansichten des Klosters Muri

Die älteste Einzelansicht eines schweizerischen

Benediktinerklosters ist eine Zeichnung
des Klosters Rheinau von Felix Lindtmeier
1504. Die älteste Abbildung des Stiftes
Einsiedeln findet sich in Diebold Schillings
Luzerner Chronik von 1513. Dieser Holzschnitt
zeigt allerdings nur die Nordseite der Kirche
und der Gebäude. Einen Uberblick über die

ganze Klosteranlage bietet erst Merians Stich

von 1642. Das Kloster St. Gallen ist vor 1680

nur auf Gesamtansichten der Stadt (die älteste

1545) zu finden. Die älteste Abbildung des

Klosters Fischingen stammt aus dem Jahre
1634, die der Abtei Disentis erst aus dem

Jahre 1685. Darum bedeuten die Stiche
Johann Caspar Winterlins von 1609, 1615 und
1620 geradezu einen Glücksfall für das Kloster

Muri.

Bei den über 80 Blättern, auf denen das Kloster

Muri abgebildet ist und die im 17., 18.

und 19. Jahrhundert entstanden sind, kann
man drei Gruppen unterscheiden. Die erste
umfasst die eigentlichen Veduten, die einzig
zu dem Zweck geschaffen wurden, eine
Ansicht vom Kloster zu bieten, also zum
gleichen Zweck, zu dem die topographischen
Werke Matthäus Merians im 17. und David
Herrlibergers im 18. Jahrhundert entstanden
sind, in denen auch das Kloster Muri vertreten

ist. Im 19. Jahrhundert sind es dann vor
allem die grossen Blätter (Malereien und
Lithographien) von David Alois Schmid, P.

Leodegar Kretz und Heinrich Triner. Dazu
kommen die Zeichnungen des Triner-Schülers
Br. Burkard Küng von Isenbergschwil, der
1868 in Muri-Gries Profess ablegte (Blätter in

Gries und Sarnen).1 Der früheste Vertreter
der ersten Gruppe, die älteste Muri-Vedute
überhaupt, stammt aus dem Jahre 1609 und
ist von einem Mönch des Klosters, Johann
Caspar Winterlin, in Kupfer gestochen worden.

Das repräsentativste Stück ist der Idealstich

des Matthäus Wickart von 1720.

Zur zweiten Gruppe gehören die Devotional-
bilder mit dem in Muri verehrten
Katakombenheiligen Leontius, bei denen die Darstellung

des Klosters nicht immer den Wert einer
historisch getreuen Vedute hat. Die Reihe
wird um 1649 mit dem Stich des Niederländers

Cornells Galle eröffnet, der die einzige
Ansicht des Klosters von Südwesten bietet.

Die dritte Gruppe umfasst die sogenannten
Thesenblätter aus dem 17./18. Jahrhundert,
die anlässlich von theologischen Disputationen

von den einzelnen Klöstern in Auftrag
gegeben und oft einem fremden Prälaten, der
den Ehrenvorsitz führte, gewidmet wurden.
Auf diesen Thesenblättern finden sich
gelegentlich auch Klosteransichten. Von den drei
Blättern, die eine Vedute des Klosters Muri
zeigen, trägt das älteste, gestochen 1694 für
das Jesuitenkollegium in Luzern, die

Widmung an Abt Plazidus Zurlauben von Muri.
Die andern zwei sind für das Kloster Muri
selber geschaffen worden. Das jüngste und
einzige erhaltene Exemplar — 185x113 cm
— ist ein Werk des Augsburger Kupferstechers

Gottfried Bernhard Göz von 1746.

Auch bei den Künstlern, die Muri-Ansichten
geschaffen haben, kann man drei Gruppen
unterscheiden: Schweizer, Niederländer aus

Antwerpen und Deutsche, die in Augsburg
tätig waren. Die 17 Schweizer sind (in der
Reihenfolge und mit dem Jahr der Entstehung
ihrer Werke): Johann Caspar Winterlin von
Luzern, Mönch in Muri (1609, 1615, 1617
und 1620); Caspar Merian von Basel, in
Frankfurt tätig (1653); Jacob Kolin von Zug
und Melchior Haffner von Zug (1691),
Johann Brandenberg von Zug (1694), Heinrich
Ludwig Muoß von Zug (1698), Johann Jacob
Frey von Luzern (um 1701), Johann Heinrich
Störckly von Zug (1706), Matthäus Wickart
von Einsiedeln (1720), Franz Xaver Schön-
bächler von Einsiedeln (1744), Caspar Wolf
von Muri und David Herrliberger von Zürich
(1765/1770), David Alois Schmid von Schwyz
(um 1820), P. Leodegar Kretz von Schongau,
Mönch in Muri (1835, 1840 und 1842), Heinrich

Triner von Arth, Zeichnungslehrer in
Muri (1850er/60er Jahre), Johann Rudolf
Rahn von Zürich (1859) und Br. Burkard
Küng von Isenbergschwil, Mönch in Muri-
Gries (1860er Jahre).

Von Antwerpen, der katholischen Kunst- und
Kunsthandelsmetropole Europas, nahm das

gegenreformatorische Devotionalbild in der
Form des kupfergestochenen Kleinbildes
seinen Ausgang.2 In der Werkstatt des Cornelis
Galle, wahrscheinlich Cornelis' II., Hess das
Kloster Muri um 1649, bald nach der
Übertragung der Reliquien des Katakombenheiligen

Leontius, auf Pergament gedruckte
Andachtsbildchen mit Leontius und der Klosterkirche

(gelegentlich mit dem ganzen Kloster)
für den Bedarf der entstehenden Wallfahrt
herstellen. Das Oeuvre Cornells' II. ist zum

12



Teil zwischen ihm und seinem Vater Corne-
lis I. strittig. Die Sammlung des Klosters
Muri-Gries (im Kollegium Sarnen) kennt vier
verschiedene Leontiusbildchen, die mit «C.
Galle» signiert sind.

Was Antwerpen für die katholischen Niederlande

war, das wurde Augsburg für das katholische

Süddeutschland, im 18. Jahrhundert für
das ganze katholische Europa. Von der
Stechergeneration des 17. Jahrhunderts sind
Wolfgang (vor 1662), Bartholomäus (1677/80)
und Paul Kilian (vor 1718), Matthäus Küsell
(1667) und Johann Andreas Pfeffel (1694)
vertreten. Dazu kommen die weniger bekannten

Johann Franck (1684) und Jacob Müller
1702). Zu den deutschen Künstlern ist,
obwohl im thurgauischen Diessenhofen geboren,
der Weingartener Benediktiner P. Gabriel Bu-
celin zu rechnen, der nicht als Stecher,
sondern nur als Zeichner (1627) tätig war. Von
den Augsburgern des 18. Jahrhunderts ist nur
die starke Künstlerpersönlichkeit des Gottfried

Bernhard Göz mit dem erwähnten
prachtvollen Thesenblatt von 1746 vertreten.
Die berühmten Gebrüder Klauber haben für
Muri nicht gearbeitet. Zu den Augsburgern
könnte man auch den bei den Schweizern
erwähnten Johann Heinrich Störckly zählen,
da er seit ungefähr 1705 in Augsburg lebte.

1 Eine von Br. Burkard Küng gezeichnete, auf 1841
zurückdatierte Nordostansicht des Klosters aus der
Vogelschau bildet das Titelblatt von Kiem II.

2 Zur Devotionalbildproduktion des 17. und 18.
Jahrhunderts vgl. Adolf Spamer, Das kleine Andachtsbild

vom 14. bis zum 20. Jahrhundert. München 1930,
S. 125ff. und 176ff.

13


	Einführung

