Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes flr

Denkmalpflege und Archaologie, des Kantonalen Museums fur
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Kantonales Museum fir Urgeschichte(n)
Autor: Hintermann, Dorothea / Rihling, Susanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-526537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-526537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kantonales Museum fiir Urgeschichte(n)

«Merkur & Co.» — eine Wanderausstellung zum romischen Hauskult

Attraktive Sonderausstellungen motivieren das Stamm-
publikum immer wieder neu zu einem Museumsbesuch und
sprechen dariiber hinaus je nach Thema zusitzliche Publi-
kumssegmente an. Daher zeigt auch das Museum fiir Ur-
geschichte(n) Zug regelmissig Sonderausstellungen, in der

=) O

Regel einmal jéhrlich den Winter tiber. Im Riickblick auf

die ersten zehn Jahre Museumsbetrieb am aktuellen Stand-
ort an der Hofstrasse ab 1997 hat Museumsleiter Ulrich
Eberli die Sonderausstellungen des ersten Jahrzehnts zu-
sammengestellt.! Darunter sind sowohl Eigenproduktionen
des Museums fiir Urgeschichte(n) als auch Sonderausstel-
lungen, die von anderen Institutionen konzipiert und von

! Ulrich Eberli, Gedanken zu einem Jahrzehnt Museumsarbeit (1997
2007). Tugium 24, 2008, 51-58, besonders 52-54.

> Beispiele fiir Eigenproduktionen: «Feuer am See» (2003/04). «Der
Loffely (2006/07). Ubernahmen: «Vom Geschirr zum Genuss» (2001),
«Schwanenfliigelknochenfléte» (2005/06).

¥ Beat Horisberger, Ein romischer Gutshof im Zentrum von Baar. Mit
einem Ausblick auf die Besiedlung des Kantons Zug in rémischer Zeit.
Tugium 19, 2003, 111-144. — Dorothea Hintermann, Das romerzeit-
liche Brandgriberfeld von Zug-Loreto. Tugium 21. 2005, 139171,
besonders 157f.

Noty vig,

QROfsER

Abb. 1

Ein «Rémer» erdffnet am 30. Januar 2010 die Sonderausstellung
«Merkur & Co.» mit Hornkldngen, scharf beobachtet von Regierungs-
rat Patrick Cotti (links).

TUGIUM 26/2010

uns iibernommen und fiir den Standort Zug adaptiert wur-
den.” Im elften Jahr am neuen Standort ist das Museums-
team einen Schritt weiter gegangen und hat sich an die Kon-
zeption einer Sonderausstellung gemacht, welche nicht nur
im Museum selber zu sehen sein sollte, sondern als Wan-
derausstellung spiter auch dem Publikum anderer Institu-
tionen zuginglich gemacht wird. Die Idee zu dieser Sonder-
ausstellung «Merkur & Co.» entstand im Januar 2008, zweli
Jahre spiter, am 30. Januar 2010, wurde die Ausstellung in
Zug feterlich eroffnet (Abb. 1).

Neue Funde aus dem Kanton Zug fiihren zu einer
Ausstellung

Nachdem sich die Hinterlassenschaften aus romischer Zeit
im Kanton Zug lange auf Siedlungen und Griber be-
schrinkten, kamen im ersten Jahrzehnt des neuen Jahrtau-
sends kurz hintercinander gleich an zwei Orten Spuren
romischer Gottinnen und Goétter zum Vorschein.® In einem
aufgelassenen Miihlekanal in Hagendorn (Gemeinde
Cham) fanden sich 2004 bei Ausgrabungen der Kantons-

archdologie Zug Uber zwanzig Terrakotten und ein dem

Abb. 2

Die Bronzestatuette des romischen Gottes Merkur, welche 2008 auf der
Baarburg entdeckt wurde und der Sonderausstellung « Merkur & Co.»
ihren Namen verlieh. Hohe ca. 9 cm

57



Einstiegsobjekt

Merkur von der Baarburg, Baar ZG

Kantonsarch&ologie Zug
Augusta Raurica

Kultgerat Schlangengefass, Raucherkelch, Lampe und
Krugscherbe mit Inschrift von verschiedenen
Fundorten in Augst BL und Kaiseraugst AG

Hausaltar Bronzestatuetten und Geschirr aus einem

Kantonsarch&ologie Ziirich

verstlrzten Lararium in Oberwinterthur ZH

Opfer unter Herdstellen

Zwei Becher und zwei Miinzen, welche unter

Kantonsarchéaologie Wallis

Herdstellen in Martigny und Monthey VS

entdeckt wurden
Gottinnen aus dem Geschirrladen

Geschirr und Figuren aus einem verstlrzten

Kantonsarchéologie Zirich

Keramiklager aus Oberwinterthur ZH

Christentum Romische Ollampe mit Christogramm
Hoérner und Geweihe gegen bose Steinbockgehorn aus Chur GR und Rinderschadel
Geister? aus Biberist SO

Reste eines Kultmahls
Gottinnen im Mihlekanal

Abb. 3

Grubeninhalt aus Oberwinterthur ZH
Terrakotten aus Cham ZG, Hagendorn

Archéologische Sammlung der Universitat Zirich
Archéaologischer Dienst Graubtinden und
Kantonsarchaologie Solothurn
Kantonsarchéaologie Zrich

Kantonsarchaologie Zug und Museum fir
Urgeschichte(n) Zug

Zusammenstellung der wichtigsten in der Ausstellung prdsentierten archiologischen Funde und ihrer Leihgeber.

Merkur geweihter Silberring.* Unter den Tonfiguren sind
vorwiegend die Gottin Venus und sitzende Frauen mit
einem Sdugling vertreten. 2008 schliesslich kam auf der
Baarburg oberhalb von Baar cine bronzene Statuette des
Gottes Merkur zum Vorschein (Abb. 2).° Rasch entstand der
Wunsch, rund um diese spektakuldren Neufunde eine Son-
derausstellung zu gestalten. Allerdings entpuppte sich die
romische Religion als zwar ausserordentlich spannendes,
aber auch sehr komplexes Thema, welches dem Museums-
team einiges an Recherchearbeit abverlangt hitte. Umso
willkommener war uns daher eine Anfrage von Christa
Ebnother, zu der Zeit Privatdozentin am Institut fiir Ur- und
Frithgeschichte und Archiologie der Rémischen Provinzen
an der Universitat Bern: Sie plante eine Lehrveranstaltung
zum Thema «Kult und Religion im romischen Haus» und
hatte die Absicht, in diesem Rahmen gemeinsam mit ihren
Studierenden auch ein Konzept fiir eine Ausstellung auszu-
arbeiten, das unter anderem die Terrakotten aus Hagendorn
beinhaltete. Rasch fand man sich zu einem gemeinsamen
Projekt zusammen. Debora Schmid, Archdologin und For-
schungskoordinatorin in Augusta Raurica, komplettierte
als weitere Spezialistin das Team.

Vom Konzept zur Umsetzung

In der Lehrveranstaltung an der Universitit Bern entstand
von Februar bis Mai 2008 eine umfangreiche Dokumenta-
tion zum privaten Kult in romischer Zeit mit Schwerge-
wicht auf den Provinzen nordlich der Alpen.® Sie fasst die
Quellenlage und den Stand der Forschung zusammen und
biindelt die Informationen, welche aus der Interpretation
archdologischer Funde und Befunde, aus Schriftquellen
und aus zeitgendssischen Abbildungen zu den Ritualen im
hiuslichen Bereich gewonnen werden konnen. Die Mate-
rialsammlung diente als Grundlage fiir ein erstes Ausstel-

58

lungskonzept. Dieses sah vor, als Kernstiick der Ausstel-
lung ein sogenanntes romisches «Streifenhausy», also ein
landliches Wohnhaus, mindestens teilweise aufzubauen
(Abb.4). In den Innenrdumen sollte aufgezeigt werden, wo
tiberall die Bewohnerinnen und Bewohner eines romischen
Privathauses ihren Gottheiten opfern konnten. Archdolo-
gische Originalfunde sollten erldutern, welche Handlungen
im hduslichen Kult durchgefiihrt wurden und welche Gerit-
schaften man dazu verwendete. Dazu withlten wir beson-
ders aussagekriftige Funde und Befunde aus der romischen
Schweiz aus (Abb. 3). Da die Ausstellung nicht nur Fund-
material aus dem Kanton Zug, sondern aus zahlreichen
Schweizer Fundstellen beinhalten wiirde, entschieden wir
uns, sie als Wanderausstellung weiteren Museen anzubie-
ten und so einem moglichst grossen Publikum zugénglich
zu machen.

In welchen Lebensbereichen ausserhalb des Privat-
hauses der romische Mensch sonst noch mit Religion in
Bertihrung kam und was das Wesen der rémischen Religion
ausmachte, sollte ein kurzer Einleitungsteil aufzeigen. In
einem dritten Ausstellungsteil hatten wir geplant, den Bo-
gen zur Gegenwart zu schlagen und den Spuren romischer
Religion im heutigen Alltag nachzugehen. Leider liess sich
dieser ausserordentlich spannende Teil aus Kapazitatsgriin-
den nur in Ansitzen realisieren. Immerhin ergab sich eine
Zusammenarbeit mit Silke-Petra Bergjan, Professorin fur
Kirchen- und Theologiegeschichte an der Universitit
Zirich. Sie steuerte ein Kapitel zum frithen Christentum
bei, das in Ausstellung und Begleitpublikation Eingang

+ Tugium 21, 2005, 22f.

s Stefan Hochuli, Eine romische Merkurstatuette von der Baarburg.
Tugium 25, 2009, 155-161.

¢ Folgende Studierende beteiligten sich an den Recherchen: Sonja Streit,
Tamara Tannler und Michael Prohaska.

TUGIUM 26/2010



T PZ] Naditouan
T s
ek ek,
& lnsellakfuen

L - letdee

esktiencus Tackibin

7 - 3l
FIF ) - ; /\ i”‘ ;.:,';Lc e 04
i } } il - Vet abpey
I ® ® ‘ s} } T Tisew ¢
o @) oeie Tt 11 ]!
Feraskiic Ve
N ;
z V| o il
S Deqtes igeln . e
=V [op
Po |

D
— _O [a) m _ Weikeskal
C‘w&aua
)
{acte s4
ews i 2 b e t 2.{le Tofues

Abb. 4

Bereits die erste ldeenskizze fiir die Sonderausstellung sah ein teilweise
nachgebautes ldndliches romisches Haus (sogenanntes Streifenhaus)
vor (Skizze Christa Ebndther).

fand. Von Anfang an planten wir auch eine Begleitpubli-
kation zur Sonderausstellung in unserer Reihe «Schriften
des Kantonalen Museums fiir Urgeschichte(n) Zug». Sie
sollte die Themen der Ausstellung vertiefter darstellen und
— wie es in unseren Museumsschriften Tradition ist — mit
Lebensbildern illustrieren.”

Aufdie Konzeptarbeit folgte die praktische Umsetzung.
Leihgesuche gingen an verschiedene Institutionen, und zu
unserer grossen Freude bekamen wir die allermeisten un-
serer Wunschobjekte zugesagt. Fiir die dreidimensionale
Umsetzung und Gestaltung unseres «Hauses» entschlossen
wir uns, einen externen Ausstellungsgestalter beizuziehen.
Davon versprachen wir uns neue Anregungen und Ideen
jenseits unseres archidologisch geprigten Horizonts. Zu-
dem stellt eine Wanderausstellung grossere Anspriiche an
Planung, Aufbau und Wahl des Materials als ecine Ausstel-
lung, welche lediglich einmal aufgebaut und danach ent-
sorgt wird. Diese Gestalter fanden wir in Christian Stauf-
fenegger und seinem Team vom Gestaltungsbiiro Stauf-

7 Dorothea Hintermann und Debora Schmid, Merkur & Co. Kult und
Religion im romischen Haus. Zug 2010 (Schriften des Kantonalen
Museums flir Urgeschichte(n) Zug 47).

TUGIUM 26/2010

Abb. 5
Erstes Modell des Gestaltungsbiiros Stauffenegger & Stuiz fiir die

Umsetzung des romischen Hauses.

Abb. 6
Blick hinter die Kulissen des Ausstellungsaufbaus: Das Geriist steht,

die Vitrinen sind am richtigen Ort bereit, aber noch fehlen die Wiinde
der Ausstellung.

fenegger und Stutz GmbH in Basel. Ihr Vorschlag fiir die
dreidimensionale Umsetzung des Streifenhauses war ab-
strahierter als von uns gedacht, tberzeugte uns aber auf
Anhieb (Abb.5). Anstelle von naturalistischer romischer
Architektur mit Holz und Lehmwinden erzeugten vier —
von uns in erster Linie fiirs Begleitheft vorgesehene —
Lebensbilder, tberlebensgross auf die Winde gedruckt,
die Stimmung von Innenrdumen. Die Vitrinen mit den
Originalfunden wurden als «Schaufenster» direkt in die
Winde eingelassen (Abb.7 und 8). Das stilisierte Haus
wurde mit originalgetreuen Repliken mobliert (Abb.9
und 10). Johannes Weiss, Mitarbeiter der Kantonsarchéo-
logie Zug, steuerte den Nachbau eines Holzschrinkchens
nach Vorlagen aus dem italienischen Herculaneum bei.
Tisch, Hocker und Regale stammen von Christian Maise,
Laufenburg D, das Geschirr von Johannes Weiss und
Pierre-Alain Capt, Cuarny.

Parallel zur Ausarbeitung des gestalterischen Fein-
konzepts verfassten wir die Texte fiir die Begleitschrift und
fiir die Ausstellungswinde. In Zusammenarbeit mit dem
Atelier Bunter Hund, Zirich, entstanden die bereits er-
wihnten vier Lebensbilder mit Szenen aus dem héuslichen

59



Ein Lebensbild entsteht

In Zusammenarbeit mit Anita Dettwiler und
Dani Pelagatti vom Atelier Bunter Hund,
Ziirich, gestalteten wir fiir die Sonderausstel-
lung «Merkur & Co.» und das Begleitheft
vier neue Lebensbilder. Sie zeigen Menschen
in verschiedenen Situationen beim Opfer im
privaten Rahmen.

Wie solche Opferhandlungen abliefen, wis-
sen wir der Spur nach aus Uberlieferten
Texten und Abbildungen sowie durch archéo-
logische Funde. Allerdings sind unsere
Kenntnisse der Rituale liickenhaft. Dies zeigt
sich dann besonders deutlich, wenn in der
Diskussion mit den Illustratorinnen Fragen
nach Details auftauchen: Wer hat geopfert?
Welche Kleidung trugen die Menschen? War
die Stimmung andichtig oder ausgelassen?
Waren die geopferten Fleischstiicke roh oder
gebraten? Lagen sie auf einem Teller aus
Holz, Glas oder Ton?

Darin zeigt sich eine Grundproblematik bei
der Gestaltung von Lebensbildern: Wissen-
schaftlerinnen und Illustratoren miissen sich
fiir eine Moglichkeit der Darstellung ent-
scheiden im Bewusstsein, dass es auch anders hitte gewesen sein kon-
nen. Die Betrachterinnen sehen hingegen nur das fertige Bild und ken-
nen die verworfenen Varianten nicht. Dies birgt die Gefahr, dass auf
einem momentanen Kenntnisstand erarbeitete Bilder in den Augen der
Betrachtenden zur historischen Realitit werden.

Die Opferszene am Brunnen im Hinterhof ist dasjenige unserer vier
Lebensbilder, das mit der grossten Unsicherheit behaftet ist. Die Szene
basiert auf einem Ausgrabungsbefund aus Vitudurum (Oberwinterthur
ZH): Auf der Sohle einer Grube, die als aufgelassener Brunnenschacht
interpretiert wird, lagen Uberreste von fast vollstindig erhaltenen
Gefdssen und Nahrungsmitteln, ausserdem eine Statuette des Gottes
Priapos. Eine solche Verfiillung eines Brunnenschachts ist ungewdhn-
lich, und es ist wenig wahrscheinlich, dass das ganze Geschirr zufillig
oder versehentlich in den Brunnen gelangt ist. Der wissenschaftliche
Bearbeiter der Fundstelle interpretiert die Funde denn auch als Uber-
reste einer kultischen Mahlzeit, welche im Brunnenschacht versenkt
wurden, vielleicht zu Ehren einer Unterweltsgottheit oder im Moment,
als der Brunnen seine Funktion als Wasserspender verlor.!

e
st vis peltscato,
B oY ager

Im «Wohnraum» des fiir die Ausstellung nachempfundenen Hauses
opfert eine Frau einen Kuchen im Herdfeuer.

60

Das Bild zeigt, wie Menschen — Kinder und Erwachsene — die Speisen,
Getrianke und Gefidsse zum Brunnen tragen und in den Schacht werfen.
Wihrend die Gefdsse, die nachgewiesenen Speisen und die Ausgestal-
tung der Umgebung Resultate der wissenschaftlichen Bearbeitung
wiedergeben, ist die Szene unserer Phantasic entsprungen. Es gibt
nédmlich keine schriftlichen oder bildlichen Quellen, die uns erzéhlen,
wie genau die Objekte in den Schacht gelangten. Waren wirklich meh-
rere Personen beteiligt, oder opferte nur eine Person? Verhiillte der
Opfernde auch in unseren Regionen seinen Kopf mit einem Tuch, oder
wiirde vielleicht auch die Kapuze, welche sowieso Bestandteil der ein-
heimischen Tracht ist, diesen Zweck erfiillen? Und wurden die Speisen
und Getrinke tatsdchlich servierbereit in den Brunnen gekippt, oder
geschah das vielleicht alles ganz anders? Die Quellen geben uns
dariiber keine Auskunft.

! S. dazu den Beitrag im Begleitheft, welcher in Zusammenarbeit mit Markus Roth, dem
Bearbeiter der Fundstelle, entstand: Dorothea Hintermann und Debora Schmid, Merkur &
Co. Kult und Religion im romischen Haus. Zug 2010 (Schriften des Kantonalen Museums
fiir Urgeschichte(n) Zug 47). 36f.

Eine Romerin richtet den Hausschrein, der in einer Wandnische
untergebracht ist, fiirs Opfer her. Im Hintergrund sieht man bereits
die ndchste Szene, eine Familie beim Opfer am Lararium.

TUGIUM 26/2010



Abb. 7
Sonderausstellung «Merkur & Co.». Tonerne Gottinnen aus Hagendorn
(Gemeinde Cham).

Kult (s. dazu den Textkasten links). Das Gertst und die
Bild- und Textwinde der Ausstellung wurden vom Gestal-
tungsatelier entworfen und in Auftrag gegeben. Der Aufbau
der Ausstellung erfolgte durch das Museumsteam unter der
Leitung von Giacomo Pegurri und mit dem Einsatz von
nahezu allen Mitarbeitenden und Aushilfen (vgl. Abb. 6).

Rahmenprogramm

Das Thema «Religion im rémischen Haus» bot zahlreiche
Ankniipfungspunkte fiir Veranstaltungen im Rahmenpro-
gramm zur Sonderausstellung. An der Vernissage und am
darauf folgenden Sonntag war die Gruppe «Musica Roma-
na» zu Gast, welche die Klangwelt der Antike zum Leben
erweckte und die wichtige Rolle der Musik im Kult auf-

Lar pater, vabis
rem bene ut tule

Abb. 9
Sonderausstellung «Merkur & Co.». Die Ausstellungsrdume, hier eine

romische Schenke, sind mit rekonstruierten Holzmdébeln ausgestattet.

TUGIUM 26/2010

Abb. §

Gefdsse aus Ton und Glas und Statuette des Gottes Priapos aus einem
um die Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr: aufgelassenen Brunnenschacht
in Oberwinterthur ZH. Vermutlich zeugen sie von einem kultischen Mahl.

zeigte (Abb. 11); aus dieser Zusammenarbeit ging auch
der Artikel von Susanne Riihling zur Rolle der Musik im
antiken Kult in diesem Heft (S. 63—68) hervor. Im Februar
2010 entstanden im Rahmen von Ferienworkshops Gotter-
und andere Bilder als Mosaiken (Abb. 12). An mehreren
Aktionstagen stand die Herstellung von Gétterfiguren aus
verschiedenen Materialien im Zentrum, so am 21. Mérz
2010 der Nachguss des bronzenen Merkur von der Baar-
burg, am 11. April die Herstellung von Terrakotten aus Ton
und am 16. Mai die Bemalung dieser Terrakotten. An diesen
Nachmittagen konnten sich unsere Besucherinnen und
Besucher auch handwerklich betatigen, was sie mit Begeis-
terung taten (Abb. 13). Zum Abschluss der Ausstellung
wurde am 20. Juni 2010 sogar ein romisches Opferritual

Abb. 10

Der Holzschrank wurde von Johannes Weiss nach einem rémischen
Vorbild aus Herculaneum (Italien) geschreinert. Die Bronzefiguren und
das Geschirr stammen aus Vitudurum (Oberwinterthur ZH).

61



Abb. 11
«Gesdnge fiir die Gotter» am 31. Januar 2010. Das Ensemble « Musica
Romana» beim Konzert.

Abb. 12
«Bunte Bilder aus kleinen Steinen». Teilnehmende des Mosaikwork-

shops im Februar 2010 prdsentieren stolz ihre Werke.

Abb. 13

«Rémische Tonfigiirchen — selbst modellierty am 11. Mdrz 2010 im

Museum.

durchgefiihrt, bei dem auch die guten Wiinsche unserer
Besucherinnen und Besucher aus dem Wunschdepot in der
Ausstellung verbrannt wurden.

In speziellen Fithrungen konnten Schulklassen und
Erwachsenengruppen die romischen Hausgotter kennen-
lernen (Abb. 14) und ein Opfer am Hausaltar nachvollzie-
hen. Dabei kamen auch Repliken der ausgestellten Funde
zum Einsatz: Statuetten aus Bronze und Ton, Réucherkel-
che und weiteres Opfergerit.

Merkur geht auf Reisen

Merkur, der romische Gott der Reisenden, ist nach seinem
Aufenthalt in Zug weiter unterwegs. Bei Planungsbeginn
war nicht klar, ob tatsdchlich jemand Interesse zeigt, die
Wanderausstellung zu tibernehmen. Das Echo hat uns po-
sitiv iiberrascht. Momentan stehen vier oder fiinf weitere
Stationen fir «Merkur & Co.» in allen Sprachregionen
der Schweiz und vielleicht sogar im Ausland auf dem Pro-
gramm. Da das Musée Schwab in Biel relativ bald als zwei-
ter Ausstellungsort feststand (August 2010 bis Mérz 2011),
wurde die Ausstellung von Anfang an zweisprachig pro-
duziert, als dritte Sprache wird voraussichtlich Italienisch
dazukommen.

62

Abb. 14

Die Kulturgruppe der Pro Senectute aus Schwyz folgt gespannt den

Evkldrungen der Museumsfiihrerin

Fazit

Positiv hervorzuheben bei diesem Projekt ist vor allem die
gute Zusammenarbeit zwischen Forschung (Universitaten)
und Museum. Mit einem Ausstellungsprojekt dieser Gros-
senordnung — Wanderausstellung mit Begleitpublikation —
stosst das Museumsteam aber krifteméssig und finanziell
an Grenzen. Fiir eine nichste Wanderausstellung wiirde es
sich anbieten, von Anfang an eine Kooperation mit einem
oder mehreren weiteren Museen einzugehen, um Arbeits-
aufwand und Kosten besser aufteilen zu kdnnen.

Die Sonderausstellung «Merkur & Co.» trigt dazu bei,
den ausgezeichneten Ruf, den unser Haus in der schweize-
rischen Museumslandschaft und dariiber hinaus geniesst,
zu festigen. Und nicht zuletzt prisentiert sie den Kanton
Zug, welcher von aussen vor allem als Ort der Wirtschaft
und des Geldes wahrgenommen wird, einmal von einer
ganz anderen Seite — dem Gott des Handels und der Wirt-
schaft sei Dank!

Dorothea Hintermann

TUGIUM 26/2010



Gerausch und Musik im antiken Kult

Ein musikwissenschaftlicher Beitrag zur Sonderausstellung «Merkur & Co.»

Musik spielte in den verschiedenen antiken Religionen
und Kulten und damit auch bei den Griechen und Rémern
eine grosse Rolle.! Opferzeremonien und Kulthandlungen
waren ohne musikalische Untermalung bzw.eine geordnete
Gerduschkulisse undenkbar. So wurde der Vorstellung nach
ein akustisches Band zu den Géttern gekniipft.> Man rief
diese herbei und tibersandte horbare Huldigungen, Lob-
preisungen und Fiirbitten — manchmal auch Fliiche. Die
Musik galt den Gottern als dusserst wohlgefillig. Musik
wirkt verstirkend auf Sprache und Bewegung, sie unter-
stlitzt das mystische Szenario und verstirkt seine Wirkung
auf Beteiligte und Zuhorer. In einigen Kulten und Kultu-
ren soll sie trancedhnliche Zustinde hervorrufen oder die
Beteiligten zu Bewegung und Tanz animieren. Sie kann
beruhigend sein und Kulthandlungen auch herrschaftlich
oder tragisch erscheinen lassen. Bis heute singt man in der
Kirche, ruft zum Gebet und spielt vielerlei Instrumente bei
religiosen Anlidssen der unterschiedlichsten Kulturen und
Traditionen. Vielleicht ist diese Wirkung auf Handelnde
und Zuschauer auch mit dem heutigen Einsatz von Sound-

! Der vorliegende Beitrag entstand in Zusammenhang mit Auftritten des
Ensembles «Musica Romana» am 30. und 3 1. Januar 2010 im Museum
fiir Urgeschichte(n) in Zug. Die Verfasserin leitet dieses Ensemble, das
sich der Auftithrung antiker Musik verschrieben hat.

> Glinther Wille, Musica Romana. Amsterdam 1967, 36ff.

* Sextus Propertius, 4, 6, 7f.

+ S, hierzu auch Wille 1967 (wie Anm. 2), 27.

5 Wille 1967 (wie Anm. 2), 29.

© Wille 1967 (wie Anm. 2), 56f.

7 Gunter Fleischhauer, Musikgeschichte in Bildern [1/5: Etrurien und
Rom. Zweite Auflage Leipzig 1978, 61.

tracks bei religiosen oder traditionellen Feierlichkeiten und
bei Sportveranstaltungen zu vergleichen.

Den Stellenwert der Musik bei kultischen Handlungen
beschreibt auch das Zitat des antiken Schriftstellers Properz
aus dem 1. Jahrhundert v. Chr.:

Spargite me lymphis, carmenque recentibus aris, tibia Myg-
doniis libet eburna cadis.?

Begiesse mich mit geweihtem Wasser, und am neu errich-
teten Altar sollen Psalmen gesungen werden, begleitet vom
Elfenbeinaulos.

Properz schreibt an anderer Stelle von einer «Spende
der Téney, sprich: es war die Musik selbst die Gabe an die
Gotter.* Auch andere antike Autoren berichten, dass die
Doppeloboe, der aulos (s. unten), befiahigt war, ausgespro-
chene Fliiche durch sein Spiel wirksam zu machen.’
All dies weist direkt auf die kultische Bedeutung der Musik
als akustischer Vermittler zur Gotterwelt und zur Welt des
Ubernatiirlichen hin. Zahlreiche Bildquellen lassen vermu-
ten, dass die Anwesenheit eines Auleten (des Spicelers eines
aulos) bei Kulthandlungen obligatorisch war.® Es gibt kaum
eine Opferdarstellung ohne Musikanten. Dabei schien es
keinerlei Unterschied zwischen privaten und 6ffentlichen
Opfern gegeben zu haben.

Die Bedeutung der Musik im hiuslichen Kult zeigt ein
Wandgemilde aus Pompeji sehr eindriicklich: Auf dem
ca. 1,78 m breiten Gemilde ist eine Opferzeremonie im
familidaren Bereich, wahrscheinlich im Kontext der Tradi-
tion des Aussaat- oder Ernteopfers dargestellt (Abb. 1).
Neben dem Opfernden, den Opferdienern und den Haus-
gottern (lares) sieht man einen Musikanten mit einem

Abb. 1

Wandgemdilde aus Pompeji. Aussaat- oder Ernteopfer im familidren Bereich. Neben dem Opfernden, den Opferdienern und den Hausgdttern (laren)
sieht man links vom Altar einen Musikanten mit einem aulos (lateinisch tibia). (Neapel, Museo Nationale, Inv.-Nr. 89035)

TUGIUM 26/2010



aulos. Der Musiker hilt gleich lange Spielpfeifen in den
Hinden, beide Hande befinden sich in unterschiedlichen
Hohen auf den Spielpfeifen, weshalb man von einer zwei-
stimmigen Melodiefiihrung oder Bordunmusik ausgehen
kann. Zudem spielt der Musikant ein scabellum, eine Klap-
per am Fuss, die zur rhythmischen Begleitung dient. Es
bestand aus zwei Holzsohlen, die unterhalb der Ferse mit-
einander verbunden waren. Diese dienten zum Anschlagen
eines zwischen den Sohlen befestigten Kymbalonpaares.

Im antiken Rom gab es eigentliche Berufsmusiker. Die
Musiker, welche tibia (s. unten) spielten, hatten in Rom
ein collegium. Dieses ist in mindestens neun Inschriften
innerhalb des Stadtgebietes belegt.® Kollegien waren Ge-
meinschaften von Personen gleicher Berufsgruppen. Die
Mitglieder waren in der Regel gleichberechtigt. Musiker-
kollegien unterschieden sich interessanterweise nach den
jeweiligen Instrumentengattungen, nicht nach Spielorten
oder Ensembles. Dies galt auch fiir die Kollegien der
Sakralmusiker.

Auch die Tubaspieler (lateinisch tubicines, Einzahl tubi-
cen) waren in der Regel Berufsmusiker und versahen ihren
Dienst im Militdar oder im zivilen Bereich, etwa bei Gladia-
torenkdmpfen und Zirkusspielen, Triumphziigen, Opfer-
prozessionen, Kulthandlungen oder Begribnissen. Die
Kultmusiker unter ithnen (tubicines sacrorum populi ro-
mani) waren in der Kaiserzeit (1.—4. Jahrhundert n. Chr.)
staatlichen Priestern gleichgestellt und kamen dadurch in
den Genuss einiger Privilegien. [hre Instrumente wurden an
besonderen Feiertagen und zusitzlich in Zeiten eines Krie-
ges einer kultischen Reinigung unterzogen. Dieses Fest
bezeichnete man als tubilustrium.’

Im Kult verwendete Musikinstrumente

De tympano manducavi de cymbalo bibi et religionis se-
creta perdidici."’

Von der Rahmentrommel habe ich gegessen, von der Zimbel
getrunken und die religiosen Geheimnisse gelernt.

Im Altertum wurden im Kult verschiedene Musikinstru-
mente und Klanggerite benutzt. Neben den archidologi-
schen Funden gibt es auch schriftliche Quellen und Dar-
stellungen, die uns iiber die antiken Musikinstrumente
berichten. Trotzdem ist die Gleichsetzung von antiken und
mittelalterlichen Musikinstrumenten mit tiberlieferten alt-
griechischen und lateinischen Namen schwierig und bleibt
hdufig ungewiss.'!

Rasseln und Klappern

Bereits die Agypter kannten zur Zeit des Alten Reiches das
sistrum (lateinisch), eine Art Klapper oder Rassel, beste-
hend aus einem Griff und einem Biigel mit mehreren
durchgesteckten Stiben, welche beim Hin-und-her-Bewe-
gen Klang erzeugen (Abb.2). Oft bestanden Sistren aus

64

Abb. 2
Sistrum aus Bronze aus Lausanne-Vidy, dem romischen Lousonna.

Bronze,'? es sind aber auch Exemplare aus Keramik be-
kannt."* Sonderformen wie das sistrum mit mehreren
Zimbelpaaren, welche auf die Stibe gefidelt wurden, wur-
den beispielsweise in Krefeld-Gellep D gefunden, dieses
stammt aus dem 3. Jahrhundert n. Chr.'

Das Sistrum wurde rhythmisch bei Zeremonien zu Me-
lodien, Sprechgesang und Liedern im Takt geschwungen.'s
Die Hauptverwendung fand das Instrument beim Kult der
[sis, der Hathor und Aphrodite. Hathor galt unter anderem
als Gottin des Tanzes, der Feiern und der Liebe. Sie wurde
oft mit Isis gleichgesetzt. Der Isis-Kult breitete sich tiber
den gesamten Mittelmeerraum aus und war speziell im
romischen Reich dusserst populdr.

¢ Christophe Vendries, Antike Gesidnge und Spektakel. Archéologie in
Deutschland 19, 2002, Heft 4 (Schwerpunkt Musikarchéologie), 27.

o Wille 1967 (wie Anm. 2), 31.

!0 Firmic. Mat. 19,1.

11 Ellen Hickmann, Musica Instrumentalis. Studien zur Klassifikation
des Musikinstrumentariums im Mittelalter. Baden-Baden 1971 (Samm-
lung Musikwissenschaftlicher Abhandlungen 55).

12 Mythen, Mensen en Muziek. Begleitkatalog zur namensgleichen Aus-
stellung, Nijmegen 1999, 32.

13 Geschenke der Musen. Musik und Tanz im antiken Griechenland. Be-
gleitkatalog zur namensgleichen Ausstellung, Athen und Berlin 2003,
111.

14 Mythen, Mensen en Muziek 1999 (wie Anm. 12), 33.

15 Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 91.

TUGIUM 26/2010



Glocken

Im archdologischen Befund sind des ofteren Glocken und
Zimbeln vertreten. Dass sie sich hdufig erhalten haben, ist
natlirlich primér auf das Material — Eisen, Bronze und
Silber — zurtickzufiihren. Glockchen und Glocken fanden
sich beispielsweise in Moers D (Asciburgium), Kalkriese
D, Leverkusen D und Kaiseraugst AG (Augusta Raurica).
Die genannten Exemplare wurden von Hans Drescher ein-
gehend und mit Gberzeugenden Schlussfolgerungen unter-
sucht sowie nachgebildet.'® Bei der Mehrzahl der Klang-
gerite scheint es sich um «Kuhglocken» zu handeln, welche
zu akustischen Kennzeichnungen an Vich und Lasttieren
verwendet wurden (Abb. 3). Einzig fiir ein Glockchen aus
Leverkusen, sehr leise und hoch im Ton und damit als Vieh-
glocke ungeeignet, ist mit Sicherheit eine kultische Ver-
wendung anzunchmen. Es trigt die folgende Inschrift:

Deo Mercurio Mar[ius] Ulpenus Massi v{otum] sfolvit]
l[ibens] m[erito] .V

Dem Gott Merkur hat Marius Ulpenus Massi (sein) Geliib-
de gern (und) nach Gebiihr eingelost.

Weitere Exemplare von Glocken mit Inschrift stammen aus
Avenches VD (Aventicum)'® und aus Tarragona in Spa-
nien.'” Dabei handelt es sich um bauchige Glocken, die
aufgrund ihrer Inschrift als kultisch zu betrachten sind.
Eine néhere Untersuchung zum Klang anhand einer Rekon-
struktion ist der Autorin nicht bekannt. Leider lassen die
antiken Bezeichnungen fiir «klingelnde oder klirrende
Instrumente» wie lateinisch signum oder tintinnabulum
keine Riickschliisse darauf zu, wie die Instrumente im Kult
eingesetzt wurden.

Zimbeln

Kymbala (Zimbeln) waren neben dem tympanon (einer

Rahmentrommel) in Griechenland, Rom und dem Vorderen

Orient die Instrumente der orgiastischen Kulte wie derjeni-

gen des Dionysos (romisch Bacchus), der Kybele (Abb. 4),

des Attis, der Magna Mater, der Demeter und des Sabazius.

Sie waren vorwiegend bei bacchantischen Ritualen in Ge-

brauch, etwa dem exzessiven Tanz bis hin zur Trance. Wie

alteste Funde belegen, stammt das Kymbalon urspriinglich

aus dem Orient.”” In Griechenland fand das Instrument

einen frithen Eingang in die Klangkultur, wie Funde aus

der spdtminoischen Epoche [1C (um 1200 v. Chr.) belegen.”!

o Hans Drescher, Rekonstruktionen und Versuche zu frithen Zimbeln
und kleinen antiken Glocken. Saalburg Jahrbuch 49, 1998, 155-170.

7 Drescher 1998 (wie Anm. 16), 163.

Stefanie Martin-Kilcher, Eine Glocke mit Votivinschrift an Deus

Mercurius aus Aventicum. Bulletin de I’ Association Pro Aventico 42,

2000, 135-142.

Martin-Kilcher 2000 (wie Anm. 18), 139.

Drescher 1998 (wie Anm. 16), 156.

Geschenke der Musen 2003 (wie Anm. 13), 113.

22 Max Wegner, Musikgeschichte in Bildern [1/4: Griechenland. Dritte
Auflage Leipzig 1986, 61.

2 Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 97.

24 Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 180.

P

TUGIUM 26/2010

A4bb. 3
Eiserne Glocken aus romischer Zeit, in den 1940er Jahren in Hagendorn

(Gemeinde Cham) entdeckt. Vermutlich handelt es sich um Viehglocken.

Der kultische Zusammenhang bleibt wihrend des Helle-
nismus und der Kaiserzeit bestehen.

Fiir Zimbeln (altgriechisch kymbalon, lateinisch cym-
balum) gibt es zahlreiche Schrift- und Bildquellen, die ihre
Verwendung bei Kulthandlungen belegen. Das Klanggerit
bestand aus Metall, meist Bronze. Es wurde paarweise
aneinander geschlagen. Meistens waren Zimbeln durch ein
Band oder eine Kette verbunden.?> Dabet hielt der Musiker
oder Ténzer eine Scheibe in jeder Hand, dhnlich den mo-
dernen Becken in Orchestern.?? Der altgriechische Name
wurde hiufig mit «krachend zusammenstiirzen» tibersetzt.
Die moderne Form der Zimbeln, etwa beim «Orientali-
schen Tanz» in Gebrauch, klingt weniger scheppernd und
schrill als Nachbauten antiker Originale.

Eine Zimbel im Archdologischen Nationalmuseum in
Athen trigt eine Weihinschrift «Kamo weiht es der Kore».>*
Nach der Sage sucht die Gottin Demeter ihre Tochter Perse-
phone, auch Kore genannt, die von Gottervater Zeus ent-
fiihrt worden war, und schldgt dabei die Zimbeln. Nach
erfolgloser erster Suche widmet sie sich nur noch ihrem
Kummer tiber den Verlust der Tochter. Pflanzen und Ernte
verdorren, und Hungersnot droht (Winter). Nachdem sich
Mutter und Tochter schliesslich doch noch wiedergefunden
haben, lisst Demeter Fruchtbarkeit und Wachstum auf die
Erde zuriickkommen (Friihling). Die Sage erklirt den Jah-
reszeitenwechsel und begriindete die sogenannten Eleusi-
nischen Mysterien. Diese Mysterienfeiern galten als das
wichtigste Fruchtbarkeitsritual im antiken Griechenland
und spiter auch in Rom. Sie fanden in Eleusis, nahe Athen,
statt. Jeder Grieche durfte nur einmal im Leben daran teil-
nehmen — vielleicht hat das Madchen namens Kamo ihre
Zimbeln der Kore nach dem Besuch der Eleusinischen
Mysterien geweiht. Spiter waren die Mysterien bei den
Romern der Oberschicht sehr beliebt. Kaiser Augustus
wurde in die eleusinischen Mysterien eingeweiht, so auch
Claudius und Hadrian. Marc Aurel hat 176 n. Chr. an den
Mysterien teilgenommen.



Abb. 4

Priester der orientalischen Géttin Kybele mit seinen Attributen. Links

oben die Zimbeln, rechts oben ein tvmpanon (Rahmentrommel), darun-
ter ein phrygischer aulos (lateinisch tibia). (Rom, Palazzo dei Conser-
vatori, Anderson 40112, 83)

Der Aulos

Nota bonae secreta deae cum tibia lumbos incitat.?

Die Riten der guten Gottin sind kein Geheimnis, wenn die
Doppeloboe die Lenden beben Idisst.

Schon die Griechen nutzten den aulos (griechisch cvr6Q),
bei den Romern stieg er zum meistverwendeten Instrument
beim Kult auf. Im Lateinischen nannte man den au/os in der
Regel tibia. Im Zusammenhang mit dem romischen Kult
ist die genaue Bezeichnung tibia sacrificae. Der Singular
aulos bezeichnet dabei ein Paar dieser Blasinstrumente, das
gleichzeitig gespielt wurde (Abb. 5). Das lateinische Wort
tibia, welches auch Schienbein bedeutet, beschreibt ein
Material, welches oft bei dessen Herstellung zum Einsatz
kam: Knochen.?® Daneben wurden verschiedene Holzer
und Metalle genutzt.”” Die archéologischen Funde von etwa
siebzig erhaltenen Instrumenten oder -fragmenten sowie
Bildquellen weisen deutlich darauf hin, dass es sich beim
aulos nicht um Floten mit Labialmundstiicken handelte,
sondern um Rohrblattinstrumente dhnlich der Oboe, so-
zusagen um «Doppeloboen» oder «Doppelschalmeien».>
Der aulos wurde immer paarweise gespielt, die genaue
Spielweise in der Antike kennen wir nicht. Unterschied-
liche Spielmethoden von auloi konnten experimentell mit
Hilfe von Nachbauten neu entdeckt werden.

Die beiden Spielpfeifen eines au/os waren meist gleich
lang. Die Grifflécher konnten jeweils gleiche oder unter-
schiedliche Lagen haben. Die Spielpfeifen waren hiufig
zylindrisch gebohrt, es sind aber auch konische und um-
gekehrt konische Bohrungen belegt. Bei den sogenannten
phrygischen auloi war eine Spielpfeife durch ein trichter-

66

Abb. 5
Albin Paulus, Mitglied des Ensembles «Musica Romana», spielt die
Rekonstruktion eines aulos (Doppeloboe).

formiges Tierhorn verldngert. Dieses diente wahrscheinlich
zur Erhohung der Lautstirke der jeweiligen Spielpfeife.
Einen oftmals vermuteten «raueren» Klang? produzieren
Nachbauten und traditionelle dhnliche Instrumente hin-
gegen nicht. Dieser aulos-Typ wurde als Melodie-Instru-
ment hdufig im Rahmen der orgiastischen Kulte benutzt.*

Komplexe Dreh- und Klappenmechanismen, soge-
nannte hombyx, dienten zum Umstimmen. Sie ermodglichen
dem Musiker einen Wechsel der Tonart auf ein und dem-
selben Instrument. Historische Instrumente waren hdufig
in ihrer Tonart festgelegt. Chromatische Musikinstrumente
wie das Klavier sind vorwiegend modern.

Die Leier
Conducta veni ut fidibus cantarem seni dum rem divinam

faceret.’!

[ch wurde beauftragt, zu kommen und zur Leier zu singen,

(=

fiir einen alten Mann, wéhrend er opferte.

Die hyra kam seltener zum Einsatz.*? Sie bestand meist aus
einem mit Tierhaut bezogenen Schildkrdtenpanzer,’® wel-
cher als Klangkdrper fungierte. Zwei Holme und ein Joch

Tuv. 6, 314f.

26 Geschenke der Musen 2003 (wie Anm. 13), 170ff.

27 Geschenke der Musen 2003 (wie Anm. 13), 173f.

2% Friedrich Behn, Musikleben im Altertum und Frithen Mittelalter.
Stuttgart 1954, Taf. 58.

2 Vendries 2002 (wie Anm. 8), 27.

Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 77.

Plaut. Epid., 500-501.

Hor. Carm. 1, 36, sowie 3, 11.

¥ Ebenda die erwiéhnte testudo (lateinisch fiir Schildkrotenpanzer).

)

P

TUGIUM 26/2010



hielten die meist gleich langen Saiten, die an einem Saiten-
halter am Fuss des Korpus befestigt waren. Das Instrument
wurde sowohl im Sitzen* als auch im Stehen® gespielt.
Dabei wurde die /yra am Korper abgestiitzt und mit einem
Band am Unterarm gehalten. Das Instrument wurde beid-
hindig gespielt, meist mit einem Plektrum, dhnlich einer
Gitarre. Beim Spiel stoppte eine Hand die Saiten, die fiir
einen bestimmten Akkord nicht gebraucht wurden, wih-
rend die andere mit einem Plektrum die Saiten rhythmisch
schlug. Einige wenige Bildquellen zeigen auch das Zupfen
einzelner Saiten mit beiden Hénden, eine Spielart, die man
von Harfen kennt. Die Saiten konnten aus Darm, Schne,
Haaren oder Hanf bestehen. Verschiedene Spiclweisen
kann man heute noch in einigen traditionellen Musiken
Afrikas entdecken.

Die lvra wurde offensichtlich aus einer griechischen
Tradition heraus in einige Kulte libernommen. Abbildun-
gen aus der klassischen Epoche belegen ihr Alter (Abb. 6).%¢
Cicero rithmt ihre Verwendung im Kult als ein Zeichen
einer «Zeit der Bildung».7

Die kithara ist eine Variante der Leier. Sie unterscheidet
sich in Form und Bauart von der /yra. Die kithara war vor

** Behn 1954 (wie Anm. 28), Taf. 54, 123.

3 Behn 1954 (wie Anm. 28), Taf. 56, 126.
 Geschenke der Musen 2003 (wie Anm. 13), 229.

7 Cic. Tusc. 4, 2,4, sowie Wille 1967 (wie Anm. 2), 29.
3% Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 1 14f.

¥ Ov. Fast. 3, 849-850.

0 Marlies Klar, Musikinstrumente der Romerzeit in Bonn. Bonn 1971
(Bonner Jahrbiicher 71), 309.

Gilinter Fleischhauer, Bucina und Cornu. Wissenschaftliche Zeit-
schrift der Martin-Luther-Universitit Halle 1960, 502f.

2 Fleischhauer 1960 (wie Anm. 41), 93f.

4 Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 63.

41

&

TUGIUM 26/2010

Abb. 6 (links)

Rotfiguriges Vorratsgefiss (Pelike)
aus Athen. Apollon und Artemis
beim Trankopfer. Apollon hdlt mit
der linken Hand eine siebensaitige
Ivra. (Athen, Archdologisches
Nationalmuseum, Inv.-Nr. 16348)

Abb. 7 (rechts)

Die Verfasserin des vorliegenden
Beitrages mit einer siebensaitigen
kithara bei einem Konzert mit
dem Ensemble « Musica Romana».

allem das Instrument der lyrischen Dichtung und Symbol
des Gottes Apollo, wie zahlreiche Abbildungen?® und Texte
belegen. Im Kult hingegen tauchte sie bei den Rémern so
gut wie gar nicht auf.

Die Tuba

Summa dies e quinque tubas lustrare canoras admonet.”
Der héchste Tag der fiinf erinnert uns daran, die klingenden
Trompeten zu siilinen.

Die tuba ist ein gerades, fanfarenartiges Blechblas-
instrument mit leicht konischem Schalltrichter. Sie diirfte
recht lang gewesen sein. Man konnte sie deshalb in meh-
rere Teile zerlegen, vielleicht auch um sie zu stimmen. Das
Mundstiick war abnehmbar, was fiir alle romischen Blech-
blasinstrumente gegolten haben diirfte. Es gibt zahlreiche
archidologische Funde von einzelnen Mundstiicken.*

Im Militér spielte die fuba eine grosse Rolle als Signal-
geber. Wie Inschriften belegen, kam sie sowohl bei der
Infanterie als auch bei der Kavallerie zum Einsatz. Antike
Autoren berichten von Zeichen zum Alarm, Aufbruch,
Riickzug, Rast, Vormarsch, Halt, Aufriisten, Ordnen und
zum Angriff.*! Als wichtigstes Signal wird das classicum
genannt.* Dieses rief in der Frithzeit Roms zur Versamm-
lung. spdter wurde es zum Feldherrensignal und akus-
tischen Zeichen des Imperiums. Es ertonte sowohl zur
Erhebung einer Person in ein bestimmtes Amt als auch zu
einer Hinrichtung. Ob der Begrift classicum ein und diesel-
be Melodie betitelt hat, entzieht sich unserer Kenntnis.

Im Kult wurde die tuba oftensichtlich nur bei staatlichen
Opferzeremonien verwendet. Dargestellt wird das Instru-
ment ausschliesslich bei der sogenannten pompa, dem sak-
ralen Festumzug.** Beim ecigentlichen Opfer hingegen
scheint das Instrument geschwiegen zu haben. Die Vermu-

67



tung liegt daher nahe, dass die tuba durch ihre Signale und
Melodien das Opfer auf die staatliche und damit herrschaft-
liche Ebene erhob. Ihr Klang bei der pompa verkiindete den
Gottern wie den Sterblichen, dass das nun folgende Opfer
von der Obrigkeit ausgerichtet wurde und keine private
Angelegenheit war. Im Grunde genommen wird auch hier
die direkte Verbindung zum Militdr und damit zur Staats-
macht deutlich.

Gesang

Canite o pubes inclita phoebum.*

Singt, o beriihmte junge Mannschaft, dem Leuchtenden.
Priester iibernahmen die gottliche Fiirsprache, die Gebete
und Lobpreisungen der Gotter durch rhythmisches Spre-
chen und Gesang, manchmal auch als Chor, begleitet von
Instrumenten.*® Der antike Schriftsteller Lucian berichtet
im 2. Jahrhundert n. Chr. in seinem Buch de dea syria von
einem Priesterchor, der, begleitet von Auleten und Tromm-
lern, heilige und zeremonielle Lieder sang. Die Sdanger und
Instrumentalisten spielten vor dem Tempel und betraten
diesen nicht. Bei einigen Gelegenheiten wurden sakrale
Texte auch von Personen aufgefiihrt, welche kein Priester-
amt bekleideten. Dionysius von Halicarnassus berichtet
vom Verbund der Salier (lateinisch salii), welche die Kriegs-
gottheiten Mars und Quirinus mit ihren Kulthandlungen
ehrten.*® Diese gehdrten zusammen mit Jupiter zu den
wichtigsten Gottheiten der romischen Friithzeit. In Rom gab
es zwel Salierbiinde, die aus je zwolf Mitgliedern aus den
renommiertesten Familien stammten.*’

Lucian spricht auch von der Jugend der vornehmsten
romischen Familien, welche — in voller Ristung und be-
waffnet — zum Klang eines au/os sang und dabei Ténze auf-
fiithrte. Typisch dabei war das tripudium, der Dreischritt.
Uber diesen Tanzschritt wurde viel spekuliert,* letztend-
lich wird man aber kaum zu rundum befriedigenden Er-
kenntnissen kommen. Daher kann jede Art musikalischer
oder tdnzerischer Rekonstruktion nur eine Anndherung an
die antike Wirklichkeit darstellen. Obwohl die Auffiih-
rungen und Biinde der Salier zum Teil staatlich organisiert
waren, handelte es sich ebenfalls um eine private, zivile
Selbstdarstellung der Mittédnzer und deren Familien.

Dies scheint tblich gewesen zu sein, da ein weiteres
iiberliefertes Geschehen grosse Ahnlichkeiten aufweist.
Der bertthmte augusteische Dichter Horaz (658 v. Chr.)
verfasste als Auftragsarbeit ein Werk zu Ehren Dianas, der
Gottin der Jagd. Die Probenarbeiten mit einem jugend-
lichen Chor miissen sehr anregend gewesen sein, denn der
Dichter verfasste dariiber ein Gedicht, das er dem Chor
widmete.* Dieser bestand aus 27 Knaben und 27 Madchen
aus vornehmen Héusern.>® Gesang, Instrumentalspiel und
Tanz, also die Forderung musikalischer Fahigkeiten, ge-
horten zum normalen Erzichungsprogramm der rémischen

68

Oberschicht. Diese Fahigkeiten wurden dann im kultischen
Kontext von organisierten religiosen Gemeinschaften und
bei Festen, die meist 6ffentlich zugéinglich waren, genutzt.
Sicherlich spielte hier auch die private Reprisentation der

Familie in der Offentlichkeit eine grosse Rolle.
Sprechgesang, Lieder und Tanzmelodien der Antike
sind schriftlich tiberliefert. Zur Zeit sind ungefdhr 65 auf
Papyri,®' Steindenkmélern®? und sogar Keramik tberlie-
ferte Melodien bekannt. Es handelt sich sowohl um Instru-
mental- als auch um Gesangsstiicke. Einige der zugehori-
gen Liedtexte sind unterschiedlichen Gottheiten gewidmet
und besingen diese. Alle Gesénge sind auf Altgriechisch,
datieren aber zu grossen Teilen in die romische Kaiserzeit.
Mesomedes von Kreta, ein Dichter, Komponist und San-
ger (Kithardde), war sogar am Kaiserhof unter Hadrian
(76—138, Kaiser 117-138 n. Chr.) titig.>* Uberliefert sind
dreizehn bis fiinfzehn seiner Gedichte und Hymnen, davon
vier bis finf mit Musiknoten.>* In allen Féllen handelt es
sich um musikalisch anspruchsvolle Stiicke, die von den
ausfiihrenden Musikanten einiges an Ubung und Kdnnen
erforderten. Man darf davon ausgehen, dass die allermeis-
ten Texte und Melodien im Kult miindlich tradiert wurden.
Wahrscheinlich lernte man alles «Notige» zur Kultaus-
libung — gerade im privaten Bereich — durch Nachahmung.
Susanne Riihling

# Sen. Agam., 310.
+ Lucian, de dea syria, 50.
46 Fleischhauer 1978 (wie Anm. 7), 48f.

s Wille 1967 (wie Anm. 2), 45.

4 Hor. carm. 4, 6.

30 Giinther Wille, Schriften zur Geschichte der antiken Musik. Frankfurt

a. M. 1997 (Quellen und Studien zur Musikgeschichte von der Antike

bis in die Gegenwart 26), 186.

Mythen, Mensen en Muziek 1999 (wie Anm. 12), 5 sowie 8.

32 Behn 1954 (wie Anm. 28), Taf. 68, 159. — Wegner 1986 (wie Anm. 22),
118f.

53 Sylvia Fein, Die Bezichungen der Kaiser Trajan und Hadrian zu den
Litterati. Stuttgart 1994 (Beitrdge zur Altertumskunde 26), 115ft.

54 Fein 1994 (wie Anm. 53), 115. — Egert PGhlmann and Martin L. West,
Documents of ancient Greek music. Oxford 2001, 106.

2

TUGIUM 26/2010



	Kantonales Museum für Urgeschichte(n)

