Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes flr

Denkmalpflege und Archaologie, des Kantonalen Museums fur
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Sankt Oswald zwischen Himmel und Hoélle : zum Manuskript des
barocken Theaters "Spiel von St. Oswald"

Autor: Wieser, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sankt Oswald zwischen Himmel und Holle

Zum Manuskript des barocken Theaters «Spiel von St. Oswald»

Barbara Wieser

1860 entdeckte der in Zug téitige Pfarrhelfer und Historiker
Paul Anton Wickart in einer Zuger Privatbibliothek das
Theaterstiick «Spiel von St. Oswald» des barocken Dichters
Johannes Mahler. Er sandte das Manuskript ins Kloster
Einsiedeln, wo Pater Gall Morel eine Abschrift der letzten
beiden Akte aus dem Stiick anfertigte. Seither galt das

Burgherr 1970. — Auch wenn Burgherr nicht das ganze Oswaldspiel

analysieren konnte, bildet seine genau recherchierte Abhandlung zu

Mahlers Werken auch in Bezug auf das Oswaldspiel eine wichtige

Informationsquelle.

> Zur Geschichte des Manuskripts vgl. Burgherr 1970, 231, s. dazu auch
Pfarreiarchiv St. Michael Zug, A 7/193 (Burgherrs Notizen). — Michael
Roloff 1990, 7.

* Michael/Roloff 1990, 395. — Das Dokument befindet sich heute im

Staatsarchiv Zug (Signatur T Msc 382).

Michael/Roloff 1990. — Die Publikation konnte dank der Unterstiit-

zung von Pro Helvetia und der Stadt Zug realisiert werden.

IS

S bils 2

o o R

e Rrf

o »g{;m Dl
& £

b Slv:‘a i ""{;.‘ 5;:& ':‘{ tf Y L‘j,&v

iworber \Lf 3‘“; /“‘i'

,SM.W ey ]
.94," e’ Lwr&m\( )uy wne o 1 "/’
Uhan Sy ;&»«Y [ ;«, gt

€ Ing.r, A nf

g:,r:“s AN F 2R g
Yo’ ik “m"*k,i‘
'Y} Sarxien -
f»zh wu} -ﬁmi‘k v
1"
Mbé

(‘yl t‘-\t\ Sk
e,

{ liblon 3
0 \;}“ff M&mw ;Cm,‘n 2

ok Sr Vi qkr eyt

Vil
i ﬁ;} “;ff:/‘u\, W,

Wu st

Abb. 1

Manuskript als verschollen, so dass Willi Burgherr, als er in
den 1920er Jahren seine Dissertation tiber den Dramatiker
Johannes Mabhler schrieb, nur die Abschrift Morels zur
Verfiigung stand.! Erst Jahrzehnte spiter entdeckte der His-
toriker Eugen Gruber im Pfarrarchiv in Zug das verloren
geglaubte Theaterstiick wieder.> Der Vergleich mit anderen
Handschriften Mahlers sowie die zahlreichen Korrekturen
lassen darauf schliessen, dass die von Gruber entdeckte
Schrift das von Johannes Mahler verfasste Manuskript ist
(Abb. 1).* 1990 wurde das Werk von Wolfgang F. Michael
und Hans-Gert Roloff publiziert, so dass es nun auch fiir ein
breites Publikum zuginglich ist.* Abgesehen von seinem
literaturwissenschaftlichen Wert erweist sich das «Spiel
von St. Oswald» unter dem Aspekt der kulturellen und re-
ligionspolitischen Gegebenheiten seiner Zeit als dusserst
aussagekriftige Quelle.

Cm@w
«,‘qfvf Qw{l
Pt v*{h.\ 2 Sl
S i" 914{'1«,
S TR ‘”('*‘f‘ ‘4; e m-% ,u 3T xbron Dty -
Ge lagp. on ”;"Mmé o5 S -
f wirSt /; M""""’ i

4 w.:«‘ oGt e : .
Ah vn1 ,::: «4)'71 wmt:‘g"" “““‘Q * Ayt Se Q.

2l o sk
Sacks gl am
1< —vue W7 J_‘_’ n}r FWM” ’ff
R e nilf rmivmtn Cof
or ol g ;ﬁ« ‘w-r"f‘ ;
¥ wuyu" e 1‘*3';“1 ‘r‘
Sy rw Wy o=

e st

\y’tu\.u »w. b] f:,a., Mwudf
= o iy umf! S04 mg’;‘ﬂ.

e

¢ edn 4'7»« én.;‘)'
o \~<v Pran
VP p.éuf«) M‘{) Lekevan 941""
. Sy rel w,{nm w 3
“s wm e 2 J

Manuskript des «Spiels von St. Oswald» von Johannes Mahler, um 1628/29. Die Szene der Totung Oswalds ist mit einer Skizze illustriert, die zeigt,
wie Mahler sich das Geriist vorstellte, an dem die Kérperteile des hi. Oswald nach dessen Tétung aufgespiesst werden. (Staatsarchiv Zug)

TUGIUM 26/2010

177



Der Dichter Johannes Mahler

Wesentliche Anhaltspunkte zum Leben von Johannes Mah-
ler finden sich in den Ratsprotokollen der Stadt Zug.
Angeblich war Mahler seit 1618 Organist, spdter Inhaber
der Schwarzmurerpfriinde in Zug.® 1626 wurde ihm die
Aufsicht und im folgenden Jahr — ausdriicklich mangels
eines besseren Kandidaten — die Fithrung der Lateinschule
libertragen.” Bereits 1624 war Mahler gemiss einem Ein-
trag im Ratsprotokoll ein Verweis erteilt worden, weil er
zusammen mit einem Kapuziner namens Marti von der
Kanzel herab iliber die Zuger Behorde hergezogen war.®
1629 geriet Mahler mit dem Zuger Rat erneut in Konflikt,
worauf er von seinen Amtern freigestellt wurde.” Was ge-
nau vorgefallen war, kann anhand der Quellen nicht rekon-
struiert werden.'? Jedenfalls verliess Mahler darauthin die
Stadt Zug und zog ins aargauische Bremgarten, wo er eine
Stelle als Pfarrer annahm und im Jahr 1634 starb."!

Johannes Mabhler ist als Autor von drei Heiligenspielen
bekannt. Neben dem «Spiel von St. Oswald» wird ihm das
1620 aufgefiihrte «Spiel von St. Stanislaus» zugeschrie-
ben,'” und 1624 kam ein von ihm stammendes Bruder-
Klausen-Spiel in Zug zur Auffiihrung.* Im Gegensatz zum
Oswaldspiel sind die beiden letzteren Stiicke nicht im Ori-
ginal, sondern lediglich in Form von Kopien Uberliefert.
Das «Spiel von St. Oswald» ist das letzte von Mahlers Thea-
terstiicken, die genaue Entstehungszeit des Werks ist un-
klar. Sicher ist, dass Mahler das Oswaldspiel vor seinem
Weggang aus Zug im Herbst 1629 vollendet haben muss-
te."* Es gibt keinerlei Hinweise darauf, dass das Werk je
aufgefithrt wurde.'> Denkbar ist, dass Mahler das Oswald-
spiel kurz vor seinem Zerwiirfnis mit dem Zuger Rat fertig
geschrieben hatte, und dass das Stiick aufgrund der Pest-
seuche, die von Dezember 1628 bis zu Beginn des Jahres
1630 in Zug wiitete, und aufgrund der Abreise Mahlers gar
nicht zur Auffithrung gelangte.

Die Hinweise zum Leben Mabhlers lassen eine tempe-
ramentvolle Person erahnen, die Konfrontationen mit der
Obrigkeit nicht scheute. Ein dhnliches Bild vermittelt sein
Manuskript, wo mit teilweise ungestiimer Hand gestrichen
und korrigiert wurde.

Bedas Legende vom hl. Oswald
Die Legende vom hl. Oswald wurde erstmals zusammen-
fassend vom Monch Beda Venerabilis dargestellt, der um

* BUA Zug, hauptsichlich A 39.26. — Die Ratsprotokolle werden durch
Dr. Viktor Ruckstuhl mittels einer Regestdatei erschlossen.

© Albert Iten, Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft und
Wirksamkeit bis 1952. Stans 1952 (Beiheft zum Geschichtsfreund 2),
303, s.auch 51. - Sicher falsch ist Itens Angabe, Mahler habe 1620-29
die Schwarzmurerpfriinde bekleidet. Diese wurden ndamlich 1620
einem Jakob Wulfli verliechen, der sie 1624 noch innchatte (BiA Zug,
Ratsprotokolle vom 4.7.1620 und 7.9.1624). Mahler erscheint in den
Ratsprotokollen seit 1627 als Inhaber einer (nicht niher bezeichneten)
Pfrund (BiA Zug, Ratsprotokolle vom 1. und 16.5.1627, 16.1.1628
und 25.8.1629).

178

670 n. Chr. im angelsidchsischen Konigreich Northumbrien
geboren wurde. Die Angaben zur Geschichte Oswalds, der
aus derselben Region stammte, finden sich in Bedas monu-
mentalem Werk «Historia Ecclesiastica» von 731 n. Chr.,
das die Geschichte Englands von der Eroberung durch
Cisar bis zu Bedas Zeit umfasst.' Hier wird Oswald um
das Jahr 605 als Sohn des Konigs von Northumbrien gebo-
ren. Das Konigreich wird jedoch von den Briten erobert,
und Oswald und seine Briider flichen nach Schottland, wo
sic zum christlichen Glauben bekehrt werden. Als der
unrechtmissige Konig Northumbriens stirbt und der Thron
frei wird, kehren Oswalds dltester Bruder und sein Vetter
nach Northumbrien zuriick. Die beiden fallen jedoch vom
Christentum ab und werden wenig spiter von Cedwalla,
dem Konig der Briten, ermordet. Darauthin ruft das Volk
von Northumbrien Oswald zu Hilfe. Beda berichtet, wie
Oswald nach Northumbrien zuriickkehrt und ein holzernes
Kreuz errichtet, vor dem er niederkniet und Gott um Unter-
stiitzung bittet. Tatsdchlich gelingt thm mit einem kleinen
Heer der Sieg iiber die Briten. Unter Konig Oswald wird das
Herrschaftsgebiet auf ganz Nordengland ausgeweitet, und
mit Hilfe des schottischen Monchs Aidan wird das gesamte
Konigreich christianisiert. Die Bevolkerung von Northum-
brien erlebt unter Kénig Oswald gliickliche Jahre des Frie-
dens. Der Konig erweist sich als dusserst giitiger Herrscher
und ist als Wohltiter gegeniiber Kranken und Armen be-
kannt. Geméss den Angaben in der «Historia Ecclesiastica»
stirbt Oswald 642 im Kampf gegen Penda, dem Konig der
Mercier. Nach Oswalds Tod ereignen sich an dem Ort, wo
er vor seinem Sieg Uber Cedwalla das Kreuz aufgerichtet
hat, zahlreiche Wundertaten. Beda berichtet, wie durch
das Holz dieses Kreuzes und durch Erde von der Stelle, wo
Oswald starb, zahlreiche Kranke und vom Teufel besessene
Leute von thren Qualen erlost werden.

Im Epilog seines Oswaldspiels erwidhnt Johannes Mah-
ler die «Historia Ecclesiastica» von Beda Venerabilis expli-
zit als Vorlage fiir sein eigenes Theaterstlick.!” Mahler hielt
sich bei der Handlung ziemlich genau an Bedas Vorlage,
erweiterte die Geschichte jedoch und schmiickte sie in
freier Form dramatisch aus. Mahlers Theaterstiick spielt
sich auf drei Ebenen ab: Das Schicksal von Northumbrien
ereignet sich auf der irdischen Ebene; dartiber erhebt sich
die Ebene des Himmels, auf der sich Jesus, Gottvater und
eine Vielzahl von Engeln befinden; die Ebene der Holle

BUA Zug, Ratsprotokolle vom 1.8.1626 und 3.1.1627.

$ BUA Zug, Ratsprotokoll vom 6.7.1624.

Y BUA Zug, Ratsprotokolle vom 21. und 28.4., 25.8. sowie 22. und
29.9.1629.

10" Vgl. hierzu auch Oppikofer-Dedie 1993, 40.

' Burgherr 1970, 12-18. — Michael/Roloff 1990, 431-434.

12 Thomke/Oppikofer-Dedie 2003.

13 Oppikofer-Dedie 1993. — Zur Auffithrung des Stiicks s. BUA Zug,
Ratsprotokoll vom 31.8.1624.

!4 Michael/Roloff 1990, 395.

15 Burgherr 1970, 135.

TUGIUM 26/2010



schliesslich wird vom Hollenkonig Lucifer und seinen teuf-
lischen Gehilfen bevolkert. Wihrend Beda die Geschichte
Northumbriens in sehr sachlicher Weise als Folge histo-
rischer Ereignisse darstellt, ist bei Mahler das Konigreich
einem Kampf zwischen himmlischen und hollischen Kréf-
ten ausgeliefert. Die Geschehnisse auf der Erde sind immer
aufdas Einwirken von Christus und seinem Antipoden Lu-
cifer zurtickzufiihren, die die Erde von oben und von unten
her kontrollieren und so zum Austragungsort eines perma-
nenten Kriftemessens machen. Oswalds Tod beispiels-
weise wird in der Holle beschlossen. Dort sind die Teufel
erziirnt dariiber, mit welcher Giite Oswald regiert und mit
welchem Eifer er den christlichen Glauben in seinem Reich
verbreitet hat. Daher ruft Lucifer zu einem «hellschen Ge-
richt» auf, zu dem sich simtliche Teufel versammeln. Nach-
dem jeder Teufel einzeln seine Meinung dussern konnte,
fallt Lucifer schliesslich das Urteil: Konig Oswald soll
gekopft werden. Die Teufel konnen Penda, den Konig der
Mercier, flir ihre Sache gewinnen. Dieser bezwingt Oswald
im Kampf und lisst den toten Korper durch den Henker,
Meister Lipp, aufs Grausamste schinden.

Der Oswaldskult in Zug

Es ist kein Zufall, dass Mabhler als Stoff fiir sein Theater-
stiick die Lebensgeschichte des hl. Oswald gewiihlt hat. Die
Verehrung des hl. Oswald erlebte in Zug nach 1450 einen
Aufschwung, der massgeblich auf den Geistlichen Johan-
nes Eberhart zuriickzufiihren ist. Dieser kam 1435 als Sohn
einer begiiterten Zuger Familie zur Welt, zu deren Besitz
die Burg Zug gehorte.'® Zum Studium zog Eberhart nach
Deutschland, wo er an der Universitét in Erfurt 1461 den
Titel eines Magister Artium erhielt. Nach seiner Riickkehr
in die Innerschweiz iibernahm Eberhart 1465 die Pfarr-
pfriinde von Weggis, bevor er 1468 in Zug zum Frithmesser
und schliesslich zum Stadtpfarrer ernannt wurde. Die rei-
che Pfarrbibliothek, die Eberhart wihrend seiner Pfarrzeit
(1480-97) aufbaute," ldsst auf eine universell gebildete
Personlichkeit schliessen. Eberhart scheint als gldubiger
Gottesmann ebenso gewirkt zu haben wie als Kunstsach-
verstindiger und kluger Finanzmann: Bereits vor seinem
Antritt als Stadtpfarrer hatte er mit der Organisation des
Baus der Kirche St.Oswald begonnen. Der Grundstein
wurde 1478 auf einem Landstiick stidwestlich der Burg
gelegt, das zum Besitz von Eberharts Familie gehorte. Fur

b=

Spitzbart 1982, zum Leben Bedas besonders 18, zum Leben Oswalds
209-225 und 233-245.

17 Michael/Roloft 1990, 387.

Zum Leben von Johannes Eberhart s. Griinenfelder 1998, 6. — Ferrari
2003, 21-22.

S.dazu Ferrari 2003.

20 KDM ZG 2,127, Anm. 2, s.auch UB ZG 1, Nr. 1107. Dic Art der Stif-
tung ist nicht niher beschrieben.

Zum Oswaldskult und zum Leben Oswalds s. Burgherr 1970, 84, und
Griinenfelder 1998, 6-7.

=

TUGIUM 26/2010

Die Reliquien des hl. Oswald

Nach dem Tod Oswalds 641 liess Konig Penda dessen Korper zer-
hacken. Die einzelnen Kérperteile wurden an unterschiedliche Orte
Grossbritanniens gebracht. Durch Schenkungen und verwandtschaft-
liche Beziehungen gelangten im Spitmittelalter Reliquien von Os-
wald auch nach Frankreich, nach Deutschland und in die Schweiz, wo
das Galluskloster in St. Gallen, das Kloster Allerheiligen in Schaft-
hausen, das Zisterzienserkloster in Wettingen und das Fraumiinster-
kloster in Ziirich zu wichtigen Zentren des Oswaldskultes wurden.!
Am Beispiel der Oswaldreliquien kann exemplarisch aufgezeigt wer-
den, wie sich die Uberreste von Heiligen verbreiteten und welche Be-
deutung ihnen beigemessen wurde. So soll Oswalds Haupt vorerst im
Kloster Lindisfarne aufbewahrt worden sein, bevor es von dort nach
Durham gelangte. Gleichzeitig behauptete die Abtei Echternach, das
Oswaldhaupt bei sich zu haben. Wo sich der Kopf des Heiligen
tatsichlich befand, bleibt offen, zumal auch das Kloster Allerheiligen
in Schafthausen fiir sich in Anspruch nahm, im Besitz dieser Reliquie
zusein. 1502 schenkte das Kloster Allerheiligen einen Teil des angeb-
lichen Hauptes des Heiligen der Oswaldskirche in Zug, wo sich zu
dem Zeitpunkt bereits andere Oswaldreliquien befanden.? So hatte
Pfarrer Johannes Eberhart in Hinblick auf die neue Kirche den Boten
Frydrich Winter zum Kloster Peterbourough in England gesandt, wo
angeblich der unverweste Arm des hl. Oswald autbewahrt wurde. Der
Bote kam in den Anblick dieses Arms, nach Zug brachte er aber ein
mit den Blutresten Oswalds versehenes Stiick Tuch mit.* Vom Kloster
Wettingen kam 1482 ein Finger der linken Hand Oswalds und vom
Kloster Weingarten 1485 ein Stiick seines Arms nach Zug.* Dass die
Zuger ihre Oswaldreliquien durchaus auch weiter verschenkten, zeigt
ein Vermerk des Zuger Rats vom 4. August 1645. Gemiss der Notiz
soll der Priester Hans Jakob Stocker zusammen mit dem Stadt-
schreiber den «Sargansern» als Geschenk ein Stiick von Oswalds
Rippe liberbringen.*

! Eine wesentliche Rolle kommt diesbeziiglich der flandrischen Fiirstentochter Judith zu,
die mit dem bayerischen Herzog Welf IV. verheiratet war. Als ehemalige Gattin des
Grafen Tostig von Northumbrien schenkte sie dem Kloster Weingarten aus ihrer Erb-
schaft eine Oswaldreliquie. Vgl. Keller 1980, 28.

2 Zur Schenkung des Partikels des Oswaldhauptes vgl. Pfarrarchiv St. Michael Zug, A3/
183 (Brief vom Abt des Konvents Allerheiligen in Schaffhausen).

* Die Bestitigung der Schenkung findet sich in einer Abschrift im Pfarrarchiv St. Michael,

A3/182: hier befindet sich unter der Signatur A7/693 ausserdem ein Stiick Leinwand,

das als Hemd des hl. Oswald bezeichnet wird. Es mag sich um ebendiese Schenkung

handeln, wobei das heutige Behiltnis aus Metall und Glas jlinger sein diirfte. Vgl. auch

Henggeler 1951, 103.

Zur Schenkung aus Wettingen vgl. Henggeler 1951, 10, zur Schenkung aus Weingarten

ebenda 10, 83 und 155.

5 Zu den Oswaldreliquien s. Griinenfelder 1998, 6, und Keller 1980, 28, sowie BiA Zug,
Ratsprotokoll vom 4.8.1645.

die Finanzierung des Baus konnte Eberhart nicht nur Biir-
ger der Stadt Zug als Geldgeber gewinnen, sondern auch
namhafte auswirtige Adelige wie den Erzherzog Sigis-
mund von Osterreich oder den franzdsischen Konig Karl
VIII. Die Oswaldskirche, wo Eberharts Gebeine nach sei-
nem Tod 1497 beigesetzt wurden, sollte schliesslich zum
Zentrum des neu belebten Oswaldskultes werden. Dass in
Zug schon vor Eberharts Zeit ein Oswaldskult exisitiert ha-
ben musste, bezeugt cine 1433 getdtigte Stiftung zu Ehren
des Heiligen und die Tatsache, dass der hl. Oswald 1469 zu
den Altarpatronen der Pfarrkirche St. Michael gehorte.??
Die Uberfiihrung einer Oswaldreliquie vom Fraumiinster-
stift in Zirich in die Kirche von Unterdgeri im Jahr 1226
ldsst vermuten, dass die Oswaldverehrung im Raum Zug
sogar bis ins Hochmittelalter zurlickreicht.?!

179



In seinem Theaterstiick nimmt Johannes Mahler explizit
Bezug auf den Oswaldskult des 15. Jahrhunderts, indem er
die Figur des Pfarrers Eberhart in der letzten Szene sei-
nes Theaterstiicks auftreten ldsst. Um die Geschichte des
hl. Oswald mit der Stadt Zug zu verkniipfen, nahm Mahler
bewusst narrative und historische Unstimmigkeiten in
Kauf. In seinem Stiick verbreitet sich in Northumbrien nach
Oswalds Tod erneut die Ketzerei. Deshalb flicht Oswald
von dort und zieht nach Zug, weil sich diese Stadt so tapfer
gegen die drohende reformatorische Gefahr gehalten habe.
Nachdem Oswald von Christus die Erlaubnis erhalten hat,
als Schutzherr iiber die Stadt Zug walten zu durfen, tritt
Oswald vor den Pfarrer Eberhart, um diesem sein Vorhaben
zu verkiinden. Hocherfreut iiber Oswalds Botschaft, ver-
spricht Eberhart zu Ehren des Heiligen «ein tempell hie bey
der Sant Ann» errichten zu lassen.”” Damit ist die Kirche
St. Oswald gemeint, die ab 1478 an der Stelle errichtet
wurde, wo gemiiss der Uberlieferung frither eine Anna-
kapelle gestanden hatte.”

Die eben beschriebene Szene aus dem Oswaldspiel
wirkt insofern irritierend, als dass die Zeit hier vollstindig
aufgehoben ist. So kommt Oswald — wie erwihnt — nach
Zug, well sich die Stadt mit grosster Standhaftigkeit gegen
die Annahme des reformierten Glaubens gewehrt habe. Die
Reformation verbreitete sich in der Eidgenossenschaft
jedoch erst ab ungefdhr 1522, also fast dreissig Jahre nach
Pfarrer Eberharts Wirken. Unklar ist ausserdem, weshalb
Oswald nach seinem Tod noch immer in Northumbrien
weilt, und wie er vor die Tore der Stadt Zug bzw. vor Pfarrer
Eberhart treten kann, wo er sich nach christlicher Auffas-
sung seit seinem Tod doch im Himmel befinden sollte.

Theater nach der Reformation

Mabhlers Oswaldspiel muss vor dem Hintergrund der kir-
chenpolitischen Situation der Zeit betrachtet werden. 1517
verdffentlichte Martin Luther im deutschen Wittenberg
seine Thesen gegen das Ablasswesen, womit er offen die
damalige Kirche angriff und eine religiose Bewegung an-
stiess, die ganz Nordeuropa erfasste. Unter dem Druck der
Reformation sah sich die katholische Kirche gezwungen,
eigene Reformen durchzufiihren und so den katholischen
Glauben im Volk zu stiarken. Die Grundsitze dieser Erneue-
rung wurden auf dem Konzil von Trient festgelegt, wo
zwischen 1545 und 1563 die wichtigsten geistlichen
Wiirdentriger tber die Zukunft der katholischen Kirche
berieten.

In der Eidgenossenschaft wurde die Reformation durch
den am Ziircher Grossmiinster titigen Leutpriester Huld-
rych Zwingli ausgelost. Die durch ihn vertretenen evange-
lischen Lehrsitze verbreiteten sich sehr rasch in der gan-
zen Eidgenossenschaft, was dazu fithrte, dass sich immer
mehr Orte dem reformierten Glauben zuwandten. Erst der
Zweite Kappeler Landfriede von 1531 verhinderte eine
weitere Expansion der reformierten Lehre.

180

Angestossen durch pépstliche Gesandte sollten die auf
dem Konzil von Trient gefassten Beschliisse schliesslich
auch in der Eidgenossenschaft umgesetzt werden. Ein be-
sonderes Augenmerk galt dabei der Ausbildung von Geist-
lichen und der Forderung der Volksfrommigkeit. Um in
diesen Bereichen Verbesserungen zu erlangen, wurden in
den katholischen Orten der Eidgenossenschaft unterschied-
liche Orden angesiedelt. Zur wichtigsten Triebkraft der
katholischen Reformen wurde der Jesuitenorden. Die erste
Niederlassung der Jesuiten auf eidgendssischem Boden
wurde 1574 in Luzern gegriindet, wo kurz darauf auch
ein jesuitisches Gymnasium eréffnet wurde. In der Stadt
Zug liessen sich zwar keine Jesuiten nieder, als Folge der
tridentinischen Reformen wurde hier jedoch aufeine Initia-
tive aus der Birgerschaft hin im Jahr 1595 ein Kapuziner-
kloster errichtet.*

Die Reformation flihrte in der Eidgenossenschaft zu
cinem feindseligen Nebeneinander der beiden Konfessio-
nen, die thren Unmut vor allem durch verbale Attacken
gegen die jeweils andere Seite zum Ausdruck brachten. Das
Medium des Schauspiels eignete sich hierfiir sehr gut. In
den Jahrzehnten nach der Reformation entstanden sowohl
bei den Katholiken wie auch bei den Protestanten eine Rei-
he von Theaterstlicken, die in polemisierender Weise gegen
den konfessionellen Gegner herzogen. Beispielhaft hierfiir
ist das 1549 in Luzern aufgefiihrte «Antichrist- und Welt-
gerichtsspiel» von Zacharias Bletz, das den Antichrist als
Reformator zeigt.>> Wihrend Spiele wie dieses eindeutig
als Mittel antireformatorischer bzw. antikatholischer Pro-
paganda erscheinen, gibt es andere, die in erster Linie der
religitsen Belehrung dienten. In Form von Theaterstiicken
konnten Botschaften mit konfessionsspezifischem Inhalt
schr plastisch und entsprechend publikumswirksam ver-
mittelt werden.>

Es erstaunt nicht, dass das religiose Theater auf der
katholischen Seite besonders von den Jesuiten gefordert
wurde, die einen gezielt missionarischen Auftrag verfolg-
ten. Dabei waren es vor allem Heiligenspiele und Mirtyrer-
dramen, die in lateinischer Sprache durch die Schiiler der
Jesuitenschulen zur Auffiihrung gebracht wurden. Denn
wihrend die Reformierten die Anbetung von Heiligen
scharf kritisierten, forderte die katholische Kirche ganz
gezielt die Praktiken der Heiligenverchrung. In klarer Ab-
grenzung zum reformierten Glauben wiesen die Heiligen-
spicle daher auch eine religids-propagandistische Kompo-
nente auf.

*> Michael/Roloff 1990, 384.

2 Griinenfelder 1998, 9.

Zur Reformation im Allgemeinen und in der Eidgenossenschaft vgl.
den Artikel «Reformation» in der Online-Version des Historischen
Lexikons der Schweiz (HLS): http://www.hls-dhs-dss.ch.

* Rusterholz 2007, 32.

Einen Uberblick iiber die Tendenzen des Theaterschaffens in der Eid-
genossenschaft nach dem Ausbruch der Reformation bietet Ruster-
holz 2007, 31-37.

TUGIUM 26/2010



Theaterlandschaft Schweiz

In der Eidgenossenschaft hatte sich seit dem Mittelalter eine sehr
vielfdltige Theaterlandschaft entwickelt. Auf offentlichen Plitzen
wurden vor allem im Rahmen von Feiertagen geistliche Spiele aufge-
fithrt. Inhalt dieser Schauspiele waren die Oster- und Weihnachtsge-
schichte, das Leben von Heiligen oder Episoden aus dem Alten und
Neuen Testament. Daneben gab es die Fastnachtsspiele, die meist in
komischer Weise und oft mit einem derben und obszonen Einschlag
die Bevolkerung amiisierten. Beliebt waren ausserdem patriotische
Spiele, welche von der Geschichte der Eidgenossenschaft handelten.
Nach der Reformation wurde das Theater sowohl bei den Katholiken
wie auch bei den Protestanten zu einem beliebten Mittel zur Verbrei-
tung politischer und religioser Meinungen. Im Verlauf des 16. Jahr-
hunderts stiess das Schauspiel jedoch in einigen reformierten Stidten
mehrund mehr auf Ablehnung. 1570 kritisierten calvinistische Geist-
liche in Genf die Auffiihrung von Bibeldramen, und 1624 verfasste
Johann Jakob Breitinger in Ziirich eine Schrift, die das Theater in
Bezug auf die Moral als gefédhrlich proklamierte. Darauthin wur-
den in Ziirich bis ins 18. Jahrhundert keine Theater mehr aufgefiihrt.
In den katholischen Stiddten dagegen erfuhr das Theater durch die
Jesuiten einen Aufschwung. Die Schiiler der Jesuitenschulen brach-
ten jdhrlich Theaterstiicke zur Auffithrung, die allerdings in latei-
nischer Sprache verfasst waren und sich im Gegensatz zum deutsch
gesprochenen Volkstheater meist an ein kleines, gebildetes Publikum
richteten.

Es ist naheliegend, dass Johannes Mahler allein auf-
grund der geografischen Néhe wesentliche Impulse von
den Theaterauffithrungen der Jesuiten in Luzern erhielt.”’
Aus einem Sitzungsbericht des Luzerner Stadtschreibers
Renward Cysat geht hervor, dass beim Luzerner Osterspiel,
das seit 1453 und bis 1616 auf dem Weinmarkt in Luzern
wiederholt aufgefiihrt wurde, auch viele Auswirtige im
Publikum sassen.”® Man kann davon ausgehen, dass dies
auch bei anderen Theaterauffithrungen in Luzern der Fall
war, und dass sich unter den Gésten auch Bilirger aus der
Stadt Zug befanden. Im Oktober 1621 zeigten die Jesuiten
auf der Luzerner Marktbiihne die «Tragedi Von dem
heiligen Oswaldo Khonig in Engelland». Von der Auf-
fithrung ist ein Theaterprogramm erhalten, das einen kur-
zen Szenenbeschrieb sowie eine Zusammenfassung der
Lebensgeschichte des Heiligen enthdlt. Da die Jesuiten-
stlicke tiblicherweise in Latein gespielt wurden, bildeten

7 Burgherr 1970, 165. — Zu den Jesuitenspielen vgl. Greco-Kaufmann
2009, 559-579. — Oppikofer-Dedie 1993, 329-330.

% Eberle 1929, 58.

Vel. Eberle 1929, 73-74. Die Perioche befindet sich in der Baye-

rischen Staatsbiicherei in Miinchen (Signatur VD17 12:137864N). —

Vgl. auch Greco-Kaufmann 2009, 562-563.

Burgherr 1970, 88.

Burgherr 1970, 86—-88.

2 Michael/Roloff 1990, 303-316

3 Dupeux et al. 2000, 257. — Im Pfarrarchiv St. Michael in Zug
(Signatur A7/707 und A 7/78) befinden sich zwei Kuverts aus der Zeit
zwischen 1800 und 1950, die gemiss den Aufschriften Staub vom
Geburtsort des hl. Franziskus sowie vom Grab des hl. Benedikt Joseph
Labre enthalten. Dass diese Substanzen auch als Heilmittel gedacht
waren, ist denkbar.

%

TUGIUM 26/2010

solche an das Publikum verteilte Programme — sogenannte
Periochen — eine wichtige Verstandnishilfe flir die des
Lateins unkundigen Zuschauerinnen und Zuschauer. Auf-
fallend ist, dass die Perioche zum Luzerner Oswaldspiel
von 1621 die in Zug aufbewahrten Reliquien explizit er-
wihnt.?? Moglicherweise wollten die Jesuiten mit ihrem
Spiel ganz direkt die Blirger von Zug ansprechen, um den
Ort in Hinblick auf seine kritische Grenzlage zum refor-
mierten Ziirich in seiner Glaubenshaltung zu starken.*
Es ist naheliegend, dass Johannes Mahler vom Stiick der
Luzerner Jesuiten horte oder es sogar selber sah.’' Ob er
direkte Verbindungen zu den Luzerner Jesuiten pflegte,
bleibt offen. Jedenfalls scheint Mahler mit seinem Oswald-
spiel dieselben Absichten verfolgen zu wollen wie die
Jesuiten mit ithren Dramen: Das Volk sollte von der Macht
der Heiligen und der Kraft der Reliquien tiberzeugt werden.

Die Prisenz der Reliquien

Ein grosser Stellenwert kommt in Mahlers Oswaldspiel den
Wundertaten zu, die sich nach Oswalds Tod durch seine
Reliquien ereignen. Interessant sind dabei die verschie-
denen Arten, wie die Menschen von ihren Gebrechen und
Krankheiten erldst werden. Die Heilungen erfolgen durch
die Beriithrung des Holzkreuzes, das Oswald vor der
Schlacht gegen Cedwalla aufgerichtet hat; oder es werden
Holzspine dieses Kreuzes in Wasser eingelegt und das
Trinken dieses Wassers wirkt heilend. Dass der Begriff der
Reliquie sehr weit gefasst wird, zeigt eine Episode aus dem
zweiten Teil des Oswaldspiels. Einige Zeit nach Oswalds
Tod bringt seine Nichte Offrida einen Teil seiner Knochen
zur Aufbewahrung in das Kloster Beardanam, wo die
Gebeine in der Klosterkirche gewaschen werden. Das fiir
die Reinigung der Knochen benotigte Wasser wird in einer
Ecke der Kirche abgeschiittet — und fortan ist die Erde
an dieser Stelle wundertitig: Die als «Pulver» bezeichnete
Erde vermag, in Wasser aufgelost, vom Teufel besessene
Menschen zu erlgsen.??

Was uns heute seltsam anmutet, mag flir die Menschen
damals vertraut gewesen sein. Das Einnehmen heilsver-
sprechender Materien reicht lange vor Mahlers Zeit zuriick.
So ist bereits in karolingischen Quellen von Heiligen-
darstellungen die Rede, die im Glauben auf eine heilende
Wirkung mit der Nahrung zu sich genommen wurden. In
der Barockzeit wurden an Wallfahrtsmérkten sogenannte
Schluckbildchen abgegeben. Diese seriell auf Papierbogen
gedruckten Darstellungen von Heiligen und religiésen
Symbolen hatten eine rechteckige, quadratische oder runde
Form mit einer Kantenldnge von 5-20 mm. Im Krankheits-
fall konnten diese Bildchen ausgeschnitten und eingenom-
men werden. Die im Oswaldspiel beschricbene Szene
mit dem «Pulver» erinnert ausserdem an den Brauch von
Pilgern, von den besuchten Grabern Material abzuschaben
und dieses als «heiligen Staub» flir Notsituationen nach
Hause zu nehmen.* Ein dhnliches Phanomen sind die Ein-

181



Abb. 2

Kirche des ehemaligen Zisterzien-
serklosters Wettingen. Darstellung
der Prozession zur Jahrhundert-
Sfeier der Translation der Katakom-
benheiligen Marianus und Getu-
lius, 1752 (Ausschnitt). Im Rahmen
der Jubildumsprozession findet im
Hintergrund auch eine Theater-
auffithrung statt.

siedler «Schabmadonnen». Die seit dem 17. Jahrhundert im
dortigen Kloster hergestellten Madonnenfiguren mit einer
Hoéhe von 1-25 ¢m bestanden aus Ton, dem Staub der Gna-
denkapelle sowie Reliquienpartikel beigemischt wurden.
Das von der Oberfldche der Statuen abgeschabte Material
konnte der Nahrung beigegeben oder mit Wasser vermischt
werden und kam so einer Medizin gleich.*

Nachdem das Konzil von Trient die Wirksamkeit von
Reliquien bestitigt hatte, wuchs ihre Popularitit erneut
erheblich an. Es gehorte zum guten Ruf von Gemeinde-
kirchen und Klgstern, ihre bereits vorhandenen Reliquien-
bestiinde laufend mit Reliquien der gerade aktuellen Hei-
ligen anzureichern (s. zum Folgenden auch den Beitrag von
Mathilde Tobler im vorliegenden Heft, besonders S. 156f.).
Das grosste Ansehen erzeugte der Besitz von sogenannten
Katakombenheiligen, die als ganze Skelette in geistliche
Institutionen tiberfiihrt wurden. Ausldser fiir dieses Phidno-
men war eine 1578 entdeckte Katakombe an der Via Salaria
in Rom. Die darin liegenden Skelette wurden als Uberreste
christlicher Mirtyrer angesehen und schon bald in die
katholischen Lander Europas exportiert. 1624 gelangte auf
Gesuch des Luzerners Franz Segesser von Brunegg mit
dem hl. Eusebius erstmals ein solcher Katakombenheiliger
in die Eidgenossenschaft, und seit den 1670er Jahren
kam eine Anzahl Katakombenheiliger auch nach Zug. Im
Rahmen kostspieliger Translationsfeste wurden diese Kata-
kombenheiligen in aufwendigen Prozessionen zu ihren
Kirche getragen. Die Skelette, die in kostbare Gewinder
gekleidet wurden, waren nur an den jéhrlich wiederkehren-

182

den Mirtyrerfesten und den darauffolgenden Tagen fiir das
Kirchenvolk sichtbar.®® Stindig pridsent waren hingegen
die verglasten Reliquienschreine auf den Kirchenaltiren, in
denen die Knochen der Heiligen reich verziert den Gldubi-
gen prisentiert wurden. An besonderen Feiertagen wurden
diese Schreine auch bei Prozessionen mitgefiihrt.

Die Menschen des Barocks waren sich die Prisenz von

Reliquien also gewohnt. Mahlers Oswaldspiel kniipfte un-
mittelbar an diese Erfahrungswelt an, indem es den Schritt
vom Leben zum Sterben der heiligen Person bzw. den
Schritt vom lebendigen Korper des Heiligen zur Reliquie
visualisierte. Ganz ausgeprégt findet sich die Verbindung
von Wirken und Sterben des Heiligen bei den Translations-
spielen, die im spiten 17. und 18. Jahrhundert bei der Uber-
fithrung der Katakombenheiligen gezeigt wurden. In den
Theaterszenen, die als Teil der Prozession (Abb. 2) oder
parallel zu dieser aufgefithrt wurden, trat der Mirtyrer
selbst meist als zentrale Figur auf.’

Oswald im Geist der katholischen Reform

Johannes Mahler prisentiert in seinem Theater nicht nur die
wundersame Wirkung von Oswalds Reliquien. Er ldsst das
Publikum auch an der Heiligsprechung Oswalds teilneh-
men, die als Folge der Wundertaten in einem feierlichen Akt
durch den Papst in Rom vollzogen wird.’” Diese Szene ist

* Dupeux et al. 2000, 257.

** Vgl. Achermann 1979.

% Achermann 1979, 184-229.

7 Michael/Roloff 1990, 359-366.

TUGIUM 26/2010



bemerkenswert, weil Oswald bereits heilig war, bevor es
die pépstliche Heiligsprechung gab. Bis ins Mittelalter
entwickelte sich die Verehrung herausragender Personen
als Heilige spontan und ohne kirchliche Autorisation. Erst
gegen Ende des 10. Jahrhunderts wurde die formliche Hei-
ligsprechung tblich, und 1234 legte Papst Gregor [X. in
einem Dekret fest, dass Heiligsprechungen allein durch
den Papst vollzogen werden diirften.’® Hingegen scheint
Oswald schon lange vor der offiziell eingefiihrten Kano-
nisation den Status eines Heiligen erlangt zu haben, zumal
Beda in seiner «Historia Ecclesiastica», die einige Jahr-
zehnte nach Oswalds Lebzeit entstanden ist, bereits von
dessen Heiligkeit berichtet.’” Ob Mahler sich der histo-
rischen Unstimmigkeit bewusst war oder nicht, bleibt offen.
Jedenfalls bot die Szene die Moglichkeit, die Heiligspre-
chung als bedeutsame Handlung zu présentieren und dem
Publikum das pédpstliche Rom als Sitz der katholischen
Kirche vor Augen zu fiihren.

In seinem Oswaldspiel tritt Mahler deutlich als Verfech-
ter der tridentinischen Kirchenreformen auf, nicht nur
indem er die Heiligenverehrung propagiert, sondern auch
indem er ganz allgemein an die Frommigkeit des Volkes
appelliert. Das Oswaldspiel erscheint als moralisches Lehr-
stiick, das dem Publikum eine gottesfiirchtige Lebensweise
nahelegt. Dabei setzt Mahler immer wieder das Motiv von
Stinde und Strafe ein. Beispielhaft ist die Szene, welche
die Riickkehr von Oswalds Bruder Eanfrid von Schottland
nach Northumbrien schildert. Eanfrid mochte dort den
Thron besteigen, der seinem Vater Jahre zuvor gewalttdtig
entrissen worden war. Mahler zeigt, wie Eanfrid auf dem
Weg nach Northumbrien von zwei Teufeln zum Irrglauben
verfithrt wird. Kurz, nachdem Eanfrid Konig geworden ist,
greift Konig Cedwalla Northumbrien an und ldsst Eanfrid
aufs Schrecklichste foltern und dann téten. Flir Oswald ist
dieser Mord eindeutig eine Folge der Abkehr vom rechten
Glauben. Johannes Mahler schont hier das Publikum nicht
und beschreibt mit dusserster Akribie, wie der Folterknecht
Meister Lipp Eanfrid den Kopf spaltet und ithm diverse
Korperteile abtrennt.*® Insgesamt drei Richtszenen finden
sich im Oswaldspiel. Neben der Hinrichtung Eanfrids und
jener Oswalds ldsst Mahler auch Konig Penda hinrichten,
der den Tod von Oswalds Vater Edelfrid sowie den Tod von
Oswald auf dem Gewissen hat.*' Alle drei Hinrichtungs-
szenen erschrecken durch die Detailtreue, mit der Folter,
Totung und die Schandung der Korper gezeigt werden. Fiir
die Menschen des 17. Jahrhunderts waren solche Szenen
sicherlich beeindruckend. Allerdings muss man sich vor

% Vgl. auch Michael/Roloff 1990, 444.

39 Spitzbart 1982, 243.

4 Michael/Roloff 1990, 83-93.

# Michael/Roloff 1990, 222-231.

# Zu den offentlichen Hinrichtungen und deren Bezug zu Theaterauf-
fithrungen vgl. Greco-Kaufmann 2009, 523-542.

+ Michael/Roloff 1990, 338-351.

TUGIUM 26/2010

Augen halten, dass Strafprozesse in dieser Zeit als Mittel
der Abschreckung offentlich gefiihrt wurden, und dass die
Teilnahme an einer Hinrichtung fiir die Leute nichts Frem-
des war. Der Strafvollzug bildete ein Spektakel, dem die
ganze Bevolkerung beiwohnen konnte.*> Wahrend Oswalds
Hinrichtung klar als Opfertod zu verstehen ist, wollte
Mahler mit den beiden anderen Hinrichtungsszenen wohl
dasselbe bezwecken wie die Obrigkeiten mit ihren Schau-
prozessen: Die echten wie die gespielten Hinrichtungen
sollten die Zuschauenden davon abhalten, eigene Straftaten
—darunter fallen auch moralische Verbrechen — zu vertiben.

Eine ganz andere Art der Strafe prasentiert Mahler im
vierten Akt des zweiten Teils, wo ein junger Gelehrter sein
soeben erlangtes Doktorat feiern mochte. Unter dem Ein-
fluss der Teufel artet die Feier aus. Es wird zu viel getrunken
und zu viel gegessen, geldstert und geflucht. Als Christus
im Himmel sieht, dass sich bei der Jugend Unzucht und
Vollerei breitmacht, sendet er als Strafe eine Pestseuche auf
die Erde. Auch der Student, der vom rechten Weg abgekom-
men ist, erkrankt an der Pest. Als er sich seiner Stinde be-
wusst wird und eine bessere Lebensfithrung verspricht,
wird er jedoch geheilt.#

Mabhler prisentiert hier die seit dem Mittelalter vorherr-
schende Vorstellung, dass die Pest eine Strafe fiir mensch-
liches Fehlverhalten sei. Das Phdnomen der Pest war den
Biirgern von Zug wohl bekannt. Im September 1628 wurde
der Ort von einer grossen Pestwelle ergriffen, der sehr viele
Biirger zum Opfer fielen. Uber ein Jahr lang wiitete die
Seuche in Zug, bevor sie im Januar 1630 zum Erliegen kam.
Wir wissen nicht, ob die Seuche bereits ausgebrochen war,
als Johannes Mahler sein Oswaldspiel schrieb. Ohne Zwei-
fel wussten aber die Leute dieser Zeit, was eine Pestseuche
bedeutete, mit welchen Qualen und menschlichen Verlus-
ten sie verbunden war. Die Szene in Mahlers Oswaldspiel
sollte also ganz bewusst die Angst des Publikums schii-
ren und die Leute so vor einem lasterhaften Verhalten ab-
schrecken. Als Sinnbild der Pest ldsst Mahler in dieser
Szene den Tod hochstpersonlich auftreten und auf einem
Brunnen tanzen.

Einen scharf antiprotestantischen Ton schligt Mahler
schliesslich im letzten Akt des Oswaldspiels an, wo er
wiederum die historische Richtigkeit ausser Acht ldsst. Als
namlich Lucifer von der Heiligsprechung Oswalds erfahrt,
wird er rasend, und als Rache schickt er die Teufelin Secta
auf die Erde, die eine Personifizierung des reformierten
Glaubens darstellt. Diese Secta gelangt zuerst nach Eng-
land, wo sie Oswald vertreibt und seinen Thron besteigt.
Danach begibt sie sich vor die Tore der Stadt Zug, die sie fiir
den reformierten Glauben zu gewinnen versucht. Mit rheto-
rischem Geschick vetritt Secta die von Zwingli verbreiteten
Lehrsitze, dass allein das Studium der heiligen Schrift und
der Glaube zum Seelenheil fithrten. Sie zicht iiber den Papst
her, ebenso iiber die von den Reformierten verworfenen
Praktiken des Fastens und der Beichte. Die Stadt Zug zeigt

183



Abb. 3

Johann Kaspar Weissenbach,
«Evdgnopsisches Contrafeth Auff-
unnd Abnemmender Jungfrawen
Helvetiae», Ausgabe von 1673.
Darstellung der Biihne. (Stadt-
und Kantonsbibliothek Zug)

sich fiir Sectas Worte allerdings gar nicht empfinglich. Sie
tbernimmt gegentiber Secta die Rolle der katholischen
Kirche. Von der Vorstellung, dass der Glaube tiberall. also
auch ausserhalb der kirchlichen Institutionen praktiziert
werden konne, hilt sie gar nichts (s. dazu den Textkasten
unten).

Secta

Das wort dess herren macht etich rein
Der dauf undt glaub das hilft allein.
Ich bin ein susser brediger,

Nur komendt fil aufhorer her.

Mein joch ist milt, mein burdt ist leich,
Ich brauch kein fasten oder beicht.
Wie dku ins mausloch nimt denn schleich,
So furt mein lehr ins himellreich.

Gott hatt gnug ton, was wilt du mer,
Folg mir undt blog dich nitt so seer!
Will weitt faren inn die welt,

Denn ich demm Bapst hab krieg angstelt,
Er mus drauf goon, wanns miiglich ist,
Will brauchen aller tetiflen list.

[..]

Der glaubt und dauft ist, selig wirt,
Das librig als denn mentsch verwirt.
Dorumen nendt die worheitt an,

Als dann wendt ihr den himell han!
Das weist gar wol das Engellandt
Undt andre, die sich geben handt

Inn die wor reformation,

Dammitt man wirdt inn himmell koon.
O Zug, nimm an mitt dankbarkeitt,
Die dir wendt gen die selikeitt,

Dann Christi joch ist suss undt milt,
Bey damm kein tyranny nitt gilt.

(Michael/Roloff 1990, 377-379)

184

Theaterspektakel in Zug

Im 17.und 18. Jahrhundert herrschte in der Stadt Zug ein
lebhaftes Theatertreiben. Die Angaben zu diesem Thema in
den Protokollen des Zuger Stadtrats lassen vermuten, dass
vor allem an Feiertagen Theaterstiicke aufgefiihrt wurden,
etwa am Neujahrstag,* an Ostern® oder am Fest Kreuzer-
hohung (14. September).** Daneben finden sich Hinweise
auf Spielleute, die zur Unterhaltung auf Kirchweihen,*’
Landsgemeinden*® oder Fastnachten*’ auftraten. Fiir die
Einstudierung und Auffithrung von Theaterstiicken musste
beim Rat eine Bewilligung eingeholt werden. Der Rat be-
teiligte sich finanziell, meist indem er die Kosten fiir die
Biihne — das sogenannte «theatrum» — libernahm.’® Die
Schauspiele fanden im Freien auf einer 6ffentlichen Biihne
statt, die vermutlich auf dem Kolinplatz aufgestellt wur-
de.’! Als Organisatoren der in Zug aufgefithrten Theater-
stlicke erscheinen Biirger und Geistliche der Stadt sowie die
Leiter der Lateinschule.’> Auskunft iiber die Schauspieler
gibt Mahlers «Spiel von St. Stanislaus», das 1620 in Zug
zur Auffithrung gelangte. Dem Theaterstiick ist ndmlich
eine Liste angefiigt, die alle beteiligten Schauspicler mit
Namen und Berufsstand zeigt. Darauf finden sich Vertreter
der wichtigsten Geschlechter der Stadt Zug. So spielte der
Arzt Paul Wickart den Part des Stanislaus, wahrend Stadt-
schreiber Jakob Knopflin die Rolle des Konig Boleslaus
tibernahm und der Maler Oswald Frickart die Konigin

+# BiA Zug, Ratsprotokoll vom 23.12.1661.

+ BUA Zug, Ratsprotokoll vom 29.1.1678.

0 BUA Zug, Ratsprotokoll vom 13.8.1678.

47 Etwa BUiA Zug. Ratsprotokoll vom 20.8.1701.

¥ BUA Zug, Ratsprotokoll vom 22.4.1689.

+ BUA Zug, Ratsprotokolle vom 1.1.-31.12.1538 und 17.2.1635.

0 BUA Zug, Ratsprotokoll vom 3.7.1655 und weitere.

3 BUA Zug, Ratsprotokoll vom 21.7.1736.

2 BUA Zug, Ratsprotokolle vom 3.7.1655.9.9.1730 und 31.1.1750.

TUGIUM 26/2010



spielte.”® Das Schauspielerverzeichnis des Stanislausspiels
kann als reprisentativ angesehen werden, zumal ein halbes
Jahrhundert spiter im Rollenverzeichnis zu Weissenbachs
«Contrafeth» (s. unten) Mitglieder der gleichen Geschlech-
ter wieder auftreten.™ Dass sich unter den Schauspielenden
keine Frauen befanden und auch weibliche Rollen ganz
selbstverstindlich von Mannern gespielt wurden, bildete in
dieser Zeit die Regel. Die vereinzelten Zeugnisse aus dem
stiddeutschen und eidgendssischen Raum, die von weiblich
besetzten Frauenrollen berichten, sind als Ausnahme an-
zusehen.»

Johannes Mahler war ohne Zweifel einer der wich-
tigsten barocken Theaterautoren in Zug. Vor ihm wirkte hier
Johann Wilhelm Stapfer, dessen Schauspiel «Trageedia von
Erfindung des Heiligen FronCreiitzes» 1598 aufgefiihrt
wurde. Als wichtigster Vertreter der Zuger Barockdichtung
gilt Johann Kaspar Weissenbach (1633-78). Sein bedeu-
tendstes Schauspiel, das «Eydgnofsische Contrafeth Auft-
unnd Abnemmender Jungfrawen Helvetize», handelt von
der Entstehung und vom drohenden Niedergang der Eidge-
nossenschaft und wurde am 14. und 15. September 1672 in
Zug gezeigt. Die zweitdgige Auffithrung muss ein riesiges
Spektakel gewesen sein, bei dem 85 Schauspieler, Instru-
mentalisten und ein Chor mitwirkten. Gespielt wurde auf
dem Kolinplatz, wo eine dreiteilige Biihne aufgestellt wur-

** Thomke/Oppikofer-Dedie 2003, 7-9.

* Vgl. auch die Schauspielerliste zum «Contrafeth» von Weissenbach
bei Bruggisser 1965, 20.

5% Thoran 1990, 113-119.

0 Zu Weissenbach vgl. Bruggisser 1965, 20-34, s. auch BUA Zug,
Ratsprotokolle vom 3.9.1672, 14.1.1673 und 22.4.1673 sowie vom
21.1.1702.

7 Zur Biithnenform des Oswaldspiels vgl. Michael/Roloff 1990, 438
443.

*% Michael/Roloff 1990, 389.

TUGIUM 26/2010

Abb. 4

Johann Kaspar Weissenbach,
«Eydgnofsisches Contrafeth Auff-
unnd Abnemmender Jungfrawen
Helvetiae». Modell der Biihne,
erstellt 1942 nach der Abbildung
in der gedruckten Edition des
Theaterstiicks (vgl. Abb. 3).
(Schweizerische Theatersamm-
lung Bern)

de (Abb.3 und 4). Ein Jahr nach der Auffiihrung wurde
Weissenbachs «Contrafeth» erstmals gedruckt. 1701 und
1702 erschien es in Zug und Luzern in zwei weiteren Aufla-
gen, was fiir die grosse Popularitit des Stiicks spricht.>

Johannes Mabhler hatte fiir sein Oswaldspiel vermutlich
die Form der Simultanbiihne vorgesehen, die in dieser Zeit
verbreitet war. Diese verband er mit der Form der Sukzes-
sionsbiihne, bei der die Schauspielenden auf- und abtreten.
Die Simultanbiihne weist ein Nebeneinander unterschied-
licher Schauplitze auf, die gleichzeitig bespielt werden.>’
Ein gut dokumentiertes Beispiel bildet die Biihne des
Luzerner Osterspiels. Anhand des 1583 durch den Luzerner
Stadtschreiber Renward Cysat erstellten Bithnenplans kdn-
nen die auf dem Weinmarkt errichteten Kulissen ziemlich
genau rekonstruiert werden (Abb. 5).

Es ist anzunehmen, dass das Oswaldspiel, falls es denn
zur Auffiihrung gekommen ist, ein dhnliches Spektakel war
wie die Inszenierung des «Contrafeth» fiinfzig Jahre spater.
Das Oswaldspiel zihlt tiber 150 unterschiedliche Rollen>*
und ist vom Umfang her doppelt so gross wie das Spiel von
St. Stanislaus, das 1620 in Zug aufgefiihrt wurde. Wihrend
dieses gut an einem Spieltag gespielt werden konnte, nahm
das Oswaldspiel zwei Spieltage in Anspruch, an denen je
funf Akte aufgefithrt werden sollten. Versucht man anhand
der Anzahl Verse auf die gesamte Spielzeit zu schliessen,
kommt man auf tiber siecben Stunden pro Tag, also insge-
samt tiber vierzehn Stunden.

Johannes Mahler wird von den heutigen Literaturwis-
senschaftlern aufgrund seines Stils sehr hoch eingeschitzt.
Seine Werke konnen nicht einem einzigen Spieltypus zuge-
ordnet werden. Vielmehr verband Mahler unterschiedliche
Spielformen der Zeit und entwickelte so eine ganz eigen-
standige Theaterform. Zum einen steht sein Stiick in der
Tradition der mittelalterlichen geistlichen Spiele. Gleich-

185



zeitig ist darin der Einfluss des Jesuitentheaters sptirbar.
Wihrend die Jesuitenspiele jedoch in lateinischer Sprache
aufgefiihrt wurden, verfasste Mahler seine Werke in der
Volkssprache mit einem zum Teil stark mundartlichen Ein-
schlag. Ausserdem tauchen in Mahlers Stiicken immer

Literatur

Hansjakob Achermann, Die Katakombenheiligen und ihre Translationen
in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz. Stans 1979 (Beitri-
ge zur Geschichte Nidwaldens, Heft 38).

Hugo Bruggisser, Das eidgendssische Welttheater. Ein Theaterereignis
im alten Zug. Johann Kaspar Weissenbachs «Eydgendssisches Contra-
feth». ZNbl. 1965, 20-34.

Willi Burgherr, Johannes Mahler, ein schweizerischer Dramatiker der
Gegenreformation. Zweite Auflage Nendeln 1970.

Cécile Dupeux, Peter Jetzler und Jean Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahn-
sinn oder Gottes Wille? Katalog zur Ausstellung im Bernischen Histo-
rischen Museum und im Musée de 1’Ocuvre Notre-Dame, Strassburg.
Bern, Ziirich und Strassburg 2000.

Oskar Eberle, Theatergeschichte der innern Schweiz. Das Theater in
Luzern, Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug im Mittelalter und zur Zeit
des Barock 1200-1800. Kénigsberg 1929.

Michele Ferrari, Die Pfarrbibliothek in Zug um 1500. In: Michele Fer-
rari (Hg.), Vil guote Buecher zuo Sant Oswald. Die Pfarrbibliothek in
Zug im 15. und 16. Jahrhundert. Ziirich 2003, 21-38.

Heidy Greco-Kaufmann, Zuo der Ecre Gottes, viferbuwung dess ment-
schen vnd der Statt Lucern lob. Theater und szenische Vorgiinge in der
Stadt Luzern im Spétmittelalter und in der Frithen Neuzeit. Ziirich 2009.

Josef Griinenfelder, Kirche St. Oswald in Zug. Bern 1998 (Schweize-
rische Kunstfiihrer GSK).

186

wieder Sequenzen auf, die Bezug nehmen auf die Possen
der Fastnachtsspiele. Diese Szenen haben nichts mit der
eigentlichen Handlung zu tun und dienten vermutlich
einzig der Auflockerung und Belustigung des Publikums
withrend des wohl recht anstrengenden Theatermarathons.

P. Rudolf Henggeler (Hg.), Baurodel und Jahrzeitbuch der St.-Oswalds-
Kirche in Zug. Basel 1951 (QSG Neue Folge, 2. Abteilung, Band 4).
Rolf Keller, St. Oswalds-Darstellungen. In: 500 Jahre Kirche St. Oswald
Zug, Ausstellung im Kunsthaus Zug. 29. Juni bis 24. August 1980. Zug
1980, 28-29.

Wolfgang F. Michael und Hans-Gert Roloff (Hg.). Johannes Mahler,
Spiel von St. Oswald. Bern 1990.

Christiane Oppikofer-Dedie (Hg.), Johannes Mahlers Bruder-Klausen-
Spiel (um 1624). Aarau, Frankfurt am Main und Salzburg 1993.

Peter Rusterholz (Hg.), Schweizer Literaturgeschichte. Stuttgart 2007.
Beda der Ehrwiirdige, Kirchengeschichte des englischen Volkes. Uber-
setzt von Glinter Spitzbart, Band 1-2, Darmstadt 1982. [Spitzbart 1982]
Hellmut Thomke und Christiane Oppikofer-Dedie (Hg.), Johannes Mah-
ler, Spiel von St. Stanislaus. Bern, Stuttgart und Wien 2003.

Barbara Thoran, Frauenrolle und Rolle der Frauen in der Geschichte
der deutschsprachigen Passionsspiele. In: Michael Henker, Eberhard
Diinninger und Evamaria Brockhoff (Hg.), Hort, sehet, weint und liebt.
Passionsspiele im alpenlindischen Raum. Katalog zur Ausstellung
im Ammergauer Haus, Oberammergau, 28. Mai bis 30. September 1990.
Miinchen 1990, 113-119.

TUGIUM 26/2010









	Sankt Oswald zwischen Himmel und Hölle : zum Manuskript des barocken Theaters "Spiel von St. Oswald"

