
Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes für
Denkmalpflege und Archäologie, des Kantonalen Museums für
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Sankt Oswald zwischen Himmel und Hölle : zum Manuskript des
barocken Theaters "Spiel von St. Oswald"

Autor: Wieser, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Oswald zwischen Himmel und Hölle
Zum Manuskript des barocken Theaters «Spiel von St. Oswald»

1860 entdeckte der in Zug tätige Pfarrhelfer und Historiker
Paul Anton Wickart in einer Zuger Privatbibliothek das

Theaterstück «Spiel von St. Oswald» des barocken Dichters
Johannes Mahler. Er sandte das Manuskript ins Kloster
Einsiedeln, wo Pater Gall Morel eine Abschrift der letzten

beiden Akte aus dem Stück anfertigte. Seither galt das

' Burgherr 1970. - Auch wenn Burgherr nicht das ganze Oswaldspiel
analysieren konnte, bildet seine genau recherchierte Abhandlung zu

Mahlers Werken auch in Bezug auf das Oswaldspiel eine wichtige
Informationsquelle.

- Zur Geschichte des Manuskripts vgl. Burgherr 1970, 23 f.. s. dazu auch

Pfarreiarchiv St. Michael Zug, A 7/193 (Burgherrs Notizen).-Michael/
Roloff 1990,7.

^ Michael/Roloff 1990, 395. - Das Dokument befindet sich heute im

Staatsarchiv Zug (SignaturT Msc 382).
* Michael Roloff 1990. - Die Publikation konnte dank der Unterstiit-

zung von Pro Helvetia und der Stadt Zug realisiert werden.

Manuskript als verschollen, so dass Willi Burgherr, als er in
den 1920er Jahren seine Dissertation über den Dramatiker
Johannes Mahler schrieb, nur die Abschrift Morels zur

Verfügung stand.' Erst Jahrzehnte später entdeckte der His-
toriker Eugen Gruber im Pfarrarchiv in Zug das verloren

geglaubte Theaterstück wieder.- Der Vergleich mit anderen

Handschriften Mahlers sowie die zahlreichen Korrekturen
lassen darauf schliessen, dass die von Gruber entdeckte

Schrift das von Johannes Mahler verfasste Manuskript ist

(Abb. 1)3 1990 wurde das Werk von Wolfgang F. Michael
und Hans-Gert Roloffpubliziert, so dass es nun auch für ein

breites Publikum zugänglich ist. ' Abgesehen von seinem

literaturwissenschaftlichen Wert erweist sich das «Spiel

von St. Oswald» unter dem Aspekt der kulturellen und re-

ligionspolitischen Gegebenheiten seiner Zeit als äusserst

aussagekräftige Quelle.

So 3«

Ji

ff i u

% s,wf «V

•sùwta CSl'âT^ •

7*^" W AWcM w' JUy yG /^V
«vvv/*- -S-tA •

eùw VWH. yHw/r
-eWy U C-i'l I

_Aj^ tc-5uzA^-f

rJwv dw'W few'
-rv, ÄÄ'CUUr ;; 2,9t«3t

—

attrt y '"*

•A'V

" vSat xVn •

-\fVfe t Teî- I VE

W fe wu ~ / /'
p w^

Ttclt jU^' 1

w w ——»f ----PAfe»
Wj£ 4* Cj* C~ •

"\y«L«fe4xv- - «*•

—£-*££>
£-e.n>a • ,V) /?

- V* - V-. ; 2M 'y ^A <î <i- »' K« sk
"Wt]t "x^vvtYvSH i«r y « o

W 4^* -«À.

SKe ' -7, ~»K_ r*Y" A"
>* t<* -ßyJ*v

\J ->v pvfy
i"A •3^'tv^^.

1^-' l-c, ^ ,\£ <!-«

vbi^f v^> u
^
pw <fewi"

w/.W:
^ ^ «r ^-cy '

"W Ts>t «Ay S-<t(
' -vCy •

—e^vWvi'/\L&V «.M./ -vCtÔ •

W« ' V-yÄt fe dhie, ittfe '
*4 4? ^f4^£fe4ei^'

f • • ~ _

TA. G TP?>Jt' fe
V 5 ""C p'pVi» 7f»».Aç..îfe(

"A-
^

y ; -cf 3U^. ^ u^< iu.^r
• A a-c>^ert yU

^UiiiAr 4^àv"TÇi,fi,yt yV iwf
fq-|V uftwi ».,JY

" •!

- -« ^ ^W,'u ^

3/T. /

3/«/i».v/r;7/V rfes «.V/>/e/.v von .S7. OvtwW» von ./o/«/nnf.v A-fo/î/ez; inn /62<S' 29. Die 5rene i/tr 7"o7»/ig Ostm/è /.v/ /n/7 e/niv S/iizze /7///.*f/7c'/v, rf/V zeig/,

W/v J/a/f/iTi/cA <fo.v Gcrß.« vo/'.s7c///e, c/n de/// <//V AVi/y/t'/vv/'/t' </c.v /;/. O.vtra/d nacA «fev.ven 'A'/ft/njg an/gi'Ayz/V.v.v/ ivm/vn. /.S7««/\im7i/'r Zog)

TUGI UM 26/2010 177



Der Dichter Johannes Mahler
Wesentliche Anhaltspunkte zum Leben von Johannes Mah-
1er finden sich in den Ratsprotokollen der Stadt Zug.'
Angeblich war Mahler seit 1618 Organist, später Inhaber
der Schwarzmurerpfründe in Zug." 1626 wurde ihm die

Aufsicht und im folgenden Jahr - ausdrücklich mangels
eines besseren Kandidaten - die Führung der Lateinschule

übertragen.' Bereits 1624 war Mahler gemäss einem Ein-

trag im Ratsprotokoll ein Verweis erteilt worden, weil er

zusammen mit einem Kapuziner namens Marti von der

Kanzel herab über die Zuger Behörde hergezogen war.®

1629 geriet Mahler mit dem Zuger Rat erneut in Konflikt,
worauf er von seinen Ämtern freigestellt wurde." Was ge-
nau vorgefallen war, kann anhand der Quellen nicht rekon-

struiert werden."> Jedenfalls verliess Mahler daraufhin die

Stadt Zug und zog ins aargauische Bremgarten, wo er eine

Stelle als Pfarrer annahm und im Jahr 1634 starb. ' '

Johannes Mahler ist als Autor von drei Heiligenspielen
bekannt. Neben dem «Spiel von St. Oswald» wird ihm das

1620 aufgeführte «Spiel von St. Stanislaus» zugeschrie-
ben." und 1624 kam ein von ihm stammendes Bruder-

Klausen-Spiel in Zug zur Aufführung." Im Gegensatz zum

Oswaldspiel sind die beiden letzteren Stücke nicht im Ori-
ginal. sondern lediglich in Form von Kopien überliefert.
Das «Spiel von St. Oswald» ist das letzte von Mahlers Thea-

terstücken, die genaue Entstehungszeit des Werks ist un-
klar. Sicher ist, dass Mahler das Oswaldspiel vor seinem

Weggang aus Zug im Herbst 1629 vollendet haben muss-
te." Es gibt keinerlei Hinweise darauf, dass das Werk je
aufgeführt wurde." Denkbar ist, dass Mahler das Oswald-

spiel kurz vor seinem Zerwürfnis mit dem Zuger Rat fertig
geschrieben hatte, und dass das Stück aufgrund der Pest-

seuche, die von Dezember 1628 bis zu Beginn des Jahres

1630 in Zug wütete, und aufgrund der Abreise Mahlers gar
nicht zur Aufführung gelangte.

Die Hinweise zum Leben Mahlers lassen eine tempe-
ramentvolle Person erahnen, die Konfrontationen mit der

Obrigkeit nicht scheute. Ein ähnliches Bild vermittelt sein

Manuskript, wo mit teilweise ungestümer Hand gestrichen
und korrigiert wurde.

Bedas Legende vom hl. Oswald
Die Legende vom hl. Oswald wurde erstmals zusammen-
fassend vom Mönch Beda Venerabiiis dargestellt, der um

' BiiA Zug, hauptsächlich A 39.26. - Die Ratsprotokolle werden durch

Dr. Viktor Ruckstuhl mittels einer Regestdatei erschlossen.
® Albert Iten, Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft und

Wirksamkeit bis 1952. Stans 1952 (Beiheft zum Geschichtsfreund 2).

303, s. auch 51. - Sicher falsch ist Itens Angabe, Mahler habe 1620-29
die Schwarzmurerpfründe bekleidet. Diese wurden nämlich 1620

einem Jakob Wulfli verliehen, der sie 1624 noch innehatte (BüA Zug,

Ratsprotokolle vom 4.7.1620 und 7.9.1624). Mahler erscheint in den

Ratsprotokollen seit 1627 als Inhaber einer (nicht näher bezeichneten)
Pfrund (BüA Zug, Ratsprotokolle vom 1. und 16.5.1627, 16.1.1628

und 25.8.1629).

670 n. Chr. im angelsächsischen Königreich Northumbrien

geboren wurde. Die Angaben zur Geschichte Oswalds, der

aus derselben Region stammte, finden sich in Bedas monu-
mentalem Werk «Historia Ecclesiastica» von 731 n.Chr.,
das die Geschichte Englands von der Eroberung durch

Cäsar bis zu Bedas Zeit umfasst.'" Hier wird Oswald um
das Jahr 605 als Sohn des Königs von Northumbrien gebo-

ren. Das Königreich wird jedoch von den Briten erobert,

und Oswald und seine Brüder fliehen nach Schottland, wo
sie zum christlichen Glauben bekehrt werden. Als der

unrechtmässige König Northumbriens stirbt und der Thron
frei wird, kehren Oswalds ältester Bruder und sein Vetter

nach Northumbrien zurück. Die beiden fallen jedoch vom
Christentum ab und werden wenig später von Cedwalla,
dem König der Briten, ermordet. Daraufhin ruft das Volk

von Northumbrien Oswald zu Hilfe. Beda berichtet, wie
Oswald nach Northumbrien zurückkehrt und ein hölzernes

Kreuz errichtet, vor dem er niederkniet und Gott um Unter-

Stützung bittet. Tatsächlich gelingt ihm mit einem kleinen
Fleer der Sieg über die Briten. Unter König Oswald wird das

Herrschaftsgebiet auf ganz Nordengland ausgeweitet, und

mit Hilfe des schottischen Mönchs Aidan wird das gesamte

Königreich christianisiert. Die Bevölkerung von Northum-
brien erlebt unter König Osw ald glückliche Jahre des Frie-

dens. Der König erweist sich als äusserst gütiger Herrscher

und ist als Wohltäter gegenüber Kranken und Armen be-

kannt. Gemäss den Angaben in der «Historia Ecclesiastica»

stirbt Oswald 642 im Kampf gegen Penda, dem König der

Mercier. Nach Oswalds Tod ereignen sich an dem Ort, wo

er vor seinem Sieg über Cedwalla das Kreuz aufgerichtet
hat, zahlreiche Wundertaten. Beda berichtet, wie durch
das Holz dieses Kreuzes und durch Erde von der Stelle, wo
Oswald starb, zahlreiche Kranke und vom Teufel besessene

Leute von ihren Qualen erlöst werden.

Im Epilog seines Oswaldspiels erwähnt Johannes Mah-
1er die «Historia Ecclesiastica» von Beda Venerabiiis expli-
zit als Vorlage für sein eigenes Theaterstück." Mahler hielt
sich bei der Handlung ziemlich genau an Bedas Vorlage,
erweiterte die Geschichte jedoch und schmückte sie in

freier Form dramatisch aus. Mahlers Theaterstück spielt
sich auf drei Ebenen ab: Das Schicksal von Northumbrien

ereignet sich auf der irdischen Ebene; darüber erhebt sich

die Ebene des Himmels, auf der sich Jesus, Gottvater und

eine Vielzahl von Engeln befinden; die Ebene der Hölle

' BüA Zug, Ratsprotokolle vom 1.8.1626 und 3.1.1627.
® BüA Zug. Ratsprotokoll vom 6.7.1624.
" BiiA Zug. Ratsprotokolle vom 21. und 28.4., 25.8. sowie 22. und

29.9.1629.
"> Vgl. hierzu auch Oppikofer-Dedie 1993,40.
« Burgherr 1970, 12-18. Michael/Roloff 1990,431-434.

Thomke/Oppikofer-Dedie 2003.

Oppikofer-Dedie 1993. - Zur Aufführung des Stücks s. BüA Zug,

Ratsprotokoll vont 31.8.1624.
'* Michael Roloff 1990, 395.
's Burgherr 1970. 135.

178 TUGIUM 26/2010



schliesslich wird vom Höllenkönig Lucifer und seinen teuf-
lischen Gehilfen bevölkert. Während Beda die Geschichte

Northumbriens in sehr sachlicher Weise als Folge histo-
rischer Ereignisse darstellt, ist bei Mahler das Königreich
einem Kampf zwischen himmlischen und höllischen Kräf-
teil ausgeliefert. Die Geschehnisse auf der Erde sind immer

auf das Einwirken von Christus und seinem Antipoden Lu-
eifer zurückzuführen, die die Erde von oben und von unten

her kontrollieren und so zum Austragungsort eines perma-
nenten Kräftemessens machen. Oswalds Tod beispiels-
weise wird in der Hölle beschlossen. Dort sind die Teufel

erzürnt darüber, mit welcher Güte Oswald regiert und mit
welchem Eifer er den christlichen Glauben in seinem Reich

verbreitet hat. Daher ruft Lucifer zu einem «hellsehen Ge-

rieht» auf. zu dem sich sämtliche Teufel versammeln. Nach-

dem jeder Teufel einzeln seine Meinung äussern konnte,

fällt Lucifer schliesslich das Urteil: König Oswald soll

geköpft werden. Die Teufel können Penda, den König der

Mercier, für ihre Sache gewinnen. Dieser bezwingt Oswald

im Kampf und lässt den toten Körper durch den Henker,

Meister Lipp, aufs Grausamste schänden.

Der Oswaldskult in Zug
Es ist kein Zufall, dass Mahler als Stoff für sein Theater-

stück die Lebensgeschichte des hl. Oswald gewählt hat. Die

Verehrung des hl. Oswald erlebte in Zug nach 1450 einen

Aufschwung, der massgeblich auf den Geistlichen Johan-

nes Eberhart zurückzuführen ist. Dieser kam 1435 als Sohn

einer begüterten Zuger Familie zur Welt, zu deren Besitz

die Burg Zug gehörte." Zum Studium zog Eberhart nach

Deutschland, wo er an der Universität in Erfurt 1461 den

Titel eines Magister Artium erhielt. Nach seiner Rückkehr
in die Innerschweiz übernahm Eberhart 1465 die Pfarr-

pfründe von Weggis, bevor er 1468 in Zug zum Frühmesser

und schliesslich zum Stadtpfarrer ernannt wurde. Die rei-
che Pfarrbibliothek, die Eberhart während seiner Pfarrzeit

(1480-97) aufbaute,'" lässt auf eine universell gebildete
Persönlichkeit schlicssen. Eberhart scheint als gläubiger
Gottesmann ebenso gewirkt zu haben wie als Kunstsach-

verständiger und kluger Finanzmann: Bereits vor seinem

Antritt als Stadtpfarrer hatte er mit der Organisation des

Baus der Kirche St. Oswald begonnen. Der Grundstein

wurde 1478 auf einem Landstück südwestlich der Burg

gelegt, das zum Besitz von Eberharts Familie gehörte. Für

Spitzbart 1982. zum Leben Bedas besonders 1 -8, zum Leben Oswalds

209-225 und 233 245.

" Michael Roloff 1990, 387.
'* Zum Leben von Johannes Eberhart s. Grünenfelder 1998, 6. - Ferrari

2003,21-22.
'''S. dazu Ferrari 2003.
-" KDMZG2, 127, Anm. 2, s. auch UB ZG l,Nr. 1107. Die Art der Stif-

tung ist nicht näher besehrieben.
-' Zum Oswaldskult und zum Leben Osw alds s. Burgherr 1970. 84, und

Grünenfelder 1998, 6 7.

Die Reliquien des hl. Oswald

Nach dem Tod Oswalds 641 liess König Penda dessen Körper zer-
hacken. Die einzelnen Körperteile wurden an unterschiedliche Orte
Grossbritanniens gebracht. Durch Schenkungen und Verwandtschaft-

liehe Beziehungen gelangten im Spätmittelalter Reliquien von Os-

wald auch nach Frankreich, nach Deutschland und in die Schweiz, wo
das Galluskloster in St. Gallen, das Kloster Allerheiligen in Schaff-

hausen, das Zisterzienserkloster in Wettingen und das Fraumünster-

kloster in Zürich zu wichtigen Zentren des Oswaldskultes wurden.'
Am Beispiel der Oswaldreliquien kann exemplarisch aufgezeigt wer-
den, wie sich die Überreste von Heiligen verbreiteten und welche Be-

deutung ihnen beigemessen wurde. So soll Oswalds Haupt vorerst im
Kloster Lindisfarne aufbewahrt worden sein, bevor es von dort nach

Durham gelangte. Gleichzeitig behauptete die Abtei Echternach, das

Oswaldhaupt bei sich zu haben. Wo sich der Kopf des Heiligen
tatsächlich befand, bleibt offen, zumal auch das Kloster Allerheiligen
in Schaffhausen für sich in Anspruch nahm, im Besitz dieser Reliquie
zu sein. 1502 schenkte das Kloster Allerheiligen einen Teil des angeb-
liehen Hauptes des Heiligen der Oswaldskirche in Zug, wo sich zu
dem Zeitpunkt bereits andere Oswaldreliquien befanden.- So hatte

Pfarrer Johannes Eberhart in Hinblick auf die neue Kirche den Boten

Frydrich Winter zum Kloster Peterbourough in England gesandt, wo

angeblich der unverweste Arm des hl. Oswald aufbewahrt wurde. Der

Bote kam in den Anblick dieses Arms, nach Zug brachte er aber ein

mit den Blutresten Oswalds versehenes Stück Tuch mit.'Vom Kloster
Wettingen kam 1482 ein Finger der linken Hand Oswalds und vom
Kloster Weingarten 1485 ein Stück seines Arms nach ZugZ Dass die

Zuger ihre Oswaldreliquien durchaus auch weiter verschenkten, zeigt
ein Vermerk des Zuger Rats vom 4. August 1645. Gemäss der Notiz
soll der Priester Hans Jakob Stocker zusammen mit dem Stadt-

Schreiber den «Sargansern» als Geschenk ein Stück von Oswalds

Rippe überbringen.'

' Eine wesentliche Rolle kommt diesbezüglich der flandrischen Fürstentochter Judith zu,
die mit dem bayerischen Herzog Weif IV. verheiratet war. Als ehemalige Gattin des

Grafen Tostig von Northumbrien schenkte sie dem Kloster Weingarten aus ihrer Erb-
schaft eine Oswaldreliquie. Vgl. Keller 1980,28.

- Zur Schenkung des Partikels des Oswaldhauptes vgl. Pfarrarchiv St. Michael Zug, A3/
183 (Brief vom Abt des Konvents Allerheiligen in Schaffhausen).

3 Die Bestätigung der Schenkung findet sich in einer Abschrift im Pfarrarchiv St. Michael,
A3/182; hier befindet sich unter der Signatur A7/693 ausserdem ein Stück Leinwand,
das als Hemd des hl. Oswald bezeichnet wird. Es mag sich um ebendiese Schenkung
handeln, wobei das heutige Behältnis aus Metall und Glas jünger sein dürfte. Vgl. auch

Henggeier 1951,103.
* Zur Schenkung aus Wettingen vgl. Henggeier 1951,10, zur Schenkung aus Weingarten

ebenda 10, 83 und 155.
5 Zu den Oswaldreliquien s. Grünenfelder 1998, 6, und Keller 1980, 28, sowie BüA Zug,

Ratsprotokoll vom 4.8.1645.

die Finanzierung des Baus konnte Eberhart nicht nur Bür-

ger der Stadt Zug als Geldgeber gewinnen, sondern auch

namhafte auswärtige Adelige wie den Erzherzog Sigis-
mund von Osterreich oder den französischen König Karl
VIII. Die Oswaldskirche, wo Eberharts Gebeine nach sei-

nem Tod 1497 beigesetzt wurden, sollte schliesslich zum
Zentrum des neu belebten Oswaldskultes werden. Dass in

Zug schon vor Eberharts Zeit ein Oswaldskult exisitiert ha-

ben musste, bezeugt eine 1433 getätigte Stiftung zu Ehren
des Heiligen und die Tatsache, dass der hl. Oswald 1469 zu
den Altarpatronen der Pfarrkirche St. Michael gehörte.-"
Die Überführung einer Oswaldreliquie vom Fraumünster-

stift in Zürich in die Kirche von Unterägeri im Jahr 1226

lässt vermuten, dass die Oswaldverehrung im Raum Zug

sogar bis ins Hochmittelalter zurückreicht.-'

TUGIUM 26/2010 179



In seinem Theaterstück nimmt Johannes Mahler explizit
Bezug auf den Oswaldskult des 15. Jahrhunderts, indem er

die Figur des Pfarrers Eberhart in der letzten Szene sei-

nes Theaterstücks auftreten lässt. Um die Geschichte des

hl. Oswald mit der Stadt Zug zu verknüpfen, nahm Mahler
bewusst narrative und historische Unstimmigkeiten in

Kauf. In seinem Stück verbreitet sich in Northumbrien nach

Oswalds Tod erneut die Ketzerei. Deshalb flicht Oswald

von dort und zieht nach Zug, weil sich diese Stadt so tapfer

gegen die drohende reformatorische Gefahr gehalten habe.

Nachdem Oswald von Christus die Erlaubnis erhalten hat.

als Schutzherr über die Stadt Zug walten zu dürfen, tritt
Oswald vor den Pfarrer Eberhart, um diesem sein Vorhaben

zu verkünden, hocherfreut über Oswalds Botschaft, ver-
spricht Eberhart zu Ehren des Eleiligen «eintempell hiebey
der Sant Ann» errichten zu lassen.^ Damit ist die Kirche
St. Oswald gemeint, die ab 1478 an der Stelle errichtet

wurde, wo gemäss der Überlieferung früher eine Anna-

kapelle gestanden hatte.--'

Die eben beschriebene Szene aus dem Oswaldspiel
wirkt insofern irritierend, als dass die Zeit hier vollständig
aufgehoben ist. So kommt Oswald - wie erwähnt - nach

Zug, weil sich die Stadt mit grösster Standhaftigkeit gegen
die Annahme des reformierten Glaubens gewehrt habe. Die

Reformation verbreitete sich in der Eidgenossenschaft

jedoch erst ab ungefähr 1522. also fast dreissig Jahre nach

Pfarrer Eberharts Wirken. Unklar ist ausserdem, weshalb

Oswald nach seinem Tod noch immer in Northumbrien

weilt, und wie er vor die Tore der Stadt Zug bzw. vor Pfarrer
Eberhart treten kann, wo er sich nach christlicher Auffas-

sung seit seinem Tod doch im Himmel befinden sollte.

Theater nach der Reformation
Mahlers Oswaldspiel muss vor dem Hintergrund der kir-
chenpolitischen Situation der Zeit betrachtet werden. 1517

veröffentlichte Martin Luther im deutschen Wittenberg
seine Thesen gegen das Ablasswesen, womit er offen die

damalige Kirche angriff und eine religiöse Bewegung an-
stiess. die ganz Nordeuropa erfasste. Unter dem Druck der

Reformation sah sich die katholische Kirche gezwungen,
eigene Reformen durchzuführen und so den katholischen

Glauben im Volk zu stärken. Die Grundsätze dieser Erneue-

rung wurden auf dem Konzil von Trient festgelegt, wo
zwischen 1545 und 1563 die wichtigsten geistlichen

Würdenträger über die Zukunft der katholischen Kirche
berieten.

In der Eidgenossenschaft wurde die Reformation durch

den am Zürcher Grossmünster tätigen Leutpriester Huld-

ryeh Zwingli ausgelöst. Die durch ihn vertretenen evange-
lischen Lehrsätze verbreiteten sich sehr rasch in der gan-
zen Eidgenossenschaft, was dazu führte, dass sich immer
mehr Orte dem reformierten Glauben zuwandten. Erst der

Zweite Kappeler Landfriede von 1531 verhinderte eine

weitere Expansion der reformierten Lehre.

Angestossen durch päpstliche Gesandte sollten die auf
dem Konzil von Trient gefassten Beschlüsse schliesslich
auch in der Eidgenossenschaft umgesetzt werden. Ein be-

sonderes Augenmerk galt dabei der Ausbildung von Geist-

liehen und der Förderung der Volksfrömmigkeit. Um in

diesen Bereichen Verbesserungen zu erlangen, wurden in
den katholischen Orten der Eidgenossenschaft unterschied-

liehe Orden angesiedelt. Zur wichtigsten Triebkraft der

katholischen Reformen wurde der Jesuitenorden. Die erste

Niederlassung der Jesuiten auf eidgenössischem Boden

wurde 1574 in Luzern gegründet, wo kurz darauf auch

ein jesuitisches Gymnasium eröffnet wurde. In der Stadt

Zug Hessen sich zwar keine Jesuiten nieder, als Folge der

tridentinischen Reformen wurde hier jedoch aufeine Initia-
tive aus der Bürgerschaft hin im Jahr 1595 ein Kapuziner-
kloster errichtet.

Die Reformation führte in der Eidgenossenschaft zu
einem feindseligen Nebeneinander der beiden Konfessio-

nen, die ihren Unmut vor allem durch verbale Attacken

gegen diejeweils andere Seite zum Ausdruck brachten. Das

Medium des Schauspiels eignete sich hierfür sehr gut. In

den Jahrzehnten nach der Reformation entstanden sowohl

bei den Katholiken wie auch bei den Protestanten eine Rei-

he von Theaterstücken, die in polemisierender Weise gegen
den konfessionellen Gegner herzogen. Beispielhaft hierfür
ist das 1549 in Luzern aufgeführte «Antichrist- und Welt-

gerichtsspiel» von Zacharias Bletz, das den Antichrist als

Reformator zeigt.-' Während Spiele wie dieses eindeutig
als Mittel antireformatorischer bzw. antikatholischer Pro-

paganda erscheinen, gibt es andere, die in erster Linie der

religiösen Belehrung dienten. In Form von Theaterstücken

konnten Botschaften mit konfessionsspezifischem Inhalt
sehr plastisch und entsprechend publikumswirksam ver-
mittelt werden."

Es erstaunt nicht, dass das religiöse Theater auf der

katholischen Seite besonders von den Jesuiten gefordert
wurde, die einen gezielt missionarischen Auftrag verfolg-
ten. Dabei waren es vor allem Heiligenspiele und Märtyrer-
dramen, die in lateinischer Sprache durch die Schüler der

Jesuitenschulen zur Aufführung gebracht wurden. Denn

während die Reformierten die Anbetung von Eleiligen
scharf kritisierten, förderte die katholische Kirche ganz

gezielt die Praktiken der Heiligenverehrung. In klarer Ab-

grenzung zum reformierten Glauben wiesen die Heiligen-
spiele daher auch eine religiös-propagandistische Kompo-
nente auf.

-- Michael Roloff 1940, 384.

- Grünenfelder 1998, 9.

Zur Reformation im Allgemeinen und in der Eidgenossenschaft vgl.
den Artikel «Reformation» in der Online-Version des Historischen

Lexikons der Schweiz (HLS): http://www.hls-dhs-dss.ch.
- Rusterholz 2007. 32.
-" Einen Überblick über die Tendenzen des Theaterschaffens in der Eid-

genossenschaft nach dem Ausbruch der Reformation bietet Rüster-

holz 2007, 31-37.

180 TUG I I M 26/2010



Theaterlandschaft Schweiz

In der Eidgenossenschaft hatte sich seit dem Mittelalter eine sehr

vielfältige Theaterlandschaft entwickelt. Auf öffentlichen Plätzen

wurden vor allem im Rahmen von Feiertagen geistliche Spiele aufge-
führt. Inhalt dieser Schauspiele waren die Oster- und Weihnachtsge-

schichte, das Leben von Heiligen oder Episoden aus dem Alten und

Neuen Testament. Daneben gab es die Fastnachtsspiele, die meist in

komischer Weise und oft mit einem derben und obszönen Einschlag
die Bevölkerung amüsierten. Beliebt waren ausserdem patriotische

Spiele, welche von der Geschichte der Eidgenossenschaft handelten.

Nach der Reformation wurde das Theater sowohl bei den Katholiken
wie auch bei den Protestanten zu einem beliebten Mittel zur Verbrei-

tung politischer und religiöser Meinungen. Im Verlauf des 16. Jahr-

hunderts stiess das Schauspiel jedoch in einigen reformierten Städten

mehr und mehr aufAblehnung. 1570 kritisierten calvinistische Geist-

liehe in Genf die Aufführung von Bibeldramen, und 1624 verfasste

Johann Jakob Breitinger in Zürich eine Schrift, die das Theater in

Bezug auf die Moral als gefährlich proklamierte. Daraufhin wur-
den in Zürich bis ins 18. Jahrhundert keine Theater mehr aufgeführt.
In den katholischen Städten dagegen erfuhr das Theater durch die

Jesuiten einen Aufschwung. Die Schüler der Jesuitenschulen brach-

ten jährlich Theaterstücke zur Aufführung, die allerdings in latei-
nischer Sprache verfasst waren und sich im Gegensatz zum deutsch

gesprochenen Volkstheater meist an ein kleines, gebildetes Publikum
richteten.

Es ist naheliegend, dass Johannes Mahler allein auf-

grund der geografischen Nähe wesentliche Impulse von
den Theateraufführungen der Jesuiten in Luzern erhielt.-'
Aus einem Sitzungsbericht des Luzerner Stadtschreibers

Renward Cysat geht hervor, dass beim Luzerner Osterspiel,
das seit 1453 und bis 1616 auf dem Weinmarkt in Luzern
wiederholt aufgeführt wurde, auch viele Auswärtige im
Publikum sassenM Man kann davon ausgehen, dass dies

auch bei anderen Theateraufführungen in Luzern der Fall

war, und dass sich unter den Gästen auch Bürger aus der

Stadt Zug befanden. Im Oktober 1621 zeigten die Jesuiten

auf der Luzerner Marktbühne die «Tragedi Von dem

heiligen Oswaldo Khönig in Engelland». Von der Auf-
führung ist ein Theaterprogramm erhalten, das einen kur-
zen Szenenbeschrieb sowie eine Zusammenfassung der

Lebensgeschichte des Heiligen enthält. Da die Jesuiten-

stücke üblicherweise in Latein gespielt wurden, bildeten

Burgherr 1970, 165. - Zu den Jesuitenspielen vgl. Greco-Kaufmann

2009, 559 579. - Oppikofer-Dedie 1993, 329-330.
-s Eberle 1929, 58.

Vgl. Eherle 1929. 73 -74. Die Periodic befindet sich in der Baye-
rischen Staatsbücherei in München (Signatur VD17 12:137S64N). -
Vgl. auch Greco-Kaufmann 2009, 562-563.

Burgherr 1970, 88.

" Burgherr 1970, 86-88.
Michael Roloff 1990, 303-3 16

" Dupcux et ah 2000, 257. - Im Pfarrarchiv St. Michael in Zug

Signatur A 7/707 und A 7/78) befinden sich zwei Kuverts aus der Zeit

zwischen 1800 und 1950, die gemäss den Aufschriften Staub vom
Geburtsort des hl. Franziskus sowie vom Grab des hl. Benedikt Joseph

Labre enthalten. Dass diese Substanzen auch als Heilmittel gedacht

waren, ist denkbar.

solche an das Publikum verteilte Programme - sogenannte
Periochen - eine wichtige Verständnishilfe für die des

Lateins unkundigen Zuschauerinnen und Zuschauer. Auf-
fallend ist, dass die Perioche zum Luzerner Oswaldspiel

von 1621 die in Zug aufbewahrten Reliquien explizit er-

wähnt.-" Möglicherweise wollten die Jesuiten mit ihrem

Spiel ganz direkt die Bürger von Zug ansprechen, um den

Ort in Hinblick auf seine kritische Grenzlage zum refor-
mierten Zürich in seiner Glaubenshaltung zu stärken.""

Es ist naheliegend, dass Johannes Mahler vom Stück der

Luzerner Jesuiten hörte oder es sogar selber sah." Ob er

direkte Verbindungen zu den Luzerner Jesuiten pflegte,
bleibt offen. Jedenfalls scheint Mahler mit seinem Oswald-

spiel dieselben Absichten verfolgen zu wollen wie die

Jesuiten mit ihren Dramen: Das Volk sollte von der Macht
der Heiligen und der Kraft der Reliquien überzeugt werden.

Die Präsenz der Reliquien
Ein grosser Stellenwert kommt in Mahlers Oswaldspiel den

Wundertaten zu, die sich nach Oswalds Tod durch seine

Reliquien ereignen. Interessant sind dabei die verschie-
denen Arten, wie die Menschen von ihren Gebrechen und

Krankheiten erlöst werden. Die Heilungen erfolgen durch
die Berührung des Holzkreuzes, das Oswald vor der

Schlacht gegen Cedwalla aufgerichtet hat; oder es werden

Holzspäne dieses Kreuzes in Wasser eingelegt und das

Trinken dieses Wassers wirkt heilend. Dass der Begriff der

Reliquie sehr weit gefasst wird, zeigt eine Episode aus dem

zweiten Teil des Oswaldspiels. Einige Zeit nach Oswalds

Tod bringt seine Nichte Offrida einen Teil seiner Knochen

zur Aufbewahrung in das Kloster Beardanam. wo die

Gebeine in der Klosterkirche gewaschen werden. Das für
die Reinigung der Knochen benötigte Wasser wird in einer

Ecke der Kirche abgeschüttet - und fortan ist die Erde

an dieser Stelle wundertätig: Die als «Pulver» bezeichnete

Erde vermag, in Wasser aufgelöst, vom Teufel besessene

Menschen zu erlösen.""

Was uns heute seltsam anmutet, mag für die Menschen
damals vertraut gewesen sein. Das Einnehmen heilsver-

sprechender Materien reicht lange vor Mahlers Zeit zurück.
So ist bereits in karolingischen Quellen von Heiligen-
darstelhingen die Rede, die im Glauben auf eine heilende

Wirkung mit der Nahrung zu sich genommen wurden. In
der Barockzeit wurden an Wallfahrtsmärkten sogenannte
Schluckbildchen abgegeben. Diese seriell auf Papierbogen

gedruckten Darstellungen von Heiligen und religiösen
Symbolen hatten eine rechteckige, quadratische oder runde

Form mit einer Kantenlänge von 5-20 mm. Im Krankheits-
fall konnten diese Bildchen ausgeschnitten und eingenom-

men werden. Die im Oswaldspiel beschriebene Szene

mit dem «Pulver» erinnert ausserdem an den Brauch von
Pilgern, von den besuchten Gräbern Material abzuschaben

und dieses als «heiligen Staub» für Notsituationen nach

Hause zu nehmen."" Ein ähnliches Phänomen sind die Ein-

TUGIUM 26/2010 181



,-1/A. 2

TOtr/ie tec's c'//tvm///w« Z/.Oerrten-
M7'/i7(«/t'/',s /Jr/rVe//«»«-

r/er Prozevs/o« zur JaA/Tumfife/V-

/é/er fiter 7ra«s/fi!teo/i fiter Ktr/cRom-

Èeu/iete/getî Mar/am« une? Gem-

/tos, / 752 fz4z/55c/z/7/7^. /77z /to/7777e77

c/tT Jz/to7to/7775/?7r?ZeS5to/7 //We7 7777

f//77/'éT,grZ/77£/ (7Z/c/7 £777^ /TzetoéT-

?7ZZ//i7/z77/77g 5to77.

siedler «Schabmadonnen». Die seit dem 17. Jahrhundert im

dortigen Kloster hergestellten Madonnenfiguren mit einer

Höhe von 1-25 cm bestanden aus Ton, dem Staub der Gna-

denkapelle sowie Reliquienpartikel beigemischt wurden.
Das von der Oberfläche der Statuen abgeschabte Material
konnte der Nahrung beigegeben oder mit Wasser vermischt
werden und kam so einer Medizin gleich."

Nachdem das Konzil von Trient die Wirksamkeit von
Reliquien bestätigt hatte, wuchs ihre Popularität erneut
erheblich an. Es gehörte zum guten Ruf von Gemeinde-

kirchen und Klöstern, ihre bereits vorhandenen Reliquien-
bestände laufend mit Reliquien der gerade aktuellen Hei-

ligen anzureichern (s. zum Folgenden auch den Beitrag von
Mathilde Tobler im vorliegenden Heft, besonders S. 156f.

Das grösste Ansehen erzeugte der Besitz von sogenannten

Katakombenheiligen, die als ganze Skelette in geistliche
Institutionen überführt wurden. Auslöser für dieses Phäno-

men war eine 1578 entdeckte Katakombe an der Via Salaria

in Rom. Die darin liegenden Skelette wurden als Überreste

christlicher Märtyrer angesehen und schon bald in die

katholischen Länder Europas exportiert. 1624 gelangte auf
Gesuch des Luzerners Franz Segcsser von Brunegg mit
dem hl. Eusebius erstmals ein solcher Katakombenheiliger
in die Eidgenossenschaft, und seit den 1670er Jahren

kam eine Anzahl Katakombenheiliger auch nach Zug. Im
Rahmen kostspieligerTranslationsfeste wurden diese Kata-

kombenheiligen in aufwendigen Prozessionen zu ihren
Kirche getragen. Die Skelette, die in kostbare Gewänder

gekleidet wurden, waren nur an den jährlich wiederkehren-

den Märtyrerfesten und den darauffolgenden Tagen für das

Kirchenvolk sichtbar.- Ständig präsent waren hingegen
die verglasten Reliquienschreine auf den Kirchenaltären, in

denen die Knochen der Heiligen reich verziert den Gläubi-

gen präsentiert wurden. An besonderen Feiertagen wurden
diese Schreine auch bei Prozessionen mitgeführt.

Die Menschen des Barocks waren sich die Präsenz von

Reliquien also gewohnt. Mahlers Oswaldspiel knüpfte un-
mittelbar an diese Erfahrungswelt an, indem es den Schritt

vom Leben zum Sterben der heiligen Person bzw. den

Schritt vom lebendigen Körper des Heiligen zur Reliquie
visualisierte. Ganz ausgeprägt findet sich die Verbindung
von Wirken und Sterben des Heiligen bei den Translations-

spielen, die im späten 17. und 18. Jahrhundert bei der Über-

Führung der Katakombenheiligen gezeigt wurden. In den

Theaterszenen, die als Teil der Prozession (Abb. 2) oder

parallel zu dieser aufgeführt wurden, trat der Märtyrer
selbst meist als zentrale Figur auf."'

Oswald im Geist der katholischen Reform
Johannes Mahler präsentiert in seinem Theater nicht nur die

wundersame Wirkung von Oswalds Reliquien. Er lässt das

Publikum auch an der Heiligsprechung Oswalds teilneh-

men, die als Folge der Wundertaten in einem feierlichen Akt
durch den Papst in Rom vollzogen wird." Diese Szene ist

- Dupeux et al. 2000, 257.

- Vgl. Achermann 1079.

Achermann 1979. 1S4-229.

Michael Roloff 1990, 359-366.

182 TUG ILM 26/2010



bemerkenswert, weil Oswald bereits heilig war, bevor es

die päpstliche Heiligsprechung gab. Bis ins Mittelalter
entwickelte sich die Verehrung herausragender Personen

als Heilige spontan und ohne kirchliche Autorisation. Erst

gegen Ende des 10. Jahrhunderts wurde die förmliche Hei-

ligsprechung üblich, und 1234 legte Papst Gregor IX. in

einem Dekret fest, dass Heiligsprechungen allein durch

den Papst vollzogen werden dürften. Hingegen scheint

Oswald schon lange vor der offiziell eingeführten Kano-
nisation den Status eines Heiligen erlangt zu haben, zumal

Beda in seiner «Historia Ecclesiastica», die einige Jahr-

zehnte nach Oswalds Lebzeit entstanden ist. bereits von
dessen Heiligkeit berichtet.- Ob Mahler sich der histo-
rischen Unstimmigkeit bewusst war oder nicht, bleibt offen.

Jedenfalls bot die Szene die Möglichkeit, die Heiligspre-
chung als bedeutsame Handlung zu präsentieren und dem

Publikum das päpstliche Rom als Sitz der katholischen

Kirche vor Augen zu führen.

In seinem Oswaldspiel tritt Mahler deutlich als Verfech-

ter der tridentinischen Kirchenreformen auf, nicht nur
indem er die Heiligenverehrung propagiert, sondern auch

indem er ganz allgemein an die Frömmigkeit des Volkes

appelliert. Das Oswaldspiel erscheint als moralisches Lehr-
stück, das dem Publikum eine gottesfürchtige Lebensweise

nahelegt. Dabei setzt Mahler immer wieder das Motiv von
Sünde und Strafe ein. Beispielhaft ist die Szene, welche

die Rückkehr von Oswalds Bruder Eanfrid von Schottland

nach Northumbrien schildert. Eanfrid möchte dort den

Thron besteigen, der seinem Vater Jahre zuvor gewalttätig
entrissen worden war. Mahler zeigt, wie Eanfrid auf dem

Weg nach Northumbrien von zwei Teufeln zum Irrglauben
verführt wird. Kurz, nachdem Eanfrid König geworden ist.

greift König Cedwalla Northumbrien an und lässt Eanfrid
aufs Schrecklichste foltern und dann töten. Für Oswald ist

dieser Mord eindeutig eine Folge der Abkehr vom rechten

Glauben. Johannes Mahler schont hier das Publikum nicht
und beschreibt mit äusserster Akribie, wie der Folterknecht

Meister Lipp Eanfrid den Kopf spaltet und ihm diverse

Körperteile abtrennt. Insgesamt drei Richtszenen finden
sich im Oswaldspiel. Neben der Hinrichtung Eanfrids und

jener Oswalds lässt Mahler auch König Penda hinrichten,
der den Tod von Oswalds Vater Edelfrid sowie den Tod von
Oswald auf dem Gewissen hat. Alle drei Hinrichtungs-
szenen erschrecken durch die Detailtreue, mit der Folter,

Tötung und die Schändung der Körper gezeigt werden. Für
die Menschen des 17. Jahrhunderts waren solche Szenen

sicherlich beeindruckend. Allerdings muss man sich vor

Vgl. auch Michael/Roloff 1990, 444.

Spitzbart 1982,243.
Michael/Roloff 1990, 83-93.
Michael/Roloff 1990,222- 231.

Zu den öffentlichen Hinrichtungen und deren Bezug zu Theaterauf-

fuhrungen vgl. Greco-Kaufmann 2009, 523-542.
« Michael 'Roloff 1990. 338-351.

Augen halten, dass Strafprozesse in dieser Zeit als Mittel
der Abschreckung öffentlich geführt wurden, und dass die

Teilnahme an einer Hinrichtung für die Leute nichts Frem-
des war. Der Strafvollzug bildete ein Spektakel, dem die

ganze Bevölkerung beiwohnen konnte. Während Oswalds

Hinrichtung klar als Opfertod zu verstehen ist, wollte
Mahler mit den beiden anderen Hinrichtungsszenen wohl
dasselbe bezwecken wie die Obrigkeiten mit ihren Schau-

prozessen: Die echten wie die gespielten Hinrichtungen
sollten die Zuschauenden davon abhalten, eigene Straftaten

-darunter fallen auch moralische Verbrechen - zu verüben.

Eine ganz andere Art der Strafe präsentiert Mahler im
vierten Akt des zweiten Teils, wo ein junger Gelehrter sein

soeben erlangtes Doktorat feiern möchte. Unter dem Ein-
fluss der Teufel artet die Feier aus. Es wird zu viel getrunken
und zu viel gegessen, gelästert und geflucht. Als Christus

im Himmel sieht, dass sich bei der Jugend Unzucht und

Völlerei breitmacht, sendet er als Strafe eine Pestseuche auf
die Erde. Auch der Student, der vom rechten Weg abgekom-

men ist, erkrankt an der Pest. Als er sich seiner Sünde be-

wusst wird und eine bessere Lebensführung verspricht,
wird er jedoch geheilt.

Mahler präsentiert hier die seit dem Mittelalter vorherr-
sehende Vorstellung, dass die Pest eine Strafe für mensch-

liches Fehlverhalten sei. Das Phänomen der Pest war den

Bürgern von Zug wohl bekannt. Im September 1628 wurde
der Ort von einer grossen Pestwelle ergriffen, der sehr viele

Bürger zum Opfer fielen. Über ein Jahr lang wütete die

Seuche in Zug, bevor sie im Januar 1630 zum Erl iegen kam.

Wir wissen nicht, ob die Seuche bereits ausgebrochen war,
als Johannes Mahler sein Oswaldspiel schrieb. Ohne Zw ei-

fei wussten aber die Leute dieser Zeit, was eine Pestseuche

bedeutete, mit welchen Qualen und menschlichen Verlus-

ten sie verbunden war. Die Szene in Mahlers Oswaldspiel
sollte also ganz bewusst die Angst des Publikums schü-

ren und die Leute so vor einem lasterhaften Verhalten ab-

schrecken. Als Sinnbild der Pest lässt Mahler in dieser

Szene den Tod höchstpersönlich auftreten und auf einem

Brunnen tanzen.

Einen scharf antiprotestantischen Ton schlägt Mahler
schliesslich im letzten Akt des Oswaldspiels an, wo er
wiederum die historische Richtigkeit ausser Acht lässt. Als
nämlich Lucifer von der Heiligsprechung Oswalds erfährt,

wird er rasend, und als Rache schickt er die Teufelin Secta

auf die Erde, die eine Personifizierung des reformierten
Glaubens darstellt. Diese Secta gelangt zuerst nach Eng-
land, wo sie Oswald vertreibt und seinen Thron besteigt.
Danach begibt sie sich vor dieTore der Stadt Zug, die sie für
den reformierten Glauben zu gewinnen versucht. Mit rheto-
rischem Geschick vetritt Secta die von Zwingli verbreiteten

Lehrsätze, dass allein das Studium der heiligen Schrift und

der Glaube zum Seelenheil führten. Sie zieht über den Papst

her. ebenso über die von den Reformierten verworfenen
Praktiken des Fastens und der Beichte. Die Stadt Zug zeigt

TUGIUM 26/2010 183



,4 Mi. 5

Jo/ia«« /Caspar Hëts.seHèac/t,

<?£Wpmi/?.s7,vc/fe.v CoMra/tMMw/f-
ware/ /I inemme«rfer Amg/ravve/t
77uAv//ua». .-la.vguM' vou 7673.

DarAe/Mag r/ur ßi//t/it>. OSVcMr-

tmrf Ä"a«tom'VM/M/te/c Zt/gl

sich für Sectas Worte allerdings gar nicht empfänglich. Sie

übernimmt gegenüber Secta die Rolle der katholischen
Kirche. Von der Vorstellung, dass der Glaube überall, also

auch ausserhalb der kirchlichen Institutionen praktiziert
werden könne, hält sie gar nichts (s. dazu den Textkasten

unten).

Secto

Das wort dess herren macht eüch rein
Der dauf undt glaub das hilft allein.
Ich bin ein süsser brediger,
Nur komendt fil aufhörer her.

Mein joch ist milt, mein burdt ist leich,
Ich brauch kein fasten oder beicht.

Wie dku ins mausloch nimt denn schleich,
So furt mein lehr ins himellreich.
Gott hatt gnug ton, was wilt du mer,
Folg mir undt blog dich nitt so seer!

Will weitt faren inn die weit,
Denn ich demm Bapst hab krieg angstelt,
Er mus drauf goon, warms müglich ist,

Will brauchen aller teüflen list.

[...]
Der glaubt und dauft ist, selig wirt,
Das übrig als denn mentsch verwirt.
Dorumen nendt die worheitt an,
Als dann wendt ihr den himell han!

Das weist gar wol das Engellandt
Undt andre, die sich geben handt

Inn die wor reformation,
Dammitt man wirdt inn himmell koon.

O Zug. nimm an mitt dankbarkeitt,
Die dir wendt gen die selikeitt,
Dann Christi joch ist süss undt milt,
Bey dämm kein tyranny nitt gilt.

(Michael/Roloff 1990, 377-379)

Theaterspektakel in Zug
Im 17. und 18. Jahrhundert herrschte in der Stadt Zug ein

lebhaftes Theatertreiben. Die Angaben zu diesem Thema in

den Protokollen des Zuger Stadtrats lassen vermuten, dass

vor allem an Feiertagen Theaterstücke aufgeführt wurden,

etwa am Neujahrstag,an Ostern"" oder am Fest Kreuzer-

höhung (14. September).""' Daneben finden sich Hinweise

auf Spielleute, die zur Unterhaltung auf Kirchweihen/'
Landsgemeinden"" oder Fastnächten"" auftraten. Für die

Einstudierung und Aufführung von Theaterstücken musste

beim Rat eine Bewilligung eingeholt werden. Der Rat be-

teiligte sich finanziell, meist indem er die Kosten für die

Bühne - das sogenannte «theatrum» - übernahm."" Die

Schauspiele fanden im Freien auf einer öffentlichen Bühne

statt, die vermutlich auf dem Kolinplatz aufgestellt wur-
de."' Als Organisatoren der in Zug aufgeführten Theater-

stücke erscheinen Bürger und Geistliche der Stadt sowie die

Leiter der Lateinschule."" Auskunft über die Schauspieler

gibt Mahlers «Spiel von St. Stanislaus», das 1620 in Zug
zur Aufführung gelangte. Dem Theaterstück ist nämlich
eine Liste angefügt, die alle beteiligten Schauspieler mit
Namen und Berufsstand zeigt. Darauf finden sich Vertreter
der wichtigsten Geschlechter der Stadt Zug. So spielte der

Arzt Paul Wickart den Part des Stanislaus, während Stadt-

Schreiber Jakob Knopflin die Rolle des König Boleslaus

übernahm und der Maler Oswald Frickart die Königin

" BüA Zug. Ratsprotokoll vom 23.12.1661.
* BüA Zug. Ratsprotokoll vom 29.1.1678.

BüA Zug, Ratsprotokoll vom 13.8.1678.
Etwa BüA Zug, Ratsprotokoll vom 20.8.1701.

** BüA Zug. Ratsprotokoll vom 22.4.1689.
"" BüA Zug. Ratsprotokolle vom 1.1.-3 1.12.1538 und 1 7.2.1635.

BüA Zug, Ratsprotokoll vom 3.7.1655 und weitere.

BüA Zug. Ratsprotokoll vom 21.7.1736.

- BüA Zug. Ratsprotokolle vom 3.7.1655, 9.9.1730 und 31.1.1750.

184 TUGIl M 26/2010



/IM?. 4

Jo/m/in A'a.syv/r ttW.s.vcvihoc/î,

«fvt/g'nH^vùc/ie.v 0 'o/îfra/U/i .t«7F-

WMrf^ßwemme/De/'Amg/ravre«
f/e/veü"ae». Morfe// 4er Sü/me,

er.«e//f 7942 noc/î 4er47>W««g-
/h rfer gerf/7/cA7e/î £V//7/o» <4e.v

77/e«/er,vröeÄ:.s- (rg/. ,4/>/r 3).

(ScA wezzeràcAe TTîea/er.vamm-

Z««g ßeray

spielte.- Das Schauspielerverzeichnis des Stanislausspiels
kann als repräsentativ angesehen werden, zumal ein halbes

Jahrhundert später im Rollenverzeichnis zu Weissenbachs

«Contrafeth»(s. unten)MitgliederdergleichenGeschlech-
ter wieder auftreten."' Dass sich unter den Schauspielenden
keine Frauen befanden und auch weibliche Rollen ganz
selbstverständlich von Männern gespielt wurden, bildete in
dieser Zeit die Regel. Die vereinzelten Zeugnisse aus dem

süddeutschen und eidgenössischen Raum, die von weiblich
besetzten Frauenrollen berichten, sind als Ausnahme an-

zusehen."
Johannes Mahler war ohne Zweifel einer der wich-

tigsten barocken Theaterautoren in Zug. Vor ihm wirkte hier
Johann Wilhelm Stap fer, dessen Schauspiel «Tragoedia von

Erfindung des Heiligen FronCreützes» 1598 aufgeführt
wurde. Als wichtigster Vertreter der Zuger Barockdichtung

gilt Johann Kaspar Weissenbach (1633-78). Sein bedeu-

tendstes Schauspiel, das «Eydgnoßsisehe Contrafeth Auff-
unnd Abnemmender Jungfrawen Helvetia;», handelt von
der Entstehung und vom drohenden Niedergang der Eidge-
nossenschaft und wurde am 14. und 15. September 1672 in

Zug gezeigt. Die zweitägige Aufführung muss ein riesiges

Spektakel gewesen sein, bei dem 85 Schauspieler, Instru-
mentalisten und ein Chor mitwirkten. Gespielt wurde auf
dem Kolinplatz, wo eine dreiteilige Bühne aufgestellt wur-

" Thomke/Oppikofer-Dedie 2003, 7-9.
^ Vgl. auch die Schauspielerliste zum «Contrafeth» von Weissenbach

bei Bruggisser 1965. 20.
55 Thoran 1990, 1 13 119.
5'' Zu Weissenbach vgl. Bruggisser 1965, 20 34, s. auch BüA Zug.

Ratsprotokolle vom 3.9.1672, 14.1.1673 und 22.4.1673 sowie vom
21.1.1702.

5" Zur Bühnenform des Oswaldspiels vgl. Michael Roloff 1990, 438-
443.

5' Michael/Roloff 1990, 389.

de (Abb. 3 und 4). Ein Jahr nach der Aufführung wurde
Weissenbachs «Contrafeth» erstmals gedruckt. 1701 und

1702 erschien es in Zug und Luzern in zwei weiteren Aufla-

gen, was für die grosse Popularität des Stücks sprichtA
Johannes Mahler hatte für sein Oswaldspiel vermutlich

die Form der Simultanbühne vorgesehen, die in dieser Zeit
v erbreitet war. Diese verband er mit der Form der Sukzes-

sionsbühne, bei der die Schauspielenden auf- und abtreten.

Die Simultanbühne weist ein Nebeneinander unterschied-

licher Schauplätze auf, die gleichzeitig bespielt werden."
Ein gut dokumentiertes Beispiel bildet die Bühne des

Luzerner Osterspiels. Anhand des 1583 durch den Luzerner
Stadtschreiber Renward Cysat erstellten Bühnenplans kön-

nen die auf dem Weinmarkt errichteten Kulissen ziemlich

genau rekonstruiert werden (Abb. 5).

Es ist anzunehmen, dass das Oswaldspiel, falls es denn

zur Aufführung gekommen ist, ein ähnliches Spektakel war
wie die Inszenierung des «Contrafeth» fünfzig Jahre später.

Das Oswaldspiel zählt über 150 unterschiedliche Rollen"-
und ist vom Umfang her doppelt so gross wie das Spiel von
St. Stanislaus, das 1620 in Zug aufgeführt wurde. Während
dieses gut an einem Spieltag gespielt werden konnte, nahm

das Oswaldspiel zwei Spieltage in Anspruch, an denen je
fünfAkte aufgeführt werden sollten. Versucht man anhand

der Anzahl Verse auf die gesamte Spielzeit zu schliessen,

kommt man auf über sieben Stunden pro Tag, also insge-
samt über vierzehn Stunden.

Johannes Mahler wird von den heutigen Literaturwis-
senschaftlern aufgrund seines Stils sehr hoch eingeschätzt.
Seine Werke können nicht einem einzigen Spieltypus zuge-
ordnet werden. Vielmehr verband Mahler unterschiedliche

Spielformen der Zeit und entwickelte so eine ganz eigen-

ständige Theaterform. Zum einen steht sein Stück in der

Tradition der mittelalterlichen geistlichen Spiele. Gleich-

TUGIUM 26/2010 185



zeitig ist darin der Einfluss des Jesuitentheaters spürbar.

Während die Jesuitenspiele jedoch in lateinischer Sprache

aufgeführt wurden, verfasste Mahler seine Werke in der

Volkssprache mit einem zum Teil stark mundartlichen Ein-

schlag. Ausserdem tauchen in Mahlers Stücken immer

wieder Sequenzen auf, die Bezug nehmen auf die Possen

der Fastnachtsspiele. Diese Szenen haben nichts mit der

eigentlichen JJandlung zu tun und dienten vermutlich

einzig der Auflockerung und Belustigung des Publikums
während des wohl recht anstrengenden Theatermarathons.

Literatur

Hansjakob Achermann, Die Katakombenheiligen und ihre Translationen
in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz. Stans 1979 { Beiträ-

ge zur Geschichte Nidwaldens, Heft 38).

Hugo Bruggisser, Das eidgenössische Welttheater. Ein Theaterereignis
im alten Zug. Johann Kaspar Weissenbachs «Eydgenössisches Contra-

feth». ZNbl. 1965.20-34.

Willi Burgherr, Johannes Mahler, ein schweizerischer Dramatiker der

Gegenreformation. Zweite Auflage Nendeln 1970.

Cécile Dupeux, Peter Jetzier und Jean Wirth (Hg.), Bildersturm. Wahn-

sinn oder Gottes Wille? Katalog zur Ausstellung im Bernischen Histo-

tischen Museum und im Musée de l'Oeuvre Notre-Dame, Strassburg.

Bern, Zürich und Strassburg 2000.

Oskar Eberle, Theatergeschichte der innern Schweiz. Das Theater in

Luzern, Un, Schwyz, Unterwalden und Zug im Mittelalter und zur Zeit
des Barock 1200 1800. Königsberg 1929.

Mtchele Ferrari, Die Pfarrbibliothek in Zug um 1500. In: Michèle Fer-

rari (Hg.), Vil guote Buecher zuo Sant Oswald. Die Pfarrbibliothek in

Zug im 15. und 16. Jahrhundert. Zürich 2003,21-38.

I leidy Greco-Kaufmann, Zuo der Eere Gottes, vfferbuwung dess ment-
sehen vnd der Statt Lucern lob. Theater und szenische Vorgänge in der

Stadt Luzern im Spätmittelalterund in der Frühen Neuzeit. Zürich 2009.

Josef Grünenfelder, Kirche St. Oswald in Zug. Bern 1998 (Schweize-

rische Kunstführer GSK).

P. Rudolf I lenggeler (Hg. Baurodel und Jahrzeitbuch der St.-Oswalds-

Kirche in Zug. Basel 195 1 QSG Neue Folge, 2. Abteilung, Band 4).

RolfKeller, St. Oswalds-Darstellungen. In: 500 Jahre Kirche St. Oswald

Zug, Ausstellung im Kunsthaus Zug. 29. Juni bis 24. August 1980. Zug
1980.28 29.

Wolfgang F. Michael und Hans-Gert Roloff (Hg.). Johannes Mahler,

Spiel von St. Oswald. Bern 1990.

Christiane Oppikofer-Dedie (Hg.). Johannes Mahlers Bruder-Klausen-

Spiel (um 1624). Aarau, Frankfurt am Main und Salzburg 1993.

Peter Rusterholz (Hg.), Schweizer Literaturgeschichte. Stuttgart 2007.

Beda der Ehrwürdige, Kirchengeschichte des englischen Volkes. Uber-

setzt von Günter Spitzbart. Band 1-2. Darmstadt 1982. [Spitzbart 1982]

Hellmut Thomke und Christiane Oppikofer-Dedie (Hg. Johannes Mah-

1er, Spiel von St. Stanislaus. Bern, Stuttgart und Wien 2003.

Barbara Thoran, Frauenrolle und Rolle der Frauen in der Geschichte

der deutschsprachigen Passionsspiele. In: Michael Henker. Eberhard

Dünninger und Evamaria Brockhoff (Hg.), Hört, sehet, weint und liebt.

Passionsspiele im alpenländischen Raum. Katalog zur Ausstellung
im Ammergauer Haus. (Dberammergau, 28. Mai bis 30. September 1990.

München 1990, 113-119.

186 TUGIUM 26/2010






	Sankt Oswald zwischen Himmel und Hölle : zum Manuskript des barocken Theaters "Spiel von St. Oswald"

