Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes flr
Denkmalpflege und Archaologie, des Kantonalen Museums fur
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Der inszenierte Himmel : eine barocke Erlebniswelt
Autor: Tobler, Mathilde

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der inszenierte Himmel — eine barocke Erlebniswelt

Mathilde Tobler

Eine als Konig gekleidete Jesuskindfigur auf einem Thron-
sessel im Kapuzinerinnenkloster Namen Jesu in Solothurn
(Abb. 1.1)" und ein gestochenes Andachtsbildchen, das die
thronende Kaiserin Maria Theresia mit einem ihrer Kin-
der auf dem Schoss als Gnadenmutter darstellt (Abb. 1.3),
illustrieren beispielhaft die Wechselwirkung zwischen
Hoéfischem und Religiosem im Barock. In keiner anderen
Epoche haben sich so sehr Prunk und Zeremonielle des
Adels mit der Kirchenkunst verkniipft, und in keiner ande-
ren Epoche hat die katholische Kirche ihre Lehre so sinn-
lich inszeniert.

! Das sogenannte Namen-Jesu-Kindlein, eine lebensgrosse barocke
Figur, wird im gleichnamigen Kapuzinerinnenkloster in Solothurn je-
weils am 3. Januar, seinem Festtag, auf dem Thronsessel mit aufge-
stecktem Baldachin ins Refektorium getragen. Dort werden thm auf
einem gedeckten Tisch Speisen vorgesetzt, die aus im vergangenen
Jahr geernteten Feldfriichten zubereitet wurden. Im Kloster befindet
sich eine zweite Christkindfigur, die «Le petit roi» genannt wird. S. da-
zu Norbert May, Die Christkindverehrung im Kloster Namen Jesu in
Solothurn. Jurablitter 44/1982, 173—183.

2 Frankreich ist ein absolutistisch regiertes Kénigreich, Osterreich ein
Kaiserreich, und in Deutschland sind die Fursten Triger der politischen

Ordnung.

Herausgewachsen ist der barocke Stil in Italien aus der
Renaissance und dem Ubergangsstil des Manierismus.
Zentrum seiner Entfaltung war das pépstliche Rom — be-
sonders eindriicklich vollzog sich dort der Stilwandel im
Verlauf des Baus des Petersdomes. Nordlich der Alpen
breitete sich der neue Stil wegen des Dreissigjdhrigen
Krieges (1618—-48) mit Verspitung aus. Auftraggeber wa-
ren Pdpste, Konige, Kaiser und Fiirsten.” Sie liessen Palédste
und Schldsser erstellen. Dem Adel nacheifernde Ordens-
leute taten es ihnen gleich und bauten reprédsentative
Anlagen, diec man als Klosterschlosser bezeichnen darf.
Solche Anlagen entstanden in Siiddeutschland und Oster-
reich. Zuihrem Raumprogramm gehorte gleich wie in einer
Residenz ein sogenannter Kaisersaal. Dieser ausserordent-
lich grosse und besonders reich ausgestattete Reprisenta-
tionsraum stand flir einen moglichen Besuch des Kaisers
des Heiligen Romischen Reichs und seines Gefolges bereit
und wurde auch fiir Fiirstenempfénge genutzt. Vor allem
aber unterstrich er in den reichsunmittelbaren Klostern
deren Unabhingigkeit von Territorialflirsten.

Uber die katholische Kirche als eine nicht an Landes-
grenzen gebundene Kulturtrdgerin gelangte der Stil auch in

Abb. 1

Das Jesuskind wird im Barock zu einem kleinen Konig, der Abtssitz ist einem Herrscherthron nachgebildet, und die weltliche Kaiserin wird zu einer
Gnadenmutter. 1 Kloster Namen Jesu, Solothurn, sogenanntes « Namen-Jesu-Kindlein». Eine barocke, als kleiner Konig gekleidete Holzfigur mit

Krone und Reichsapfel sitzt unter einem Stoffbaldachin auf einem Thron. Sie wird jeweils am Namen-Jesu-Tug ins Refektorium getragen, wo ihm die
Schwestern Speisen vorsetzen. 2 Pontifikalthron fiir den Abt des ehemaligen Zisterzienserklosters Wettingen, um 1752/55 in der dortigen Kloster-
kirche aufgestellt. 3 Die dsterreichische Kaiserin Maria Theresia (1717-80), in Anlehnung an eine thronende Muttergottes mit Kind als Gnaden-

mutter dargestellt.

TUGIUM 26/2010

151



Abb. 2

Ptarrkirche St. Jakob in Cham, mittleres Deckenbild im Schiff, von
Joseph Keller, 1785. Die nach Andrea Pozzo perspeitivisch konstruierte
Deckenmalerei tiuscht den Blick in einen von einer Kuppel iiberhchten
Zentralraum vor. Dargestellt ist der zwélfjihrige Christus im Tempel.

demokratisch regierte Gebiete wie die Eidgenossenschaft,
wo allerdings einzig am Wallfahrtsort Einsiedeln mit sei-
nen internationalen Bezichungen eine klgsterliche Gross-
anlage entstand. Hofisches dagegen begegnet da und dort,
augenfillig zum Beispiel beim mit den Insignien des Abtes
dekorierten Pontifikalthron aus der Mitte des 18. Jahrhun-
derts im Chor der ehemaligen Zisterzienserkirche in Wet-
tingen (Abb. 1.2)°
Ordens, dessen Armutsgedanke im Mittelalter strenge Be-

- und dies im Gotteshaus desjenigen

stimmungen gegen jeden Bau- und Kunstluxus bewirkt
hatte. Uber die Kirche verbreitete sich der barocke Stil aber
nicht nur geografisch weit, sondern bis in die Dorfkirche,
wo er den Gldubigen schon auf Erden eine Vorstellung vom
Himmelsparadies vermitteln sollte. Im Unterschied zum
Schloss stand das Gotteshaus allen sozialen Schichten offen.

«Heiliges Theater» ist wirksamer als eine Predigt

Gleich wie die Reprisentationsraume eines Schlosses eine
wirkungsvolle Biihne fiir den Auftritt des Territorialherr-
schers waren, so die Kirchenrdume fiir das «Theatrum
sacrumy», das Heilige Theater, das den Gldubigen darge-
boten wurde. Da wie dort 6ffnen sich die Raume nach oben

Abb. 3

Enthauptung des hl. Johannes des Tdufers, gemalt von M. (oder W)
Uster im Auftrag der Ratsherren von Baar, 1789. Kopie nach einem
Gemdilde von Franz Ludwig Raufft (geboren 1660 in Luzern, Weiter-
bildung in Rom). Die Hell-Dunkel-Effekte unterstreichen die Dramatik
des Ereignisses und heben wie bei einer Theaterauffithrung die Grenzen
zwischen Darstellung und Wirklichkeit auf, so dass der Betrachter
direkt ins Bildgeschehen mit einbezogen wird. (Museum Burg Zug)

152

mittels einer an die Decke gemalten Scheinarchitektur und
geben im einen Fall Ausblick in den mythologischen, im
anderen Fall in den christlichen Himmel. Besonders in
Kirchen beliebt waren auch die auf eine Erfindung von
Andrea Pozzo (1642-1709) zuriickgehenden, perspekti-
visch exakt konstruierten «di sotto in si» gemalten Schein-
kuppeln (Abb. 2).# Raffinierte Lichteffekte, die Gesten und
Bewegungen hervorheben, sowie eine Vorliebe flir drama-
tische Ereignisse bringen manche Altarbilder in néchste
Néhe zu Theaterauffithrungen. Die Handlung scheint hier
und jetzt stattzufinden, so dass der Betrachter direkt in das
Geschehen mit einbezogen wird. Ein Beispiel dafiir ist die
Darstellung der Enthauptung des hl. Johannes des Taufers,
welche ein sonst nicht ndher bekannter Maler Uster 1789
fiir Baar anfertigte (Abb. 3).° Es handelt sich um eine Kopie
nach einem Gemalde des 1660 in Luzern geborenen Franz
Ludwig Raufft, der sich in Rom weiterbildete und dort
Werken Caravaggios (1571-1610), des Begriinders span-
nungsvoller Beleuchtungseffekte, und seiner Nachfolger
begegnete. Das Bild Usters zeigt ebenso wie das Haupt-
deckenbild von Josef Keller in Cham von 1785 mit der
Scheinkuppel nach Pozzo und das fast identische Decken-
fresko in der Marienkirche in Unterdgeri von sogar erst
1806, wie lange sich der barocke Stil in unserer Region
gehalten hat.®

Wie gekonnt der Barock theatralische Wirkungen zu
erzielen verstand, beweisen auch die tiber vielen Altdren an-
gebrachten, aus Wolken- und Strahlenkrédnzen bestehenden

TUGIUM 26/2010



Abb. 4

Kapelle St. Jost in Oberdigeri, oberer Teil des Altarretabels von 1759, geschnitzte Heilig-Geist-Taube. 1 Bei Ausleuchtung baumelt die Taube an einem
Draht in drei hintereinander gestaffelten Wolkenkrdnzen. 2 Die vom Barock gewollte Inszenierung ldsst die Taube im Gegenlicht so erscheinen, als

wiirde sie vom Himmel in die Kapelle fliegen.

Gloriolen, hinter denen in der Wand eine Offnung ange-
bracht wurde, so dass die im Zentrum befindliche Heilig-
Geist-Taube im Gegenlicht erscheint, als fliege sie vom
Himmel in den Kirchenraum hinein. Die Giebelgloriole am
1759 von Johann Baptist Babel geschaffenen Altarretabel
in der Kapelle St. Jost in Oberédgeri demonstriert den ge-
konnten Umgang mit Lichteffekten: Leuchtet man die
Installation von innen an (Abb. 4.1), so sieht man eine an
einem Draht aufgehidngte Taube, ein keineswegs religios
ergreifender Anblick. Erst das Gegenlicht ldsst sie als eine
himmlische Erscheinung erleben (Abb. 4.2). Bei einigen
Altdren wurde diese Lichtregie sogar fiir die Hauptfigur an-
gewendet. In der ehemaligen Klosterkirche von Wettingen
zum Beispiel wird die Himmelfahrt Mariens vom Betrach-
ter als visiondres Ereignis wahrgenommen, indem die
Retabelarchitektur des Hochaltars (1751-55) die dahinter
liegende grosse Fensteroffnung umrahmt und vor dieser die
stark bewegte Muttergottestigur in den Himmel schwebt.”
Zu hochster Meisterschaft fithrten die Gebrider Kosmas
Damian und Agid Quirin Asam die Lichtregie am Hoch-
altar der Benediktiner-Abteikirche Weltenburg (1721-24).
Hier befindet sich hinter der Retabeloffnung nicht direkt
ein Fenster, sondern ein apsidenférmiger Raumteil, der von
seitlichen Fenstern beleuchtet wird und auf dessen Wand-
flidche die Verherrlichung der Maria Immaculata gemalt ist.
Vor diesem lichten Hintergrund wird die Altarstatue des
reitenden Georg, der den Drachen tétet, als eine sich auf
den Betrachter zu bewegende Silhouette wahrgenommen.*

* Der Klosterabt benutzte ihn jeweils bei cinem Hochamt, dem soge-

nannten Pontifikalamt.

Der Erfinder dieses Illusionismus war der Jesuitenpater Andrea Pozzo,

der in der Kirche S.Ignazio in Rom 1691-94 iiber dem Schiff cine of-

fene Scheinarchitektur und tiber der Vierung eine Scheinkuppel malte.

1706 veroftentlichte Pozzo perspektivische Konstruktionszeichnun-

gen (deutsche Ausgabe 1709).

> Mit Inschrift «Demiithig gehorsamst gewidmet von M [oder W?]
Uster Maler und discipul von Hr. Wiirsch Copirt disses nach Raufft im

&

TUGIUM 26/2010

Diese Beispiele von Altarretabeln, welche dem Betrach-
ter zu einem visiondren Erlebnis verhelfen wollen, leiten
tiber zum Schwerpunkt des vorliegenden Aufsatzes, der
aus der Ausstellung «Styling im Barock — der inszenierte
Himmel» im Museum Burg Zug herausgewachsen ist.”
Nicht der Grundausstattung der Kirchen mit Wand- und
Deckenbildern, Stuckaturen, Altarfiguren und -gemélden
wird im Folgenden das Augenmerk geschenkt, sondern den
die Frommigkeit zusitzlich fordernden Inszenierungen. Es
sind dies kostiimierte Figuren und Skelette, Liturgie und
Feste im Verlauf des Kirchenjahres sowie die den Glauben
auch ausserhalb des Gotteshauses demonstrierenden, zum
Teil geradezu als wandelnde Theaterspicle gestalteten Pro-
zessionen (zu den als Theater aufgefithrten Heiligenspielen
s. den Beitrag von Barbara Wieser S. 177-186).

Gekronte Kaiserin des Himmelreichs

Sie nehmen fast schon das Wachsfigurenkabinett vorweg:
die nach hofischer Manier mit reichen Gewéndern ange-
zogenen Marien- und Jesuskindfiguren mit aufgesetzter
Periicke und Krone. Zwar wurden schon im Spétmittelalter
geschnitzte Muttergottes- und Christkindfiguren mit kost-
baren Stoffen bekleidet (s. dazu den Textkasten S.154), und
der Barock erfindet damit wie in manchen anderen From-
migkeitsbereichen nichts Neues, sondern greift bewusst auf
einen vorreformatorischen Brauch zuriick. Aber er aktua-
lisiert und steigert die Gestaltungsform. Von den verwen-
deten Materialien her sind die Figuren greifbar echt, die Art

19. Jahr sines Alters», der Jahreszahl 1789 und den gemalten Wappen
und Namen der Ratsherren von Baar.
* Zum Deckenbild in der Pfarrkirche Cham s, KDM ZG NA. 2, 86, zum
Deckenbild in Unterdgeri KDM ZG NA. 1, 345f.
7 Peter Hoegger., Die Kunstdenkmiler des Kantons Aargau. Band VIII,
Der Bezirk Baden I11: Das chemalige Zisterzienserkloster Marisstella
in Wettingen, Bern 1998, 194198 mit Abb. 266.
Norbert Lieb und Max Hirmer, Barockkirchen zwischen Donau und
Alpen. Dritte Auflage Miinchen 1969, Abb. 30-35.
? 30. August 2009 bis 9. Januar 2011.

»



der Bekleidung riickt sie jedoch weg in eine hohere Sphire.
Denn das Vorbild fiir das Gewand lieferten Ornate von
Koniginnen und Konigen. Sehr bekannte Beispiele sind das
Gnadenbild von Einsiedeln mit seinen Prunkornaten oder
das Prager Jesulein, in dessen Garderobe sich sogar ein
Ornat mit einem Hermelinmantel befindet. Wer die Gele-
genheit hat, eine Filmaufnahme der Kronung der engli-
schen Konigin Elisabeth I1. im Jahre 1953 zu sehen, erhalt
die direkten Zusammenhinge zwischen Krénungsornat

und Marienbekleidung vor Augen gefiithrt. Umgekehrt
wurde auf einem zeitgendssischen Kupferstich die dster-
reichische Kaiserin Maria Theresia auf threm Thron in der
Arteiner Muttergottes mit Jesuskind als Gnadenmutter dar-
gestellt (vgl. Abb. 1.3).1

10" Adolf Spamer, Das Kleine Andachtsbild vom XIV. bis zum XX. Jahr-
hundert. Miinchen 1930, 196 (Abb.) und 198. Der Kupferstich befand
sich damals in der Viennensia-Sammlung von Georg Eckl (1863—
1929), die 1926/27 versteigert wurde.

Schon im Mittelalter wurden Figuren mit kostbaren Stoffen bekleidet

Wie auch andere Frommigkeitsbriuche ist das Bekleiden von Figuren
keine Erfindung des Barock, sondern ein Riickgriff auf vorreforma-
torische Zeit. Die Schweiz besitzt mit dem Sarner Jesuskind und
seinem dltesten Gewand ein besonders eindriickliches Beispiel einer

Im Kloster Wienhausen in Niedersachsen, das nach der Reformation

ein evangelisches Damenstift wurde, haben sich rund zwanzig spdt-
mittelalterliche Skulpturenornate erhalten. Sie wurden in nachrefor-
matorischer Zeit nicht mehr gebraucht, von den evangelischen Stifts-
damen jedoch aus Interesse an Handarbeiten aufbewahrt. Das abge-
bildete drmellose Gewand wurde am ehesten fiir ein stehendes Christ-
kind verwendet. (Kloster Wienhausen, Inv.-Nr. Wien HB 58)

mittelalterlichen Kleidung. Entstanden um 1360, ist die Holzplastik
eine der dltesten Christkindfiguren nordlich der Alpen. Sie stammt aus
dem Benediktinerinnenkloster in Engelberg und wurde 1615 bei des-
sen Verlegung nach Sarnen von den Schwestern an den neuen Ort mit-
genommen. Hier entwickelte sich eine bis heute andauernde Wallfahrt
zum «Sarnerchindli». Schon in Engelberg war das Jesuskind von den
Nonnen hoch verehrt worden. Zu dem als nackte Figur geschnitzten
Bildwerk gehort ein Kleid, das dicht besetzt ist mit teilweise bis ins
14. Jahrhundert zuriickreichendem, geprigtem silbernem Zierrat in
Form von Blumen, Blittern, Tieren, Buchstaben und Miinzen.! Der
Tradition nach wurde das Gewand von der Konigin Agnes von Ungarn
(1281-1364) geschenkt.

Auch andere Bildtypen wie Marienstatuen, Vesperbilder (Maria mit
dem Leichnam Christi auf dem Schoss) und Auferstehungschristus-
figuren wurden mit Kleidungsstiicken ausgestattet. Schadhaft gewor-
den und aus der Mode gekommen, wurden sie frither oder spéter durch
neue ersetzt und entsorgt. Die Jahrhunderte tberlebt haben sie vor
allem dort, wo sie nach der Reformation nicht mehr gebraucht wurden,
némlich in norddeutschen Domen und Klostern, die evangelisch wur-
den. So befinden sich im Kloster Wienhausen, einem evangelischen
Damenstift, rund zwanzig Kleidungsstiicke, welche von den an Hand-
arbeiten interessierten Schwestern bis auf den heutigen Tag sorgsam
aufbewahrt werden.? Ein Teil der Kleider war bezichungsweise ist bis
heute mit gepriagten Blechen bestickt und mit Hermelinpelz verbramt.
Die Kleidungsstiicke sind ins erste Viertel des 16. Jahrhunderts zu
datieren. Grosse Ahnlichkeit zeigt das originale Kleid einer um 1500
entstandenen Jesuskindfigur aus dem chemaligen Zisterzienserin-
nenkloster Heilig Kreuz in Rostock (heute im Staatlichen Museum
Schwerin).

Aus spatmittelalterlichen Quellen erfahren wir, dass bereits im 14. und
15. Jahrhundert Bildwerke bekleidet wurden. In der Kirche St. Sebald
in Nirnberg mussten die Mesner gemdss ihrem Pflichtenbuch von
1493 an Heiligenfesten bestimmten Figuren einen Schleier auflegen
und eine Krone aufsetzen.® Und die Chronik des zur Reformationszeit
aufgehobenen Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen
berichtet, die Schwestern hitten 1484 eine Kopie des Einsiedler Gna-
denbildes erhalten und diese «zuo gelicher wis wie daz zuo den ain-
sidelen mit der kron und mit ainem tiichly und mit einem blawen sidin
mantel Gar schon geziert».* In den folgenden Jahren nihten die Non-
nen aus ihnen vergabten Stoffen sechs weitere Mintel fiir ihre Einsied-
ler Gnadenmutter. Und sie schmiickten diese mit unterschiedlichem
Zierrat wie Buchstaben, Vogeln und goldenen Kndpfen, wie wir sie
von den Kleidern in Sarnen und Wienhausen kennen.

S.dazu Robert Durrer, Die Kunstdenkmiler des Kantons Unterwalden. Ziirich 1899-1928.
unveridnderter Nachdruck Basel 1971, 653-656 und 662-676. — Adolf Reinle, Die Kunst
der Innerschweiz von 1200-1450. In: Innerschweiz und frithe Eidgenossenschaft. Olten
1990, 1,311-313.

2 Charlotte Klack-Eitzen, Marias neue Kleider. Skulpturenornate in Kloster Wienhausen.
Beitrige zur Erhaltung von Kunst- und Kulturgut 1, 2008, 21-31.

3 Klack 2008 (wie Anm. 2), 22.

¢ P. Othmar Lustenberger, Alteste Kopie des Einsiedler Gnadenbildes. Mitteilungen des
Historischen Vereins des Kantons Schwyz 77, 1985, 15-30, besonders 20. — Mathilde Tob-
ler, «Wahre Abbildung». Gfr. 144, 1991, 5-426, besonders [81 und 237-239.

TUGIUM 26/2010



o
NG

2
w
@
o
=3
@
:

EIS AD IMPLEMINI EBeg:a+, 1\

ASI NOLLVHHN]D Y13

e

|

Abb. 5

Das Bekleiden von Marienfiguren als Himmelskonigin war im Barock eine Ehrbezeugung gegentiber der Muttergottes. 1 Gnadenbild in der Marien-
kapelle «unter dem Herd» in Stans mit Stoffbehang, Krone und Zepter. 2 Ohne Kleider erweist sich dieselbe Figur als gotische Muttergottes, die fiir
das Anbringen des Stoffgewandes im Barock stark abgeschnitzt wurde. 3 Beispiel fiir den im Barock geschaffenen Typus der Gliederpuppe. Nur Kopf,
Hdinde und Fiisse sind fein ausgearbeitet und farbig gefasst. Viertes Viertel 17. Jahrhundert. (Museum Burg Zug)

Zum Ornat fiir Statuen gehorten immer auch Kronen fiir
die Muttergottes und das Jesuskind. Zwar verstanden sich
die Herrscher im Barock als von Gottes Gnaden eingesetzt.
Aber auch sie brauchten die Fiirbitte und den Schutz ins-
besondere Mariens. Immer wieder wurde das westliche
Abendland von den Tirken bedroht, und die christlichen
Heere zogen mit den Schlachtrufen «Maria, Auxilium
Christianorum» und «Mariahilf» gegen die Osmanen.'!
Leopold 1. suchte, von der marianischen Frommigkeit sei-
ner Vorfahren geprigt, nach seiner Kronung zum Kaiser
von Osterreich 1658 den Marienwallfahrtsort Altotting in
Bayern auf, wo er sich in einer religiésen Zeremonie seine
Wiirde gleichsam von Maria bestdtigen und sich, sein Land
und die Bevolkerung unter den Schutz Mariens vor den
Feinden stellen liess ."?

" Nach dem Sieg von Lepanto 1571 wurde das Fest «Maria vom Siege»
eingefiihrt. 1683 belagerten die Tlirken Wien, und 1688 beteiligten
sich auch Zuger Soldaten am venezianischen Feldzug nach Morea
(Peloponnes), der fiir das christliche Heer allerdings als trauriges
Debakel endete (s.dazu Viktor Ruckstuhl, Aufbruch wider die Tiirken.
Ein ungewohnlicher Solddienst am Ende des 17. Jahrhunderts. Ziirich
1991).

* Anna Coreth, Pietas Austriaca. Ursprung und Entwicklung barocker
Frommigkeit in Osterreich. Wien 1959, 54-55.

3 Zuan den Figuren angebrachten Hilfskonstruktionen, damit der Kleid-

stoff schon fallt, s. Mathilde Tobler, Wahre Abbildung. Gfr. 144, 1991,

5-426, besonders 180182, Abb. 121-124.

Albert Knoepfli, Die Kunstdenkmaler des Kantons Thurgau. Band [V:

Das Kloster St. Katharinenthal. Bern 1989, 80, 233 (Abb. 219 und

220) und 234-236.

> Helmi Gasser, Die Kunstdenkmiiler des Kantons Uri. Band LI: Alt-
dorf, 1. Teil. Bern 2001, 326 und 328 (Abb. 246).

TUGIUM26/2010

Eine Neuheit schuf der Barock mit dem Typus der
Bekleidungspuppe. Bei dieser sind nur die sichtbaren Teile
wie Kopfe, Hinde und Fiisse fein geschnitzt und gefasst,
die tibrigen Korperteile dagegen wie bei einer Schneider-
puppe nur in ihrer Grundform gestaltet (Abb. 5.3). Als
Variante wurde die untere Korperhélfte durch ein Gestell
ersetzt. Gegentiber einer voll geschnitzten Figur sparte man
Arbeit und Kosten, und zudem liessen sich die Kleidungs-
stlicke viel leichter anziehen.!? Fehlten die Mittel fiir eine
neue Figur oder wollte man eine Figur aufgrund ihrer lan-
gen Verehrung beibehalten, so scheute man sich im Barock
nicht, das mittelalterliche Bildwerk so zu beschnitzen, dass
sich ein textiles Gewand anbringen liess (Abb. 5.1-2). Der
aus dem Anfang des 14.Jahrhunderts stammenden hoch-
gotischen Muttergottes auf dem Liebfrauenaltar der ehe-
maligen Dominikanerinnenkirche St. Katharinenthal bei
Diessenhofen wurden 1745 die Taille tief eingeschnitten,
die meisten Faltenkdmme abgehobelt, der rechte, an den
Korper angepresste Arm durch einen mit barocker Gestik
ersetzt, die Brust mit Leinen verklebt und die geschnitzten
Haare entfernt.™ Ein weiteres Beispiel ist die nach 1255
entstandene Figur wohl einer Maria mit Kind von hoher
Qualitdt im ehemaligen Kapuzinerinnenkloster St. Karl
in Altdorf, die vermutlich im 18. Jahrhundert in eine An-
kleide-Schmerzensmutter umgewandelt wurde. Von der
gotischen Statue sind noch der Kopf und der Rumpf ohne
Arme erhalten; das Haar, der Schleier sowie Teile des
Gewandes wurden abgeschnitzt.'s Dass die beriihmten
gotischen Mariengnadenbilder von Einsiedeln, Altotting
und Loreto (bei Ancona) fiir die barocke Bekleidung nicht

155



abgeschnitzt wurden, verdanken sie vermutlich nicht nur
ithrer schmalen Silhouette, sondern vor allem ihrer altehr-
wirdigen und starken Verehrung, so dass diese Figuren
als unantastbar galten. Sie bilden in der Folge eine Gruppe,
deren Gewdnder nicht tailliert sind.

Verbreitet waren, wie die umgearbeitete Figur in Alt-
dorfbelegt, auch Schmerzensmutter-Ankleidefiguren. Das
Gnadenbild der Kirche St.Wendelin
(Gemeinde Baar), eine vermutlich aus dem 17. Jahrhundert

in Allenwinden

stammende Maria mit sieben Schwertern, wurde um die
Mitte des 18.Jahrhunderts ebenfalls abgeschnitzt, um ihr
Stoffgewédnder anziehen zu kénnen.'® Bruderschaften lies-
sen fiir die Karfreitagsprozession bekleidete Umtragefigu-
ren der Schmerzensmutter anfertigen wie die Statuen flir
bzw. in der Kapelle zum Unteren HI. Kreuz in Altdorf'” und
in der Friedhofkapelle in Wassen'® belegen. Fiir die vielen
lokal verehrten Pieta-Gnadenbilder (trauernde Maria mit
dem Leichnam Christi auf dem Schoss), die im Barock mit
Stoffbehéngen als Zeichen hoher Wertschédtzung ausgestat-
tet wurden, sei hier stellvertretend das Vesperbild auf dem
siidlichen Seitenaltar in der Kirche des Zisterzienserinnen-
Klosters Frauenthal bei Hagendorn (Gemeinde Cham) auf-
gefiihrt. Die um oder kurz nach 1400 geschaffene Holz-
statue soll aus dem aufgehobenen Kloster Klingenthal in
Basel stammen und 1563 von der ehemaligen Oberin ihrer

Abb. 6
Schrein mit den Gebeinen des Katakombenheiligen Placidus, 1685 in

das Ursulinenkloster Mariahilfin Luzern iiberfiihrt. Die Gebeine sind
nach alter Manier unanatomisch angeordnet. (Historisches Museum
Luzern)

156

leiblichen Schwester, der ersten nachreformatorischen Ab-
tissin in Frauenthal, ibersandt worden sein. Laut einem
Verzeichnis umfasste die Garderobe des Gnadenbildes
1726 zwolf Kleider. Wie auf dem 1713 gemalten Votivbild
des Beichtigers P. Ludwig Zurlauben zu sehen ist, waren
von der Holzfigur einzig noch die Gesichter von Maria und
Christus sichtbar, alle anderen Teile der Figur waren vom
Gewand zugedeckt."

Skelettfiguren in Samt und Seide

Zu theatralisch kostiimierten Figuren entwickelten sich im
17. Jahrhundert auch die «Mirtyrer» aus den Katakomben
Roms.?" Nachdem hier 1578 Arbeiter zufillig auf eine Ka-
takombe gestossen waren, wurde die Suche nach weiteren
mit Erfolg fortgesetzt. Man nahm an, dass es sich bei den
Begrabenen um frithchristliche Mértyrer handle, wodurch
nicht nur ein archdologisches, sondern in der Zeit nach der
Glaubensspaltung auch ein stark religioses Interesse fiir die
aufgefundenen «Blutzeugen Christi» erwachte. 1620 be-
gann man, die Skelette auszugraben. Sie sollten der von der
katholischen Kirche im Konzil von Trient gegeniiber den
Protestanten verteidigten Reliquienverehrung zu neuem
Aufschwung verhelfen. Dass es sich bei den unterirdischen
Katakomben um ganz gewdhnliche Friedhofe (Coemete-
rien) aus frihchristlicher Zeit handelte, wurde lange nicht
wahrgenommen. Fand man beim Skelett gar eine Ampulle
vor — im romischen Begribnisritus wurde darin dem Ver-
storbenen symbolisch Speise mitgegeben —, steigerte sich
die Annahme, es handle sich um einen Martyrer, zur Ge-
wissheit. Die ausgegrabenen Skelette wurden in Kldster
und bedeutende Pfarrkirchen tiberfiithrt — und dies trotz des
beschwerlichen Transports auch in Gebiete nordlich der
Alpen. Die katholische Eidgenossenschaft war dank der
Pédpstlichen Schweizergarde besonders begiinstigt, so dass
hier selbst bescheidenere Pfarrkirchen einen solchen heili-
gen Leib erhielten. Viele Skelette wurden von den Haupt-
leuten der Garde vermittelt, die sich davon einen Vorrat
anlegten. Bisweilen gelang es auch Gardesoldaten, wie zum
Beispiel 1679 Benedikt Bolsinger aus Neuheim, ihrer
Heimatpfarrei zu einem Mirtyrer zu verhelfen, oder auch
Gardekapldnen, wie Johann Konrad Keiser, dessen Vermitt-
lung das Kloster Maria Opferung in Zug seinen hl. Pius

1o KDM ZG NA. 1, 86, 87 und 89. Der Kopf wurde im 20. Jahrhundert
erneuert.

17 Gasser 2001 (wie Anm. 15), 252 (Abb. 185-186) und 253. Statue von

1811, die Vorgéngerstatue von 1766 ist vermutlich identisch mit der

Umtragefigur im Historischen Museum Altdorf.

Thomas Brunner, Die Kunstdenkméler des Kantons Uri. Band IV:

Oberes Reusstal und Urseren. Bern 2008, 203 und 204 (Abb. 220-

221). Statue um 1735, um 1904 neu eingekleidet.

Zum Gnadenbild s. KDM ZG NA. 2, 200-201 (Abb. 216) und 222

(Abb.241).

20 Das Standardwerk von Hansjakob Achermann, Die Katakomben-
heiligen und ihre Translationen, Stans 1979 (Beitrdge zur Geschichte
Nidwaldens, Heft 38), bildet die Grundlage fiir die nachfolgenden

%

Ausfithrungen.

TUGIUM 26/2010



verdankt. Spéter waren es auch Rompilger, die Gebeine
nach Hause brachten, so etwa 1726 der Zuger alt Stadt-
schreiber Heinrich Damian Leonz Zurlauben diejenigen
der hl. Christina.

Der Import von Katakombenheiligen setzt in der katho-
lischen Eidgenossenschaft bereits in den 1620er Jahren ein,
nimmt nach 1640 stark zu und reduziert sich im 18. Jahr-
hundert auf die Hilfte. Im Kanton Zug erhalten Menzingen
(hl. Clemens, Translation 1676), das Kapuzinerinnenklos-
ter Maria Opferung (hl. Pius, 1676) und das Kapuzinerklos-
ter in Zug (Haupter der hll. Desiderius und Justus, 1678),
Oberdgeri (hl. Benignus, 1726), die St.-Oswalds-Kirche in
Zug (hl. Christina, 1727) sowie Unterdgeri (hl. Theodor,
1732) Katakombenheilige. Diese bilden gleichsam einen
religidsen Schutzwall gegen das reformierte Zirich, der
sichnach Osten tiber Freienbach, Rapperswil, Lichtensteig,
Fischingen, Tdnikon, Ittingen bis nach Rheinau und nach
Westen iiber Merenschwand, Muri, Hermetschwil, Brem-
garten, Gnadenthal, Mellingen und Wettingen bis nach
Zurzach fortsetzte.

Fiir den Transport wurden die Gebeine in eine Kiste ver-
packt, die mit Seidenschniiren von roter Farbe — der Farbe
der Mértyrer — umwickelt wurde. Eine dreifache Versiege-
lung sollte gewiéhrleisten, dass die Reliquien auf der Reise
nicht ausgetauscht wurden. Mitgeliefert wurde zudem eine
Authentik, eine von kirchlicher Seite beglaubigte Urkunde,
welche die Echtheit bestétigte. Am Bestimmungsort ange-
kommen, wurde die Kiste in Beisein eines Geistlichen
geoffnet und Knochen und Reliquienstaub meistens einem
Frauenkloster zum Verzieren iibergeben; in seltenen Fillen
fithrten auch Klosterbriider diese Arbeit aus. In der Frithzeit
wurden die Uberreste der Katakombenheiligen in der bis
anhin flir Reliquien tblichen Weise in Gaze gewickelt, mit
kostlich aussehendem Zierrat aus Gold- und Silberdraht,
Perlen und Glasflissen geschmiickt und unanatomisch in
verglasten Schreinen angeordnet (Abb. 6).2! Dem inszenie-
rungsfreudigen und -begabten Kapuzinerpater Ludwig von
Wyl, «Spiritus Rector» einer einmalig reichen religitsen
Erlebniswelt in der Kirche Hergiswald bei Luzern, gentigte
ein solcher Schrein nicht,”* als er 1651 den Katakomben-

I Der heute im Historischen Museum Luzern aufbewahrte Schrein mit
den Gebeinen des hl. Placidus, urspriinglich im Ursulinenkloster in
Luzern (Uberfithrung des heiligen Leibs 1685), spiter auf dem Marien-
altar der Jesuitenkirche, stammt zwar nicht aus der Friihzeit, ent-
spricht aber der frithen Prasentationsform, die vereinzelt auch spiiter
noch beibehalten wurde. S. dazu Achermann 1979 (wie Anm. 20).
32 und 302 f., sowie Adolf Reinle, Die Kunstdenkmiiler des Kantons
Luzern. Band II: Die Stadt Luzern, Teil I. Basel 1953, 339f.

2 Die Anordnung der Knochen zu einem Skelett mit angezogenen Bei-
nen kann aus einer spéteren Zeit stammen, als vielerorts die Gebeine
von Katakombenheiligen zu Skelettfiguren zusammengefiigt wurden.

* Zu Hergiswald s. Barbara Hennig, Die Kunstdenkmiler des Kantons
Luzern. NA. Band II; Das Amt Luzern. Die Landgemeinden. Bern
2009, 231-266.- Dieter Bitterli, Die Wallfahrtskirche Unserer Lieben
Frau in Hergiswald. Zweite, verinderte Auflage Bern 2007 (Schwei-
zerische Kunstfithrer GSK).

TUGIUM 26/2010

Abb. 7

Wallfahriskirche Hergiswald bei Luzern, Hauptfigur des dem hl. Felix
geweihten Altars, von Hans Ulrich Réiber, 1651-56. Der Mdrtyvrer tritt
wie ein Schauspieler auf die Bithne und mag vom Bildhauer in Anleh-

nung an das Theaterspiel geschaffen worden sein, das anldsslich der
Uberfiihrung der Gebeine in den Hergiswald 1651 aufgefiihrt worden
war: Die Darstellung half den Gléubigen, den Heiligen als Person
wahrzunehmen.

heiligen Felix als weitere Attraktion am Wallfahrtsort ein-
fiihrte.”® Er liess flir den Altar des Heiligen eine Figur
schnitzen, die diesen in prunkvoller Soldatenkleidung wie-
dergibt und ithm Zentrum des Altarretabels in einer Pose
erscheinen ldsst, als wiirde er gerade die Theaterbiihne be-
treten (Abb. 7). Die Statue wirkt wie ein in Holz «verewig-
ter» Schauspieler aus dem Festspiel, das anlédsslich der
Uberfithrung seiner Reliquien in den Hergiswald auf-
geflihrt wurde. Der Kapuzinerpater war sich bewusst, wel-
chenstarken Eindruck Heiligenspiele hinterliessen, und dass
durch diese die Martyrer zu fassbaren Menschen wurden —
der Glédubige trug fortan ein konkretes Bild vor Augen.
Den gleichen Effekt diirfte er mit dieser Altarskulptur
bezweckt haben. Dieser Erkenntnis trug auch die Entwick-
lung der Prdsentation der Gebeine von Katakombenhei-
ligen Rechnung. In der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts
begann man, sie zu Skelettfiguren zusammenzufiigen. Erst-
mals auf dem Gebiet der Eidgenossenschaft wurde 1669
dem hl. Vitalis in Einsiedeln eine Korperform verlichen.
Zuriickzuftihren ist dies wohl auf die im gleichen Jahr
erfolgte Reise des Einsiedler Konventualen P. Bernhard
Weibel nach Rom, wo es bereits verzierte Gerippe zu schen
gab. Oft wurden die heiligen Leiber in Anspielung aufihren

157



Fundort als sogenannte Schlifer liegend dargestellt, mit der
einen Hand den Kopf'stiitzend. Man setzte sie aber auch auf
thronartige Sessel oder gestaltete sie — eine hdufig anzu-
treffende Variante —als stehende Soldaten Christi. Selten ist
die Haltung des hl. Silvan in der Pfarrkirche Baar, der als
Soldat kniet und den eucharistischen Kelch verehrt. Die ge-
schmiickten Skelettleiber fanden so grossen Anklang, dass
1732 sogar die Gebeine des 1487 verstorbenen seligen Bru-
der Klaus zu einer knienden Figur zusammengestellt und in
der Art der Katakombenheiligen verziert wurden.>

Eine Figur aus Holz oder {iber einem Eisengestell ange-
brachtem Papiermach¢ bildet den Triger flir die in Gaze
gewickelten und mit Gold- und Silbergespinst verzierten
Knochen, die in ihrer Form entsprechende Vertiefungen
eingelassen wurden. Die den Reliquienskeletten angezo-
gene Kleidung besteht in der Regel aus einem Gewand und
einem capeartigem Mantel, der vorne mit einer Spange
zusammengehalten wird. Die Soldaten tragen unter diesem
ein Wams (Kamisol), die weiblichen Katakombenheiligen
Rock und Schleier. Auf dem Schidel sitzt ein Lorbeerkranz
oder ein Helm mit Federbusch. Als Attribute sind ein Palm-
zweig (Zeichen des Martyriums) und ein Schwert (Waffe
oder Marterinstrument) beigegeben. Bevorzugte Stofffarbe
war Rot, die ebenfalls auf das Martyrium hinwies. Rock,
Kamisol und Mantel wurden mit Gold- und Silbersticke-
reien, Gold- und Silberdrahtarbeiten, Pailletten, Edelstei-
nen und Glasfliissen sowie mit Borten und Spitzen reich
verziert.

Vermutlich lebten im Barock in jedem Frauenkloster
Schwestern, die solche Arbeiten ausfiihren konnten, aber
es gab einige Kloster mit Nonnen, die es darin zu einer
tiberdurchschnittlichen Handfertigkeit brachten. Zu diesen
zihlte das Kapuzinerinnenkloster Maria Opferung in Zug,
das innerhalb der Eidgenossenschaft im letzten Viertel des
17. Jahrhunderts in dieser Hinsicht vielleicht sogar das be-
kannteste war. Sozusagen sein Meisterstiick ist der hl.Pius,
den die Schwestern 1676 aus Rom erhielten, fassten und
1684 in ihrer Kirche auf dem rechten Seitenaltar aufstellen
liessen (Abb. 8). Sie erwarben sich mit dieser Arbeit einen
so guten Ruf, dass kurz vor 1690 Placidus Zurlauben, Abt
des Klosters Muri und Visitator des Klosters Maria Opfe-
rung, zwei Nonnen aus diesem Kloster zum Fassen der
Katakombenheiligen Deodatus und Theodora> in die Be-
nediktinerabtei Rheinau vermittelte. Das Resultat waren
zwel reich gekleidete Reliquienskelette, auf vergoldeten,
von bestickten Baldachinen bekrdnten Sesseln sitzend.
Einige Jahre spiéter vertrauten 1696/97 auch die Baarer dem
Zuger Frauenkloster ithren hl. Silvan zum Einkleiden an.
Und als die dortigen Ratsherren von einem italienischen
Hausierer namens Francesco Jaco edle und teure Stoffe fiir
das Gewand des Heiligen erwarben, zogen sie sogar zwei
Schwestern aus Zug zur Beratung bei.”*

Eine Steigerung der Ausstaffierung bedeuteten silberne
Riistungsteile, die einigen der «Soldaten Christi» iiber die

158

textile Kleidung angezogen wurden. Der hl. Deodatus in
Rheinau erhielt einen Brustharnisch, der hl. Pius im Kloster
Maria Opferung zusdtzlich zum Harnisch silbernen Bein-
und Armschutz (vgl. Abb. 8), wogegen sich die Stanser
Kapuzinerinnen bei threm etwa zur gleichen Zeit gefassten
hl. Prosper mit einem Brustpanzer begniigten.”” Leider
konnten in Maria Opferung an der reichen Ristung des
hl. Pius bis heute keine Goldschmiedemarken festgestellt
und auch in den Archivalien der Name des Gold- und
Silberschmieds nicht ausfindig gemacht werden. Hingegen
wissen wir, dass die aus einem Brustpanzer und Zierraten
bestehenden Silberarbeiten fiir die Figur des hl. Silvan in
Baar vom Zuger Goldschmied Hans Georg Ohnsorg ange-
fertigt wurden. Obwohl das dazu erforderliche Silber in
der Gemeinde Baar gesammelt worden war, kostete seine
Arbeit immer noch gut 445 Gulden, wihrend das Kloster
Maria Opferung fiir die Textilarbeiten, die hauptsédchlich
Sr. Elisabeth Letter ausfiihrte, etwas mehr als 262 Gulden
erhielt.”®

Die nicht geringen Kosten fiir das Fassen veranlassten
1726 den Zuger Stadtrat, die bereits oben erwihnten, von
alt Stadtschreiber Heinrich Damian Leonz Zurlauben von
einer Romwallfahrt nach Zug mitgebrachten Gebeine der
Katakombenheiligen Christina als Geschenk abzulehnen.
Erstals Kaplan Beat Jakob Anton Zurlauben, ein Bruder des
Stadtschreibers, sich anerbot, die Gebeine auf eigene Kos-
ten einkleiden zu lassen, nahm der Rat das Geschenk dan-
kend an. Da eine leibliche Schwester der beiden Zurlauben,
M. Ludovica Genoveva, im Kloster Maria Opferung lebte,
diirften die Gebeine hochstwahrscheinlich in diesem Klos-
ter gefasst worden sein. Thren Platz erhielt die hl. Christina
dann auf einem Seitenaltar der St. Oswalds-Kirche.

Weil mit der Zeit Feuchtigkeit und Staub den Knochen
und den Textilien zusetzten, wurde hédufig eine bevor-
stehende Hundertjahrfeier der Einfithrung eines Katakom-
benheiligen zum Anlass genommen, die Reliquienfigur
aufzufrischen. Das Kloster Maria Opferung leistete auch
aufdiesem Gebict hervorragende Arbeit. Beim Auffrischen
seines hl. Pius 1786 erneuerte es keine Teile der hundert

2+ Abgebildet in P. Rupert Amschwand, Bruder Klaus. Ergiinzungsband
zum Quellenwerk von Robert Durrer. Sarnen 1987, Tafel XXIV.

>3 Ein Kupferstich der hl. Theodora. abgebildet bei Achermann 1979

(wie Anm. 20) auf Tafel 7, Beschreibung S. 95-96.

C. Miiller, Die Reliquien in der Pfarrkirche zu Baar und die Trans-

lation des hl. Silvanus in dieselbe 1697. ZNbl. 1903. 26. — Emil Gut,

St. Silvan. der Katakombenheilige in Baar. Baarer Heimatbuch 1966

67,25-33.

'
=

7 Abgebildet in Achermann 1997 (wie Anm. 20), Tafel 6.
Miiller 1903 (wie Anm. 26), 26, und KDM ZG NA. 1, 46.
Die Arbeiten wurden von sechs Schwestern und zwei Kapuzinern

s
%

durchgeflihrt, von denen der eine einen genauen Bericht verfasste, der
durchaus mit heutigen Restaurierungsdokumentationen verglichen
werden kann (Klosterarchiv Maria Opferung Zug, M 32.16, «Memo-
riale»). Eine Zusammenfassung des Inhalts findet sich bei Achermann
1979 (wie Anm. 20), 96-97.

TUGIUM 26/2010



Jahre zuvor geschaffenen Kleidung und Verzierungen, son-
dern beschrénkte sich darauf, die Figur auf sanfte Weise mit
Schwamm, Pinseln, Biirstchen und Seifenwasser zu reini-
gen und den verblassten Stoffen mit Carmin und Saftfarben
die frithere Farbintensitéit zurtickzugeben.”” Andere Kata-
kombenheilige erlitten stirkere Eingriffe. Die Haltung des
hl. Silvan wurde zur ersten Zentenarfeier 1797 von den Be-
nediktinerinnen im Kloster in der Au bei Einsiedeln, sicher
auf Wunsch der Auftraggeber, leicht gedndert, indem die
Figur mehr auf den links oben schwebenden eucharis-
tischen Kelch ausgerichtet wurde.’ Weit grossere Wand-
lungen hat der hl. Bonifaz in Neuheim durchgemacht. Die
Umgestaltung zu einem stehenden Heiligen erfolgte wohl
auf die erste Zentenarfeier der Translation im Jahre 1781,
nachdem die 1680 von dem aus Baar stammenden Bruder
Leonhard Dossenbach im Kloster Einsiedeln gefassten
Gebeine vermutlich noch unanatomisch in einem Schrein
arrangiert worden waren. Zur zweiten Jahrhundertfeier
1881 liess man die Figur im Zisterzienserinnenkloster
Frauenthal auffrischen, wobei der Mantel und das Wams
ersetzt, der Rock entweder mit Stickereien erginzt oder
ganz erneuert wurde. Und dies zu einer Zeit, als die ba-
rocken Inszenierungen vielerorts bereits als veraltet und
geschmacklich verfehlt abgetadelt wurden. Die hl. Chris-
tina wurde 1870 im Zuge der Regotisierung der Kirche
St. Oswald «entkleidet» und ihre Gebeine in einen kleinen
neutgotischen Schrein gelegt.’! Erhalten von der barocken
Prisentation hat sich nur das 1727 vom Johannes Branden-
berg gemalte Altarbild mit einer Darstellung der Katakom-
benheiligen als Beschiitzerin der Stadt Zug.’> Wie alle zu
Figuren zusammengestellten heiligen Leiber war auch die
hl. Christina nur an ihrem Fest und in der darauf folgenden
Woche zu sehen.** Nur dann hatten die kostiimierten Ske-
lette jeweils ihren theatralischen Auftritt und wurden in
Prozessionen mitgetragen. Die librige Zeit blieben sie hin-
ter dem Altarbild verborgen, das aber mit einer Darstellung
des oder der betreffenden Heiligen an ihre stindige Prisenz
erinnerte. Diese Anordnung finden wir im Kanton Zug
heute einzig noch in der Pfarrkirche St. Martin in Baar, wo

0 Beide Zustinde abgebildet in Josef Griinenfelder, Pfarrkirche St.
Martin und Beinhauskapelle St. Anna in Baar. Bern 2008 (Schweize-
rische Kunstfithrer GSK), 34 und 36.

Dieser befindet sich im Unterbau des gotischen Heiligkreuzaltares

in der Kirche St. Oswald, der 1870 anstelle des barocken Christina-

Altares aufgestellt wurde.

S. dazu Rolf Kelleretal. (Hg.), Museum in der Burg Zug. Bau, Samm-

lung, Ausgewihlte Objekte. Zug 2002, 66-67, mit Abb.

* Darin lebt die mittelalterliche Praxis fort, Reliquiare nur am Heiligen-
fest oder an hohen Feiertagen in der Kirche aufzustellen. In Aachen
werden die Reliquien seit der Zeit Karls IV. nur alle sicben Jahre
offentlich gezeigt, der heilige Rock Christi im Dom von Trier wird
noch seltener zur Verchrung ausgesetzt. Vor allem in Italien bestand

i

der Brauch, Mariengnadenbilder zeitweise mit Stofftiichern zu ver-
hiillen. Zu den Wurzeln dieses Brauchs in der Antike s. die Disserta-
tion von Brigitt Andrea Sigel, Der Vorhang des Sixtinischen Madonna.
Ziirich 1977, besonders 32—-64.

TUGIUM 26/2010

auf dem siidlichsten, dem hl. Silvan geweihten Seitenaltar
in einer Nische die bereits oben erwihnte Reliquienfigur
kniet, ausserhalb seines Festes verborgen hinter einem
Altarbild, das den Heiligen ebenfalls in Anbetung des Altar-
sakraments darstellt. Die Praxis, den Reliquienheiligen nur
an seinem Fest den Gldubigen zur Schau zu stellen, machte
dieses zu einem alljahrlichen Hohepunkt.

Abb. 8

Kapuzinerinnenkloster Maria Opferung in Zug, Skelettfigur des hl. Pius.
In der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts begann man die Gebeine zu
einer Figur zusammenzufiigen und kostbar zu kleiden, was den Heiligen,
dessen erdichtetes Leben in Predigten und Heiligenspielen erzdhlt
wurde, als reale Person erleben liess. Der hl. Pius im Zuger Kloster
wurde 167684 mit von den Schwestern bestickten Textilien und einer
von einem Gold- und Silberschmied angefertigten silbernen Riistung
bekleidet. Er gehdrt zu den am reichsten ausstaffierten Katakomben-
heiligen in der Schweiz.

159



Kurze Renaissance barocker Frommigkeit um 1850

Das Uberfiihren von heiligen Leibern aus den Katakomben Roms in
die Schweiz setzte nach 1620 ein und dauerte bis um 1790 an. Um die
Mitte des 19. Jahrhunderts ist eine kurze Zeit lang ein Zuriickgreifen
auf barocke Frommigkeitsformen zu beobachten. Damit wollten kon-
servative Geistliche den ihrer Ansicht nach gefihrdeten traditionellen
Glauben stirken. In der Schweiz waren die Freischarenziige und der
Sonderbund (1845-47) Ausdruck konfessioneller und interkonfes-
sioneller Spannungen. Im Kanton Zug zum Beispiel wurde damals von
konservativen Klerikern die Wallfahrt zur Mariahilf-Kirche auf dem
Gubel propagiert und auf Initiative des Menzinger Pfarrers Johann
Josef Rollin an die dortige Wallfahrtskirche ein Kloster der Ewigen
Anbetung angebaut. Pfarrer R6llin war es denn auch, dem sein 1855 an
Tuberkulose erkrankter Vikar Adam Fuchs die Gebeine des hl. Knaben
Viktor vermachte, die dieser wihrend seines Studiums in Rom erhalten
hatte und die laut Authentik von 1847 aus den Kalixtus-Katakomben
stammten.! Rollin schenkte sie 1854 dem Kapuzinerinnenkloster
Maria Opferung. Dieses im Barock fiir das Verzieren von Reliquien-
leibern weit liber Zug hinaus bekannte Frauenkloster hatte den Schwer-
punkt seiner Tétigkeiten, die Herausforderungen der Zeit erkennend, in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts immer mehr auf die Téchteraus-
bildung verlagert.?

Das Zuger Frauenkloster vertraute daher das Fassen, d.h. Aus-
schmiicken der Gebeine sowie das Einkleiden der von Bildhauer
Nikolaus Ettlin in Kerns (1830-1915) geschnitzten Figur den Benedik-
tinerinnen im Kloster Allerheiligen in der Au bei Einsiedeln an, welche
solche viel Kunsthandfertigkeit erfordernden Arbeiten nach wie vor
ausfiihrten.’ Im Reliquienkéstchen fanden die Schwestern ausser Reli-
quienstaub sowie einem kleinem Glasgefdss mit eingetrocknetem Blut
nur einige wenige Knochen vor. Diese legten sie nach dem Verzieren in
an der Holzstatue angebrachte Vertiefungen. Ferner nihten sie Kleid
und Mantel, die sie wie den Uberzug des Paradebettes reich bestickten.
Nach Ansicht der Schwestern in der Au war der Bildhauer viel zu weit
gegangen, indem er auch die Stiefelchen und den Lorbeerkranz ge-
schnitzt hatte, welche die Klosterfrauen aus verschiedenen Materialien
selber hitten anfertigen wollen.

Am 16. April 1855 begaben sich Pfarrer Réllin, Klosterkaplan Dos-
senbach* sowie mehrere Klosterfrauen und «Tochter» (vermutlich
Lehrschwestern und Institutstochter) aus Menzingen® ins Kloster in der
Au, um den hl. Viktor abzuholen. Dieser wurde zuerst auf den Gubel
und erst am Morgen des 18.April nach Zug in die Pfarrkirche
St. Michael gebracht, deren Glocken die Ankunft des Heiligen verkiin-
deten. Von dort wurde der heilige Leib in einer feierlichen Prozession
ins Kapuzinerinnenkloster Maria Opferung tiberfiihrt.® Der Weg war
mit einem Spalier von Tannen gesdumt und fiihrte durch mit Blumen-
gebinden und Inschriften verzierte Triumphbogen aus Efeu und Im-
mergriin. Im Zug schritten hinter Kreuz und Fahne weiss gekleidete
Midchen, anschliessend der Kapuzinerkonvent, die beiden Eremiten-

briider von St. Verena und der Stadtklerus. Vor der mit Girlanden ver-
zierten Tragbahre mit dem heiligen Leib, die von zwei Kapuzinern
getragen wurde, streuten vier Madchen Blumen auf den mit frischem
Griin belegten Weg. Dahinter folgten der von sechs weiss gekleideten
Midchen begleitete Stadtpfarrer Johann Jakob Bossard und schliess-
lich das Volk. Die klausurierten Kapuzinerinnen warteten bei der
Klosterpforte, vor der ein Triumphbogen errichtet worden war, und
schlossen sich dem Zug an, um zum Festgottesdienst in die Kirche ein-
zuziehen.

Die Reliquienfigur des hl. Viktor erhielt in der kurz zuvor 1852/53
neu ausgestatteten Klosterkirche auf dem Herz-Jesu-Altar ihren Platz.”
Die ihr verlichene Haltung als liegender «Schlifer» und das kostbar
bestickte Gewand stehen noch in der Tradition der barocken Katakom-
benheiligen. Auch in der Translationsfeier lebte barocke Festfreude
fort. Zuriickholen liess sich die vergangene Epoche jedoch nicht. Der
Anblick eines Skeletts entsprach nicht mehr dem Zeitgeschmack. Die
letzten Leiber, die sie unléngst gefasst hitten, schrieb die Frau Mutter
in der Au nach Zug, stellten keine toten Korper mehr dar, sondern

lebende Menschen, was passender und schoner sei.® So liegt der junge
Mirtyrer Viktor als edle Figur, den Blick zum Himmel erhoben, auf
seinem Paradebett.

Der Mdrtyrerknabe Viktor im Kapuzinerinnenkloster Maria Opferung
in Zug stammt aus einer Zeit, als konservative Geistliche um 1850 zur
Stirkung des Glaubens ein Wiederaufleben barocker Frommigkeit
anstrebten. Die geschnitzte Figur, welcher die aus Rom stammenden
Gebeine eingefiigt wurden, entspricht dem im Barock fiir Katakomben-
heiligen beliebten Tvpus des «Schldfers». Eine Skelettfigur mit verzier-
ten, gut sichtbaren Knochen wird im 19. Jahrhundert aber nicht mehr
als erbaulich empfunden, vielmehr soll die Figur nun jung und schén
aussehen.

! Klosterarchiv Maria Opferung Zug, M 31.1, Authentik vom 21. Dezember 1847, laut
welcher die Gebeine am 22. Mai 1845 ausgegraben wurden; s. auch M 31.5, Authentik nach
der Offnung des Reliquienkistchens in Einsiedeln, ausgestellt am Fest des hl. Meinrad von
P. Maurus Liithold.

> Die Zuger Kapuzinerinnen fiihrten seit 1657 die stadtische Médchenschule und von 1802
an ein Tochterpensionat. Als im Kanton Zug mit dem Schulgesetz von 1849 Sekundar- und
Repetierschulen eingefiihrt wurden, erweiterte das Kloster sein Angebot entsprechend und
liess 1861-63 ein neues Schulhaus erstellen. — S. dazu Sabina Neumayer, «Gerne dem
wahren Fortschritt gefolgt». Schwesterngemeinschaften des Kantons Zug im Dienste
hoherer Tochterausbildung: Maria Opferung in Zug, Institut Menzingen, Heilig Kreuz in
Cham. Tugium 19, 2003, 61-88.

3 S. dazu Klosterarchiv Maria Opferung Zug, M 31.2, M 31.3, M 31.4, M31.6 und M 31.7,
Korrespondenz zwischen dem Kloster Maria Opferung und dem Kloster in der Au, Trachs-
lau.

160

.

Klosterarchiv Maria Opferung Zug, M 31.9.

Klosterarchiv Maria Opferung Zu,

° Klosterarchiv Maria Opferung Zug, M 31.8 (Feierliche Ubertragung eines heiligen Leibes.
In: Der Katholik in der Schweiz, Schloss Buonas, Nr. 18, vom 3. Mai 1855); M 31.9
(Manuskript zur Translation); M 31.10 (Abschrift eines Artikels iiber die Translation,
erschienen in der Schweizerischen Kirchenzeitschrift Nr. 17 vom 28. April 1855). Die
Berichte iiber die Translation variieren in den Details und sind im vorliegenden Text zu
einer Gesamtdarstellung zusammengefasst.

7 Seit der Modernisierung der Klosterkirche in den 1960er Jahren wird sie in der Klausur

aufbewahrt.

Klosterarchiv Maria Opferung Zug

an die Frau Mutter in Zug vom 22

M 31.2, Brief der Frau Mutter vom Kloster in der Au
fai 1854.

TUGIUM 26/2010



Die Kirche als Schauplatz des Heilsgeschehens
Die Kirche ist vor allem der Raum fiir die Heilige Messe,
die hohen biblischen Feste und die Heiligenfeste. Der Vor-
liebe des Barock fiir das Theatralische entsprechend gab es
Prachtvolles, Ergreifendes und Entziickendes zu schauen.
Dem Auge wurde viel geboten. Fiir die Eucharistiefeier
zogen die Priester Gewiéinder aus kostbaren Stoffen an, die
auch flir vornehme weltliche Kleider verwendet wurden.
Ein Kelchvelum im Besitz der Katholischen Kirchge-
meinde Zug wurde sogar aus dem gleichen franzdsischen
Stoff angefertigt wie der Kronungsornat, den Adolf
Friedrich 1751 anlésslich seiner Kronung zum Konig von
Schweden in Paris trug.* Von grosser Wirkung waren die an
hohen Festen getragenen Ornate, die sich aus einem Plu-
viale (Chormantel), zwei Dalmatiken (Levitenrdcken) und
einer Kasel zusammensetzten. Da die Priester in Richtung
Hochaltar zelebrierten und somit dem Volk den Riicken zu-
kehrten, kamen die Muster und die Farben der Stoffe wie
auch erst recht die Stickereien und Applikationen in Gold
und Silber oder die bunten Seidenstickercien am Riicken-
teil voll zur Geltung. Eine besonders bedeutungstrachtige
Applikation ist die Schutzmantelmadonna auf dem soge-
nannten Morea-Messgewand in der Pfarrkirche St. Martin
in Altdorf. Sie soll von der Regimentsfahne stammen, wel-
che vom missgliickten Morea-Feldzug gegen die Tiirken
1688 zuriickgebracht wurde. Oberst Jost Anton Schmid
von Uri liess die Kasel zum Gedenken an seine beiden
gefallenen Séhne und die anderen gestorbenen Soldaten
anfertigen.® Viele der kostbaren liturgischen Gewédnder ge-
langten als Schenkungen in die Kirchen und zeigen wie das
Schmid’sche Messgewand am unteren Rand des Riickteils
das Wappen des Stifters. An Reichtum nicht zu tbertreffen
waren die sogenannten Goldornate, von denen die Pfarr-
kirche St. Martin in Altdorfim 17. Jahrhundert gleich zwei
erhielt. Den einen stiftete der Herzog von Savoyen, der
1668 auch einen Ornat nach Zug sowie 1670 weitere in die
Kirchen von Sarnen, Kerns und Oberdgeri schenkte.’® Der
andere wurde der Kirche von Sebastian Heinrich Crivelli,
Oberst und koniglicher Dolmetsch in Spanien geschenkt.?’
Auffallend ist der fiir beide Ornate gewéhlte goldene Stoff.
Sollte damitaufden Reichtum hingewiesen werden, den die
Fremden Dienste den katholischen eidgenossischen Orten
brachten?

Die textile liturgische Ausstattung beschrankte sich aber
nicht auf die Gewinder. Die Altdre wurden mit Stoffante-

** Den Hinweis verdanke ich Robert Ludwig Suter (gestorben 1995),
dem ehemaligen Stiftskustos in Beromiinster.

Gasser 2001 (wie Anm. 15), 164—165 und Abb. 26.

36 Zu Altdorf s. Gasser 2001 (wie Anm. 15), 172173, Abb. 135. — Zu
Zugs. KDM ZG 2, 108, zu Oberdgeri KDM ZG 1., 276.

Gasser 2001 (wie Anm. 15), 173 und Abb. 130. Beide Goldornate be-
finden sich heute als Deposita im Historischen Museum Altdorf.
Reinle 1953 (wie Anm. 21), 386 und Abb. 298.

Robert Ludwig Suter, Die Altarornate des Stiftes Beromiinster. ZAK
30,1973,5-25.

%

TUGIUM 26/2010

Abb. 9
Stiftskirche Beromiinster, Altarornat. Im Barock gehérten

sofern
gentigend Mittel — vorhanden waren, zum Festtagsornat ausser den
liturgischen Gewdndern fiir die Geistlichen auch reiche Stoffdekoratio-
nen fiir den Hochaltar und die Chorwdnde.

pendien geschmiickt, die in Frauenklostern mit dem Stifter-
wappen und zum Teil sogar mit bildlichen Darstellungen
bestickt wurden. So stellt zum Beispiel eines von mehreren
im chemaligen Ursulinenkloster Maria Hilf in Luzern vor-
handenen Antependien die Legende der hl. Ursula und ihrer
11000 Jungfrauen dar.’® Hier haben sich auch Behdnge
zum Auskleiden von Chor, Hochaltar und Winden erhalten.
Einen reichen Bestand an Garnituren besitzt die Stifts-
kirche Beromiinster, wo sie bis in die Gegenwart Verwen-
dung finden. Fir das Einkleiden des Hochaltars an Sonn-
und Feiertagen mit Seidenstoffen in der entsprechenden
liturgischen Farbe braucht es ausser dem Antependium
zwel Leuchterbankdraperien sowie einen Umhang flir den
Tabernakel (Abb. 9). An den Festtagen werden zusiétzlich
die Chorwinde und Durchgénge seitlich des Hochaltars mit
Stoftbahnen dekoriert.?

Aber nicht nur Feste, sondern auch Trauermessen wur-
den eindriicklich gestaltet. Die Priester trugen schwarze
liturgische Gewinder, und ein schwarzes Bahrtuch mit aus
hellem Stoftf applizierten Totenschddeln und Gebeinen als
Zeichen der Vergédnglichkeit sowie einem Kreuz als Symbol
fiir Tod und Auferstehung bedeckte den Sarg. Geschnitzte
Schidel, die an Beinhduser gemahnen, kommen auch an
den schwarz gestrichenen Gehéusen der Kerzenstangen
vor, die von der Zuger Lukasbruderschaft bei der Beerdi-
gung eines ihrer Mitglieder mitgetragen wurden (Abb. 10).
Ob in Zug bedeutende Familien wie die Zurlauben Trauer-
feiern mit hofischen Elementen bereicherten, ist bis jetzt
nicht bekannt, aber durchaus denkbar (vgl. unten S. 173).

161



Abb. 10
Museum Burg Zug, Ausstellung «Styling im Barock». Auf der Abbildung

sind u. a. die Laternen zu sehen, welche von der Zuger Lukasbruder-
schaft im Begribniszug zu Ehren eines verstorbenen Mitglieds mit-
gefiihrt wurden. Totenfeiern wurden von der Farbe Schwarz dominiert.
Die von den Priestern getragenen liturgischen Gewdnder und das
Bahrtuch sind aus schwarzem Stoff angefertigt, die Totenleuchter und
Totenlaternen schwarz gestrichen. Hinzu kommen todesbezogene Sym-
bole wie Gebeine und Totenschddel.

Fiir hochgestellte Personlichkeiten wurde in der Kirche ein
«Castrum doloris», ein Uberdachtes hélzernes Trauer-
gertist, aufgestellt. Es wies auf die Bedeutung des Verstor-
benen hin und war bei Pépsten, Kaisern und Kdnigen ent-
sprechend prunkvoll dekoriert. Nicht immer wurde darin
der Sarg mit dem Leichnam aufgestellt, sondern oft wurde
eine Scheinaufbahrung gestaltet, da das Trauergeriist tiber
die Beerdigung hinaus stehenbleiben konnte. Im chema-
ligen Zisterzienserkloster St. Urban (Kanton Luzern) haben
sich Teile eines «Trauerlagers» aus dem ausgehenden
18. Jahrhundert erhalten, namlich ein Sarkophag und vier
Obelisken.*"

Die Feste im Verlauf des Kirchenjahres wurden den
Gldubigen nicht nur in Predigten, sondern mit Hilfe tem-
porir gezeigter Darstellungen und damit verbundenen An-
dachten nihergebracht. Die vielfigurigen Weihnachtskrip-
pennordlich der Alpen gehen auf die Jesuiten zurtick. Diese
liessen, inspiriert von italienischen und franziskanischen
Krippen, 1563 in Prag und 1601 in Altotting, 1607 in Miin-
chenund 1608 in Innsbruck die ersten grossen Krippen auf-
stellen. In Miinchen sollen die Figuren lebengross gewesen
sein. Laut schriftlichen Quellen schafften sich die Luzerner
Jesuiten 1638/39 eine neue Krippe an, woraus geschlossen
werden darf, dass bereits vorher eine existierte.*! Viele der
Figuren wurden von Luzerner Patrizierinnen gestiftet,
ebenso kostbare Stoffe, die die Stifterinnen zum Teil selber
verarbeiteten. Die Krippe wurde bis ins 18. Jahrhundert
hinein erweitert, zum Teil mit Hilfe der den Jesuiten nahe
stehenden Luzerner Ursulinen, die sich auf das Anfertigen
von Wachskdpfen und das Verarbeiten und Besticken von

162

Textilien verstanden. Gerade in Luzern ldsst sich nachwei-
sen, wie der Brauch von den Jesuiten- auf die Pfarrkirchen
tiberging. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts besass bereits
auch die Luzerner Hofkirche eine grosse Krippe. Eine sys-
tematische Quellenforschung hinsichtlich barocker Krip-
pen in der Innerschweiz ist noch nicht erfolgt — auch nicht
fiir den Kanton Zug.
Sinn und Zweck solcher Krippen war, den Gldubigen
die Gelegenheit zu geben, der Geburt Christi gewissermas-
sen selber beizuwohnen. Die zeitgendssische Kleidung der
Figuren versetzte das historische Ereignis in die Gegen-
wart. Kopfe, Hinde und Fiisse wurden aus Holz geschnitzt
oder aus Wachs gegossen, zum Teil auch bossiert. Die Kor-
per sind dhnlich wie die weiter oben beschriebenen Marien-
bekleidungspuppen gestaltet. Sie bestehen aus einfach
geformten Holzteilen mit Kugelgelenken an den Gliedern
oder sind ganze Gliederpuppen. Ebenso verbreitet ist ein
Drahtgeriist, das mit Leinenstreifen umwickelt*> oder um
das ein Rosshaarbalg aufgebaut wurde. Nur ein kleiner Teil
dieser Krippen hat — spitestens nach 1800 ausser Mode
gekommen und mit der Zeit schadhaft geworden — bis in
unsere Zeit iiberlebt. Einige mit Figuren von eher kleinerem
Format befinden sich heute noch in Frauenklostern, wie
die von den Benediktinerinnen seclber angefertigte Krippe
in Hermetschwil (Kanton Aargau) oder diejenige im appen-
zellischen Kapuzinerinnenkloster Wonnenstein, deren Fi-
guren von einem Laienbruder des Klosters St. Gallen ge-
schaffen wurden. Mehrere Krippen sind erhalten geblieben,
weil sie in einem Museum Aufnahme gefunden haben, so
die zwei Krippen im Schweizerischen Landesmuseum in
Zirich aus dem Frauenkloster St. Anna in Luzern bezie-
hungsweise aus Nesslau (Kanton St. Gallen), eine Krippe
aus St. Gallenkappel im Historischen Museum St. Gallen,
ferner Krippenfiguren aus Unterschidchen im Historischen
Museum Altdorf sowie aus einer unbekannten Kirche im
Historischen Museum Luzern. Eine um 1750 enstandene,
heute noch sechzig Figuren umfassende Krippe aus dem
Frauenkloster St. Joseph in Solothurn gelangte 1914 auf
Umwegen in die Sammlung des dortigen Museums, wo
sie die Bezeichnung «Ambassadorenkrippe» erhielt. 2005
wurde sie erstmals in der Solothurner Jesuitenkirche aufge-
stellt.** Eine Seltenheit ist es, wenn wie in Oberdgeri eine
Weihnachtskrippe ohne Unterbruch in einer Pfarrkirche
40 S. dazu Sankt Urban 1194-1994. Ein ehemaliges Zisterzienserkloster.
Bern 1994, 69, Abb. 95.

1 Mehr dazu bei Josef Briilisauer, Weihnachtskrippen im Kanton Lu-
zern. Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern 6, 1988, 4-5.

+ S. dazu Briilisauer 1988 (wie Anm.41), 4, Abb. 3.

+1929-52 war ein Teil der Figuren im heutigen Kunsthaus, 1952-2005
im Museum Blumenstein ausgestellt. S. dazu Erich Weber, Die
Geschichte der Solothurner «Ambassadorenkrippe». www.museum
blumenstein.ch/.../geschichte_ambassadorenkrippe.pdf  (abgerufen
am 19.Juli 2010). — Erich Weber, Die Solothurner «Ambassadoren-
krippe». Das barocke Kleinod kann wieder vereint gezeigt werden.
www.museumblumenstein.ch/.../spenderliste_ambassadorenkrippe.

pdf (abgerufen am 19. Juli 2010).

TUGIUM 26/2010



verblieben ist. Hier haben sich neun 66—86 ¢m hohe Figu-

ren einer urspriinglich umfangreicheren Barockkrippe er-

halten (Abb. 11). Thr Schopfer ist Sigmund Heinrich, der

Bauleiter der Marienkirche Unterdgeri, der von 1701 bis

1727 daran arbeitete.** Die K&pfe und Hande sind fein ge-

schnitzt und farbig gefasst, die Glieder roh. 1977 wurden

die Figuren restauriert und von den Dominikanerinnen im

Kloster St. Peter am Bach in Schwyz neu eingekleidet,

wofiir sie zum Teil Paramentenstoffe aus dem ausgehen-

den 18.Jahrhundert verwendeten. Als die alten Gewinder
entfernt wurden, entpuppte sich der hl. Josef als ein spit-
gotischer Auferstehungschristus, der fiir die Krippe zweit-
verwendet worden war.* Von der in den Quellen erwihnten

Krippenkulisse ist, wie tiblich, nichts mehr vorhanden.

Eine dem verfeinerten Stil des spdteren 18. Jahrhundert
entsprechende Weihnachtsdekoration schaffte sich das Stift

Beromiinster an, namlich eine im Kloster Hermetschwil

angefertigte Kastenkrippe mit der Anbetung der Heiligen

Drei Konige sowie mehrere kleine Késtchen mit einer

Jesuskindfigur, die an den Altarkreuzen befestigt wurden.

# KDM ZG NA. 1, 274 sowie 443, Anm. 1 13 (mit Quellenangabe) und

114.

+“ KDM ZGNA.2,273.

4 Vgl. dazu Peter Kern, Heiliggriber im Bistum St. Gallen, Basel 1993
(Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 75), 73.
wo der Aufbau des Heiliggrabs in der Pfarrkirche Sargans Schritt fiir
Schritt erkldrt wird. — Zu den Heiliggrabkulissen allgemein s. Andrea
Feuchtmayr, Kulissenheiliggriber im Barock. Entstehungsgeschichte
und Typologie. Miinchen 1989 (Schriften aus dem Institut fiir Kunst-
geschichte der Universitit Miinchen).

7 Die Verdunkelung wird in einem Bericht von 1764 iiber das Heilig-
grab in Gahwil SG erwiihnt, zitiert bei Kern 1993 (wie Anm.46).
45-47.

TUGIUM 26/2010

Die stirkste Veridnderung erfuhr der Kirchenraum in der
Karwoche. Am Griindonnerstag wurde jeweils eine Heilig-
grabkulisse aufgestellt, die die ganze Chorbreite einnahm
und den Hochaltar verdeckte. Solche Heiliggriber bestehen
— wie Theaterbithnenbilder — aus mehreren gestaffelten
Kulissen aus Holz oder Leinwand, die verzapft, verkeilt und
verzapft werden. Mittels perspektivischer Illusionsmalerei
wird ein dreidimensional erscheinender Scheinraum ge-
schaffen. Die Grundform setzt sich aus einem hoheren
Mittelteil und zwei diesen flankierenden Nebenteilen
zusammen. Der Malereien am Mittelteil zeigen unter
dem Altar einen Grabchristus und iiber dem Altar eine von
Wolken und Strahlen umrahmte Expositionsnische fiir die
Monstranz. Grabwiichter, biblische Gestalten oder Szenen
—vorzugsweise aus der Passion —steigern das Theatererleb-
nis. Oft wird die Kulisse mit aufgestellten oder aufgesteck-
ten ausgesigten Figuren bereichert. Fiir den Auf- und
Abbau brauchte es etliche Stunden und mehrere Méanner,
darunter mindestens einen kundigen Schreiner.*® Beson-
dere Sorgfalt verlangte der Umgang mit den mit gefdrbtem
Wasser gefiillten Glaskugeln, die am Grab und um die
Expositionsnische platziert und von hinten mittels Ollimp-
chen zum Leuchten gebracht wurden. Zur kiinstlichen
Beleuchtung gehorten auch Olampeln und Schmalzlichter.
Durch das Verdunkeln der Fenster mittels Liden und
Tiichern wurde eine besonders mystische Atmosphére ge-
schaffen.®’

Neu war im Barock, wie bei manchen andern Frommig-
keitsbriauchen, nicht die Verehrung des Heiliggrabes an und
fiir sich, sondern die Verschiebung der Schwerpunkt-
setzung vom Grab hin zur Hostie in der Monstranz. Im

Abb. 11

Krippenfiguren in zeitgenossi-
schen Kleidern versetzten die
Geburt Christi in die Gegenwart
und luden so zur direkten Teil-
nahme am Weihnachtsgeschehen
ein. 1 Pfarrkirche Oberdigeri,
Mohrenkénig aus der Krippe,
von Sigmund Heinrich, 1701-27.
Kleider 1977 zum Teil unter Ver-
wendung alter Stoffe erneuert.
Hdéhe 85 em. 2 Die grosstenteils
entkleidete Figur zeigt die
Gliederpuppen-Konstruktion,
die das Anzichen der Gewdnder
erleichterte.

163



Mittelalter wurden als Erinnerung an eine Pilgerfahrt nach
Jerusalem oder als Ersatz dafiir Nachbildungen des Grabes
Christi (Mausoleum) oder der Grabeskirche (ein Rundbau)
erstellt, wobei es sich mehr um kultische als formal authen-
tische Nachbildungen handelte.** Die Heiliggrab-Rotunde
aus der Mitte des 12. Jahrhunderts in der Kirche S. Stefano
in Bologna, das etwa gleichzeitige Heiliggrab in der Kapu-
zinerkirche von Eichstitt oder das gotische aus dem letzten
Viertel des 13. Jahrhunderts in Konstanz gehdren zu den
bekanntesten Bespielen. Von Konstanz wie auch von eini-
gen anderen Heiliggribern ist bezeugt, dass in ihnen die
liturgisch-dramatische Osterfeier stattfand. Daneben wur-
den im Mittelalter auch grossfigurige freiplastische Heilig-
grabgruppen geschaffen, die den Leichnam Christi, die
Frauen am Grabe und Wichter darstellen. Bei einem Teil
von ihnen — wie etwa bei derjenigen im Freiburger Miinster
(um 1330) — ist in die Brust Christi eine verschliessbare
Offnung eingelassen, in welche in der Karwoche die Hostie
gelegt werden konnte.*” Hinsichtlich der nur temporéren
Verwendung stehen jedoch die Heiliggrabtruhen, die fiir
die Osterliturgie angefertigt wurden, den barocken Heilig-
grabkulissen ndher. In sie wurden am Karfreitag nach der
Kreuzabnahme eine geschnitzte Figur des toten Christus
oder ein Kruzifix mit beweglichen Armen und eine Hostie
gelegt. Am Ostersonntag zeigte man den Gldubigen dann
das leere Grab. Von Geistlichen gesungene, in die Liturgie
eingebaute Texte verkiindeten das Ostergeschehen. Aus
diesen Texten heraus entwickelten sich die volkstiimlichen
Osterspiele. Von den einst wohl zahlreichen, heute aber
nur in wenigen Exemplaren vorhandenen bemalten holzer-
nen Heiliggrabtruhen befindet sich eine aus der Zeit um
1430 im Museum Burg Zug.*" Nach der Reformation wur-
de zur Bekdmpfung und Widerlegung der reformatorischen
Abendmabhlslehre die Hostie in den Vordergrund geriickt.’!
[n Italien fithrte die Kirche das Vierzigstiindige Gebet vor
einer in der Kirche aufgestellten Monstranz ein.> Diese
wurde seit Anfang des 17. Jahrhunderts vor grossen Schau-
gertlisten aufgestellt, die meist den ganzen Chor ausfiillten
und deren illusionistische Malerei eine nicht vorhandene
Raumtiefe vortduschte.” Zum Teil wurde die Scheinarchi-
tektur mit biblischen Szenen kombiniert. Die Ahnlichkeit
zuden rund achtzig Jahren spéter bildlich fassbaren und vor
allem im Alpenraum anzutreffenden Kulissenheiliggribern
4 S. dazu Adolf Reinle, Zeichensprache der Architektur. Ziirich und
Miinchen 1976, 127-131. — Adolf Reinle, Die Ausstattung deutscher
Kirchen im Mittelalter. Darmstadt 1988, 228 f.

Feuchtmayr 1989 (wie Anm. 46), 8.

Sie ist eine Dauerlethgabe der Pfarrei Baar und stammt mit einiger

Wahrscheinlichkeit aus dem in der Reformation aufgehobenen Klos-
ter Kappel am Albis.

49

Nach Reinle 1988 (wie Anm. 48), 237, zeigt sich eine visuelle Tren-
nung zwischen Grabchristus und Hostie bereits bei einer Gruppe
oberrheinischer Sakramentshduschen aus der zweiten Hilfte des 15.
Jahrhunderts, wo sich unterhalb der Mauernische flir die Hostie eine
weitere, querrechteckige Nische fiir die Aufnahme des Grabes Christi
befindet.

164

w«'m?\*'%if;‘*

Abb. 12
Pfarrkirche in Risch, Heiliggrab, gemalt 1755 von Carl Joseph Speck

d. A, probeweise Aufstellung 1978. Die Kulissenheiliggriber verwan-
delten den Kirchenraum im Verlauf des Kirchenjahres am stdirksten.

Sie nahmen die ganze Chorbreite ein und vermittelten durch perspekti-
vische Architekturmalerei den Eindruck eines tiefen Raumes, an dessen
Riickwand unten der Grabchristus und dariiber vor einer Strahlenglorie
die Monstranz mit dem Allerheiligsten zu sehen war:

ist auffallend. Ein Zusammenhang besteht auch darin, dass

sowohl die Verbreitung der Karwochenkulissen wie auch

der Vierzig-Stunden-Gebet-Hintergriinde durch die Jesui-
ten gefordert wurde. Dieser Orden, der sich ebenso sehr
dem geistlichen Theater widmete und somit eine grosse

Biihnenbilderfahrung besass, diirfte die Gestaltung der

Kulissenheiliggriber wesentlich beeinflusst haben.* Die

von einer Strahlenglorie umgebene Monstranz tiber dem

Grabchristus ins Zentrum zu setzen, entsprach dem jesuiti-

schen Anliegen, die Lehre der Eucharistie zu festigen und

in einer glanzvollen Prasentation das Allerheiligste zu ver-
herrlichen.

32 Das Allerheiligste (geweihte Hostie) wurde vierzig Stunden lang in
einer Monstranz zur Anbetung ausgesetzt. Eingefiithrt wurde dieses
Gebet zuerst 1527 in Mailand und Vicenza, 1553 durch die Jesuiten in
Rom und spater auch nérdlich der Alpen. Seine Ldnge erinnert an die
vierzig Stunden dauernde Grabesruhe Christi, abgehalten wurde es
jeweils als Stthnegebet wihrend der Fastnachtszeit.

3 Quarant’or-Dekoration genannt. S. dazu Feuchtmayr 1989 (wie Anm.

46). 28-30 und Abb. 25 (Rom, S. Lorenzo in Damaso), sowie Abb. 41

und 42 (Rom, Kirche Il Gest).

Laut Feuchtmayr 1989 (wie Anm. 46), 24-25, entwarfen Hofkinstler

sowohl Biithnenbilder als auch Kulissenheiliggriber.

3 Nach KDM ZG NA. 2, 368, anldsslich einer Renovation 1868 teil-
weise Ubermalt.

Z

TUGIUM 26/2010



Im Kanton Zug haben sich zwei barocke Heiliggriber
erhalten. Das eine wurde 1775 von Carl Josef Speck d. A.
fiir die Pfarrkirche in Risch gemalt und setzt sich aus sieben
Ebenen zusammen (Abb. 12).% Hinter einem Triumph-
bogen o6ffnet sich eine Halle mit perspektivischer Verkiir-
zung. Auf mehrere hintereinander gestaffelte Kulissen sind
Gurtbogen tragende Wandpilaster gemalt, die den Blick
nach hinten zum Grabchristus und zu dem sichtbar bleiben-
den Altartabernakel fiihren. Auf den diesen umrahmenden
zwei hintersten Kulissen sind Engelskopfe in Wolken bzw.
zweil Anbetungsengel gemalt. Seitlich der Ehrenpforte hal-
ten zwei Soldaten Grabwache. Aufeiner Art Attikageschoss
fiihren zwei symmetrisch angelegte, geschwungene Trep-
penlidufe mit Balustraden hinauf zu einer Abendmahls-
darstellung im Scheitel. Von den beiden Mdnnern am An-
fang der Treppen schaut der eine hinunter zu den Leuten,
wahrend der andere hinauf zum Letzten Abendmahl weist,
wodurch der Blick der Betrachter nach oben gefiihrt wird.
Das andere noch vorhandene Heiliggrab wird im Estrich
der Kapelle St. Nikolaus in Zug-Oberwil aufbewahrt. Carl
Josef Speck malte es ein Jahr vor demjenigen fiir Risch. Es
besteht aus weniger Kulissenebenen, und weist daher eine
bescheidenere Tiefenwirkung auf, soweit sich dies auf-
grund von Fotos, die 1976 anldsslich einer provisorischen
Aufstellung von der Kantonalen Denkmalpflege gemacht
wurden, beurteilen ldsst. Zwei Sdulenpaare verleihen dem
illusionistischen Raum nach hinten Tiefe. Im Aufzug er-
scheint Gottvater zwischen Engeln, die wie die vor den
Séulen stehenden Engelsgestalten von einer nazarenischen
Uberarbeitung stammen. 3

Im barocken Zug wurden bereits in der ersten Hilfte
des 17. Jahrhunderts Heiliggrdber in der Pfarrkirche St.
Michael und in der Kirche St. Oswald aufgesucht, wie Fritz
Dommann aufgrund von schriftlichen Quellen belegt.>’
1678 wurde ein neues Heiliggrab in die Oswaldskirche
und 1679 ein neues in die Zuger Kapuzinerkirche gestif-
tet.” Dass es sich bei den Heiliggribern vor 1700 bereits
um Kulissenkonstruktionen handelte, ist nicht anzuneh-
men. Vermutet werden darf die Wahl dieses Typus’ dagegen
1724/25 beim Auftrag an den Zuger Barockmaler Johannes
Brandenberg, ein Heiliggrab fiir die Kirche St. Michael an-
zufertigen.’” In den dazu vorhandenen schriftlichen Quel-
len, die vor allem die Finanzierung betreffen, sind Schrei-
ner aufgefiihrt, und es ist auch von einem Modell und an
zwei Stellen von «Bogen» die Rede. Ungefihr zur gleichen
Zeit erhielt die Pfarrkirche in Rapperswil 1722 ein nach

6 Nach Xaver Zwyssig, Das Oberwiler Heiliggrab, dorfzytig oberwil,
Nr. 2/2000. kann es sich bei dem 1893 in den Zuger Nachrichten er-
wihnten neuen Heiliggrab von Dekorationsmaler Karl Kraft-Mayr,
der erst vor Kurzem nach Oberwil iibersiedelt war, um ein Muster-
grab handeln, das dieser zu Reklamezwecken zur Verfligung stellte.
Eine Uberarbeitung erfolgte wahrscheinlich erst 1901 (durch Gustav
Dahme, den Nachfolger des 1900 verstorbenen Kraft?), da sich aus
diesem Jahr eine Notiz erhalten hat, das Heiliggrab solle an die ak-
tuelle Kirchenausstattung angepasst werden.

TUGIUM 26/2010

Abb. 13
Am Fest Christi Himmelfahrt (Auffahrt) wurde eine von einer Wolken-
aureole und brennenden Kerzen umgebene Figur des Auferstandenen

emporgezogen. Durch eine Offnung im Kirchengewdlbe entschwand sie
inden «Himmel» (in Wirklichkeit in den Kirchenestrich). Die Abbildung
zeigt das Hinaufziehen des Auferstehungschristus wéihrend der Feier im
Stift Beromiinster, wo der Brauch heute noch geiibt wird.

dem Biihnenbildprinzip konstruiertes Heiliggrab, das heu-
te noch erhalten ist. Eine starke Verbreitung fanden die
Kulissenheiliggraber auf schweizerischem Gebiet in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. 1756 malten Karl
Oswald Muos und 1773 Carl Joseph Speck Heiliggréber fiir
die Kirche St. Oswald; das erstere war vermutlich, das letz-
tere mit Sicherheit ein Kulissenheiliggrab.®® Da die Griber
in einem Abstand von nicht einmal zwanzig Jahren aufein-
ander folgen, kénnte Speck das bereits bestehende aktuali-

7 Fritz Dommann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform
der Seelsorge und des religidsen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahr-
hunderts. Stans 1966 (Beiheft 9 zum Geschichtsfreund), 381, Anm. 19.

% Dommann 1966 (wie Anm. 57), 381, Anm. 19.

3 Georg Carlen, Der Zuger Barockmaler Johannes Brandenberg 1661—
1729. Zug 1977, 196, QT ¢ 30.

0 Archiv der Katholischen Kirchgemeinde Zug, B 20/0307, Kirche
St. Oswald und Wickart’sche Paramentenstiftung, darin Erwdhnung
der Heiliggriber von 1756 und 1773.



Abb. 14
Fronleichnamsprozession in Zug, Wegstiick
auf dem See. Ofenkachel aus dem Hotel Lowen
in Zug, zweite Hdlfte 18. Jahrhundert. Die

gz
Landschaft ist nach der Natur gemalt, die fiir
hiesige Verhdlmisse allzu elegante « Flotte»
dagegen sicherlich nach einer druckgrafischen
Vorlage. Der Ausschnitt (oben) zeigt die Monst-
ranz auf dem Hauptschiff. (Museum Burg Zug)

siert haben. Noch 1812 entwirft der Zuger Maler und che-
malige papstliche Gardist Johann Kaspar Moos ein Kulis-
senheiliggrab, ohne dass aber Auftraggeber oder die Kir-
che, fiir die es bestimmt war, bekannt sind.®! Von den oben
erwihnten einstigen stadtzugerischen Heiliggribern haben
nur einige wenige ausgesédgte Figuren aus der zweiten Hilf-
te des 18. Jahrhunderts das Entsorgen der ausser Mode ge-
kommenen Kulissenheiliggriber iiberlebt.®> Darunter be-
findet sich ein ausgesdgter Engel mit Rauchfass, der auf
der Riickseite die Signatur von Carl Joseph Speck und die
Jahreszahl 1775 trigt. Laut Josef Griinenfelder finden sich
Teile barocker Heiliggriaber auch in Cham, Unterédgeri und
Menzingen.®* Als einziges wird in der Innerschweiz heute
noch in der Karwoche das um 1775 von Josef Ignaz Weiss
gemalte Heiliggrab in der Stiftskirche Beromiinster auf-
gestellt.*

Von einigen Kulissenheiliggribern ist bekannt, dass
wihrend der Auferstehungsfeier eine ausgesigte Figur
des auferstandenen Christus emporgezogen wurde.® Jede
Kirche besass einen plastischen Auferstehungschristus, der
von Ostern bis Auffahrt in der Regel auf dem Tabernakel
stand. Am Tag Christi Himmelfahrt wurde er in eine mit
brennenden Kerzen bestiickte Wolkenaureole gestellt und
unter Gesang, Orgelmusik und Glockengeldute feierlich
durch eine Offnung im Kirchengewdlbe hinaufgezogen.,

6

Die aus dem Handel erworbene aquarellierte Federzeichnung, signiert

und datiert «Moos del:/1812», ist seit 1995 im Museum Burg Zug.

© Im Besitz der Katholischen Kirchgemeinde Zug. Laut Auskunft von
Architekt Artur Schwerzmann (gestorben 1996) wurde anlédsslich der
Restaurierung der Kirche St. Oswald 1962 der Estrich gerdumt und
vieles — darunter auch Heiliggrabteile -
Walser, der damals in der Bauhiitte sein Atelier hatte, soll einen Teil als
Brennholz verwendet werden.

o KDM ZG NA. 2, 540, Anm. 157.

o AdolfReinle, Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern. Band [V: Das

Amt Sursee. Basel 1956, 71, Abb. 58.

nach unten geworfen. Herr

r

166

Loa AFee
R 24 lufmm L S

‘ N IS Muh} By
A

& 7

4
b U Dy

R
N
A

womit er den Blicken der Gldubigen entschwand — er war
im Himmel. Das Aufzugsseil wurde auf dem Kirchen-
estrich mit einer Winde oder einem Tretrad betétigt. War die
Figur oben angelangt, bestand in Zug in der ersten Halfte
des 17. Jahrhunderts der Brauch, aus der Gewdlbedffnung
Niisse als himmlische Gaben hinunterzuschtten, was vor
allem den Kindern gefiel, dem Bischof von Konstanz je-
doch missfiel. 1648 verbot er den Brauch.®® Noch heute
wird in den Pfarrkirchen Schwyz und Hitzkirch, in der
Stiftskirche Beromiinster (Abb. 13) und in der Luzerner
Hofkirche am Auffahrtstag ein Auferstehungschristus em-
porgezogen. So barock uns dieses «Heilige Theater» auch
scheint: Der Brauch lédsst sich bis ins 13.Jahrhundert
zurlickverfolgen. Und manche mittelalterliche Statue des
Auferstandenen wurde auf'ihrer Reise in den Himmel sogar
von Engelsfiguren begleitet.”

Wenig religioses Brauchtum ist vom Pfingstfest be-
kannt. Der einzige Hinweis stammt aus Beromiinster, wo
jeweils in der Stiftskirche beim Absingen des Hymnus’
«Veni, sancte spiritus» der Sigrist durch die runde Off-
nung im Gewdlbe eine holzgeschnitzte Heiliggeisttaube,
von einem Strahlenkranz und sieben brennenden Kerzen
umrahmt, an einem diinnen Draht langsam in den Chor
hinuntergleiten liess —als ein sichtbares Zeichen der Herab-
kunft des Heiligen Geistes."

oS Kern 1993 (wie Anm. 46), 43.

Dommann 1966 (wie Anm. 57), 382.

o7 Reinle 1988 (wic Anm. 48), 237-240, mit Abb. 66 (Himmelfahrts-
christus, Oberschwaben, um 1450, Wiirttembergisches Landesmu-
seum Stuttgart).

=

Beschreibung nach Robert Ludwig Suter, So war es einst am St. Mi-
chaelsstift Beromiinster. Heimatkunde des Michelsamtes. hg. vom
Geschichtsverein Beromiinster. Juli 1988, 38.

Dommann 1966 (wie Anm. 57), 384.

Die vollplastische Silberfigur von 1754, die eine édltere ersetzt, ist

ein Werk des Schaffhauser Goldschmieds Johann Georg Schalch

TUGIUM 26/2010



Glaubenskundgebungen ausserhalb des Kirchenraums
An besonderen Festtagen zichen Priester und die am Got-
tesdienst Teilnehmenden in einer feierlichen Prozession
aus der Kirche aus, schreiten eine festgelegte Wegstrecke
mit Zwischenhalten ab und kehren wieder ins Gotteshaus
zuriick. Damit wird fiir alle sichtbar ausgedriickt, dass das
Heilsgeschehen nicht an die Grenzen von Kirchenraumen
gebunden ist. Dies geschah jeweils am Fest eines Kirchen-
patrons, in Zug etwa demjenigen des hl. Oswald am 5. Au-
gust. Das Oswaldsfest soll so glanzvoll gefeiert worden
sein, dass es auch Geistliche und Weltliche von auswarts
anzog. Die Prozessionsroute fithrte von der Liebfrauen-
kapelle zur Oswaldskirche und von dort hinauf zur Pfarr-
kirche St. Michael.®” Kanoniere feuerten zu Ehren des
Stadtpatrons Salutschiisse ab. In der Prozession mitge-
tragen wurden ausser dem Vortragekreuz und Fahnen die
Monstranz mit dem Allerheiligsten sowie auf Traggestellen
Reliquien mehrerer Heiliger. Hauptstiick war an diesem
Tag die auf einem Reliquiensockel stehende Silberfigur des
hl. Oswald.” Solche Silberfiguren, die im barocken Zug
mehrheitlich von einheimischen, iiber die Region hinaus
bekannten und hochbegabten Gold- und Silberschmieden
angefertigt wurden, besassen einen grossen finanziellen,
jedoch einen noch hoéheren religiosen Wert (Abb. 17). Thr
Material funkelte und glitzerte im Sonnenlicht und bot

(1700-84) und steht heute noch am Fest des Heiligen wihrend des
Gottesdienstes auf dem Altar.

71 Johannes, Off. 21.10-24. Vers 18 lautet: «Und der Bau ihrer Mauer
war aus Jaspis, die Stadt selbst aber war reines Gold gleich reinem
Glase.»

2 Dommann 1966 (wie Anm. 57), 393f. und 448. — Biiste 1630 von
unbekanntem Meister, 1656 von Melchior Brandenberg renoviert;
Baumstrunk 1711 von Kaspar Landtwing (vermutlich Ersatz fiir hol-
zernen) Silberappliken am Sockel von Karl Franz Frey, wahrschein-
lich nach Uberfiihrung der darin eingeschlossenen Reliquien aus Rom
1738.

TUGIUM 26/2010

Abb. 15

Schiffprozession von Traunkirchen
am Traunsee im Salzkammergut
(Osterreich), wo die Fronleich-
namsprozession seit 1632 und bis
heute auf dem See abgehalten
wird. Die Prozession auf dem
Zugersee diirfte in der Realitdt
dhnlich ausgesehen haben.

damit eine visuelle Vorschau auf das in den Offenbarungen
des Johannes geschilderte Himmlische Jerusalem aus pu-
rem Gold.”! Mit einer Figur aus reinem Silber ehrte man
aber vor allem auch den Heiligen selber. Nachdem 1628/29
die Pestwelle auch in der Stadt Zug viele Menschenleben
gefordert hatte, liessen die Uberlebenden aus Beitrigen des
Kirchenvolkes und mit Hilfe des Pfarrers eine silberne Pro-
zessionsbiiste des hl. Sebastian anfertigen,’” die sich heute
noch im Kirchenschatz der Kirche St. Oswald befindet.
Dieser Heilige galt als Beschiitzer vor der Pest. Seit 1524
gab es in der Oswaldskirche eine Sebastiansbruderschaft,”
und das Fest des Heiligen am 20.Januar wurde als ein
Feiertag begangen. 1630 ist in den Ratsprotokollen erst-
mals eine Prozession erwéhnt.

Mehrmals im Jahr fanden Prozessionen der Rosen-
kranzbruderschaft statt. Das seit dem 15. Jahrhundert ge-
briauchliche Rosenkranzgebet erhielt nach dem Sieg der
Christen tber die Tiirken bei Lepanto 1571 und die zum
Dank erfolgte Einfithrung des Rosenkranzfestes durch Pius
V. eine Schutzwirkung gegen Andersgldubige. Seit 1620
wurden unter dem Einfluss der Dominikaner vielerorts
Rosenkranzbruderschaften gegriindet, so zwischen 1623
und 1628 auch in fastallen zugerischen Pfarreien. Wie auch
andernorts fanden in der Stadt Zug jeweils am ersten Mo-
natssonntag Rosenkranzprozessionen statt.”* Bei diesen

3 Rudolf Henggeler, Die kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte der In-
nerschweiz. Einsiedeln [o.J.], 104.

Dommann 1966 (wie Anm. 57), 422—-424 und 448-449. Laut Bruder-
schaftssatzungen sollten an jedem ersten Monatssonntag und an den
Marienfesten Lichtmess (2. Februar), Verkiindigung (25. Mirz), Him-
melfahrt (15. August) und Geburt (8. September) sowie am Fest des
hl. Dominikus (4. August) Prozessionen stattfinden. Als 1661 zu den
in der Stadt Zug liblichen Monatsprozessionen weitere an den oben
genannten Festen hinzukommen sollten, bewilligte der Rat nur die
Monats- oder Festprozessionen, wonach es bei den ersteren blieb.

i
kS

167



versinnbildlichten drei Gruppen von in Weiss, Rot und Gelb
gekleideten Midchen und Tochtern den Freudenreichen
(Verkiindigung bis Wiederfinden des 12-jahrigen Christus
im Tempel), den Schmerzreichen (Passion Christi) und den
Glorreichen (Auferstehung bis Kronung Marid) Rosen-
kranz. Jeder Gruppe wurde einc Rosenkranzfahne voran
getragen. Aus der Pfarrei St. Michael sind drei solche Fah-
nen erhalten geblieben. Die 1797 von Karl Josef Speck (1.
oder II.) gemalten Fahnenbilder zeigen auf den Vordersei-
ten die sogenannten Geheimnisse (biblische Ereignisse)
des jeweiligen Rosenkranzes. Mitgetragen wurde in der
Prozession der Rosenkranzbruderschaft auch eine Mon-
stranz mit der geweihten Hostie.”

Ausschliesslich auf die Verechrung der Eucharistie
ausgerichtet ist die Fronleichnamsprozession. Seit dem
14. Jahrhundert hatte sie sich immer mehr verbreitet.”®
Nach der Glaubensspaltung wurde sie zu einem Bekenntnis
des katholischen Glaubens, was sich in der Gestaltung eines
triumphalen Prozessionszuges niederschlug. Die Stadt Zug
manifestierte spétestens seit 1590 und sicher bis 1795 ihre
cucharistische Frommigkeit an diesem Tag zu Land und auf
dem Wasser.”” Laut einem Tagebucheintrag des Baarer
Ammanns Jakob Andermatt, der sich am 20. Mai 1658 in
die Zuger Pfarrkirche St. Michael begab, flihrte im An-
schluss an Amt und Predigt die Prozessionsroute zur heute
nicht mehr bestehenden St.-Beatus-Kapelle am Oberwiler
Kirchweg, wo man das erste Evangelium sang, und von da
hinunter zur am See gelegenen stidtischen Ziegelhiitte an
der heutigen Artherstrasse (Hohe Artherstrasse 26/28).
Hier bestieg die Priesterschaft und was sonst noch Platz
fand, zwei Schiffe. Auf demjenigen mit dem Allerheiligsten
wurde das zweite Evangelium gesungen. Die Schifffahrt
endete beim Landsgemeindeplatz. Zu Fuss bewegte sich die
Prozession dann bis zum Zollhaus, vor dem fiir das dritte
Evangelium ein Altar errichtet worden war, und danach
weiter in die Liebfrauenkapelle, wo ein Amt abgehalten
wurde. Von da zog die Prozession durch die Stadt hinauf
zur Oswaldskirche und schliesslich zuriick zur Michaels-
kirche.” Eine Darstellung der Seeprozession findet sich auf
einer Kachel, die von einem 1884 im Hotel Lowen (am

> Dommann 1966 (wic Anm. 57), 448.

70 Das Fronleichnamsfest (Fest des Leibes Christi) geht zuriick auf eine
Vision der hl. Augustinerin Juliana von Liittich (gestorben 1258) und
wurde 1246 im Bistum Liittich eingefiihrt. 1264 fiihrte es Papst Urban
V., der zuvor Erzdiakon in Littich war, fiir die ganze Kirche ein.

7 Christine Kamm-Kyburz, Die Zuger Fronleichnamsprozession. Un-

sere Kunstdenkmaler 35, 1984, 178-183.

Der Tagebucheintrag ist zitiert in Beat Dittli, Zuger Ortsnamen, Lexi-

)
%

kon der Siedlungs-, Flur- und Gewdssernamen im Kanton Zug. Zug
2007, 4, 398f. (mit Standort und Signaturangabe Pfarr- und Kirch-
gemeindearchiv Baar, A1/4010, Tagebuch Jakob Andermatt 1657-59).
Ahnlich ist die Prozessionsroute auch bei Kamm-Kyburz 1984 (wie
Anm. 77), 179f., beschrieben, wo als Quelle auf Caspar Lang, Histo-
risch-Theologischer Grund-Riss der alt- und jeweiligen Christlichen
Welt, I, Einsiedeln 1692, 914, verwiesen wird.
7 Heute in der Sammlung des Museums Burg Zug.

168

Landsgemeindeplatz) abgebrochenen Ofen aus der zwei-
ten Hélfte des 18. Jahrhunderts stammt (Abb. 14).7 Darauf
sind nicht nur, wie 1658 im Tagebuchbericht von Jakob
Andermatt erwihnt, zwei Schiffe, sondern deren acht zu
sehen. Im Zentrum erkennt man das am reichsten ausgestat-
tete Boot mit dem Allerheiligsten und den Priestern. Die
Monstranz, das Behiltnis mit der Hostie, steht auf einem
Altar unter einem Baldachin, im weltlichen Bereich ein Ho-
heitszeichen fiir Konige und Kaiser.®” Das von vier Stangen
emporgehaltene Stoffdach symbolisiert den Himmel und
hebt die Bedeutung der darunter platzierten Hostie hervor.
Mit, wenn auch bescheideneren, Baldachinen ausgestattet
sind auch die Boote der Ratsherren,”! Musikanten und
Sénger, wihrend die zwei Boote mit Biirgern lediglich mit
Kreuzen und Fahnen geschmiickt sind. Zwei mit Kanonen
bestiickte sogenannte Jégerschiffe begleiten die Flotte vor-
ne und hinten und signalisieren jeweils mit Schiissen, wenn
der Segen gesprochen und erteilt oder wenn aus den Evan-
gelien vorgelesen wird. Wihrend die Schiffe wohl nach
einer druckgrafischen Vorlage gemalt wurden — vor allem
die beiden Kanonenschiffe diirfte es in Zug in so eleganter
Form nie gegeben haben® —, entspricht die Landschaft im
Hintergrund mit dem Pilatus, der Kirche St. Verena in Risch
und dem Schloss Buonas den geografischen Gegeben-
heiten. Zumindest im 18. Jahrhundert fuhr der stadtische
Steinnauen, der sonst flir den Transport von Steinen und
schweren Lasten verwendet wurde, in der Seeprozession
mit.¥ Auch andernorts — beispiclsweise in Rapperswil —
wurde im Barock die Fronleichnamsprozession auf dem
See durchgefiihrt.®* Heute noch findet im Dorf Meggen
bei Luzern eine der wenigen Seeprozessionen mit Nauen
statt.® Seit 1632 erhalten hat sich dieser Brauch auch im
Osterreichischen Traunkirchen am Traunsee, wo nach dem
Hochamt in der Pfarrkirche die «Himmelsfuhre» bestiegen
wird und auf dieser drei Segensstationen gefeiert werden
(Abb. 15).

Von den in Zug entlang der Prozessionsroute aufgestell-
ten Triumphbdgen aus bemaltem Holz hat einzig ein Gie-
belbild mit einer Darstellung der Fusswaschung Christi
auf der einen und des Letzten Abendmahls auf der ande-

80 Bei Kronungsprozessionen oder Herrschereinziigen des Mittelalters
(vgl. unten Anm. 102) ritt der Herrscher unter einem Baldachin. Wih-
rend der Salbung eines englischen Konigs wird ein Baldachin iiber
dessen Kopf gehalten. Diese Handlung gilt als so heilig, dass sie an-
lisslich der Krénung von Elisabeth II. im Jahr 1953 im Unterschied
zur Uibrigen Zeremonie nicht im Fernsechen gezeigt wurde.

8 Nach Kamm-Kyburz 1984 (wie Anm. 77), 178, verfligten Ammann
und Rat der Stadt Zug als kirchenpolitische Erben der Habsburger seit
1415 bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts tiber die Pfarrei und dem-
zufolge auch iiber die Gestaltung der kirchlichen Festtage. — Beschrei-
bung der Personengruppen auf den Schiffen nach Kamm-Kyburz
1984 (wie Anm. 77), 180.

82 Realitdtsndher diirften die beiden nun mit vielen Personen, aber kei-
nen Kanonen mehr besetzten Segelschiffe auf der Darstellung der
Seeprozession sein, die Brigitte Bossard-Miiller (1772—-1841) kurz
vor 1800 als Supraporte in Gouache malte. Auch bei ihr umfasst die

TUGIUM 26/2010



Abb. 16

Von den barocken Triumph-
hogen entlang dem Weg der
Zuger Fronleichnamsprozes-
sion ist nichts iibrig geblie-
ben. Die Dekorationen wur-

den immer wieder dem neuen
Geschmack angepasst, wie
dieser zwischen 1822 und
1833 entstandene Riss eines

dreiteiligen klassizistischen
Bogens zeigt. Von ihm ist das
auf Holz gemalte Giebelbild
mit einer Darstellung der
Fusswaschung auf der einen
und des Letzten Abendmahls
auf der anderen Seite erhal-
ten geblieben. (Plan und
Gemdilde im Besitz der
Katholische Kirchgemeinde
Zug

ren Seite die Zeiten iiberlebt. Es gehorte zu einer klassizis-
tischen Ehrenpforte, deren genehmigter Plan im Archiv der
Katholischen Kirchgemeinde Zug aufbewahrt wird. (Abb.
16).5 Entstanden zwischen 1822 und 1833, stammt der
Triumphbogen aus der Zeit, als die Seeprozession bereits
aufgegeben und ein neuer Prozessionsweg im Gegenuhr-
zeigersinn eingefiihrt worden war.

Die Translation, ein theatralischer Prozessionszug

Im Unterschied zu den jihrlich wiederkehrenden Prozes-
sionen waren die Translationen von romischen Katakom-
benheiligen einmalige Anldsse. Dabei handelte es sich um
die Uberfiihrung des heiligen Leibes in die jeweilige
Kirche. Meist lagen seine Reliquien bereits gefasst, d. h.
verziert, in einem verglasten Schrein oder waren zu einer
bekleideten Skelettfigur zusammengefiigt. Die Kapuziner-
innenkldster in Stans und Zug, welche 1675 bzw. 1676 ihre
Katakombenheiligen kurz nach Erhalt ungefasst in die
Kirche tberfiihrten, zihlen zu den Ausnahmen.?” In Dor-
fern diirften die Translationen nach dem Vorbild des Fron-

Flotte acht Schiffe. Das Original befindet sich laut Kamm-Kyburz
1984 (wic Anm. 77), 181, in Zuger Privatbesitz. Eine in den 1930er
Jahren im Auftrag von Viktor Luthiger von Johann Conrad Steinmann
angefertigte Kopie ist abgebildet im Beitrag von Viktor Luthiger, An-
sicht der Stadt Zug mit der Fronleichnamsprozession auf dem See im
18. Jahrhundert, ZKal. 81, 1936, 24, sowic in KDM ZG 2,618, Abb. 301.
S Dittli 2007 (wie Anm. 78), 4, 398.
Bernhard Anderes, Die Kunstdenkmaler des Kantons St. Gallen. Band
[V: Der Seebezirk. Basel 1966, 205, Abb. 244 (Kupferstich).
Fotoreportage von Giorgio von Arb in Ernst Halter und Dominik Wun-
derlin (Hg.), Volksfrommigkeit in der Schweiz. Ziirich 1999, 41-51.
Dominik Wunderlin vermutet, dass die Seeprozession auf das 17.

»
b

8

Jahrhundert zuriickgeht.

Archiv der Katholischen Kirchgemeinde Zug, C 20/9913, «Zum
Akord gehoriger Plan./Die Baukommission der Stadtgemeinde Zug/
fir dieselbe./G Landwing/des Raths/H: T Moos des Raths». Georg

%

TUGIUM 26/2010

Abb. 17

Erzengel Michael, von Johann
Melchior Brandenberg d. A.,
1687. Ausser geschnitzten
Statuen wurden in den Prozes-
sionen als besonders kostbare
Stiicke Silberfiguren mitge-
tragen, deren Material im
Sonnenlicht aufleuchtete und
funkelte. Material und Arbeit
waren kostenaufwdndig,
weshalb viele der Figuren nur
durch Stiftungen zustande
kamen. Im barocken Zug leb-
ten und arbeiteten Gold- und
Silberschmiede, die Werke

von héochster Qualitdt schufen.
(Museum Burg Zug, Leihgabe
der Katholischen Kirchge-
meinde Zug)

leichnamsfestes gestaltet worden sein, nur dass anstelle des
Allerheiligsten ein Mértyrerleib unter dem Baldachin mit-
getragen wurde. Fanden sie jedoch in einem Kloster statt,
konnten sie sich zu theatralischen Grossanlissen auswei-

ten. Fiir die Planung wurden begabte Monche, die Musi-

ker, Dichter oder Bauherren waren, eingesetzt. Sie halfen
auch Dorfpfarreien, die ihrem Kloster inkorporiert waren,
benachbarten Stidten®® oder auch Heimatpfarreien ihrer
Klostermitglieder. Fiir die Translationsfeier des hl. Silvan
in Baar 1697 konnten beispielsweise die Kostiime und Sze-
nerien aus Einsiedeln tibernommen werden, und die Fest-
predigt hielt ein Konventuale aus dem gleichen Kloster.®”
Bei den gross aufgezogenen Translationen wurden im
Freien entlang der Prozessionsroute ein oder mehrere Al-
tare, Triumphbogen, Ehrensdulen oder Pyramiden auf-
gestellt. An den Architekturteilen angebrachte Symbole,
Spruchbinder und Embleme verliehen diesen einen reli-
gidsen Gehalt. Blumen- und Blattgirlanden sowie aufrecht
stehendes Buchen- und Birkenlaub bildeten einen fest-
lichen Schmuck. Oft wurde zudem eine Biihne fiir das

Landwing gehorte 1822-45, Thadde Moos 1822-33 dem Rat an

(freundliche Mitteilung von Dr. Renato Morosoli, Staatsarchiv Zug).
87 Achermann 1979 (wie Anm. 20), 81.
8 Achermann 1979 (wie Anm.20), 74 und 77. Die folgenden Aus-
fihrungen sind diesem profunden Werk entnommen, in dem eine
Reihe von Translationen aufgrund von Schrift- und Bildquellen detail-
reich beschrieben sind.
S. dazu Miller 1903 (wie Anm. 26), 28-29, wo die Translation aus-
fuhrlich beschrieben ist, sowie Gut 1966/67 (wie Anm. 26), 27. Der
Prozessionsweg fithrte von der Pfarrkirche nérdlich um das Dorf her-
um zur Schutzengelkapelle, wo auf dem Feld der Festgottesdienst
stattfand und neben der Kapelle eine «Theaterbrugg» aufgestellt war.
Darauf wurde das fiir diesen Anlass verfasste Schauspiel «St. Silvan»
aufgefiihrt. Festprediger war P. Karl Lussi aus Einsiedeln. Nach
Achermann 1979 (wie Anm. 20), 146, Anm. 77, befindet sich der hand-
schriftliche Translationsbericht von Martin Schmid in Privatbesitz.

=

169



Translationsspiel, ein zu Ehren des neuen Heiligen gedich-
tetes und uraufgefiihrtes Theaterstiick, errichtet. Aber auch
der Prozessionszug selber war eine theatralische Auf-
fithrung. Nach einer festgelegten Ordnung gingen ausser
weiss bekrdnzten Jungfrauen (Mddchen und junge Toch-
ter), dem Klerus, kirchlichen und weltlichen Wiirden-
tragern, Soldaten und Musketieren® auch Personen mit, die
als Gestalten aus der Lokalgeschichte, Kirchen- und Orts-
patrone, Engel, Putti oder Genien (Schutzgeister in der ro-
mischen Mythologie), romische Soldaten, Henkersknechte
oder Teufel verkleidet waren. Die Prozessionsordnung flir
die mittelgrosse Translation des hl. Simplicius 1651 in das
Luzerner Kapuzinerinnenkloster St. Anna im Bruch ver-
zeichnet Uber achzig Nummern.”! Im Vergleich dazu um
einiges bescheidener nimmt sich die Translation der beiden
Mirtyrerhdupter Desiderius und Justus in die Zuger Kapu-
zinerkirche im Jahre 1678 aus.”> Am Vorabend wurden die
Haupter ins klausurierte Frauenkloster Maria Opferung
und von da am néchsten Morgen fiir das Hochamt in die
Pfarrkirche St. Michael gebracht. Danach zog die Prozes-

sion hinunter zur Oswaldskirche und Liebfrauenkapelle
und weiter tiber den Kolinplatz wieder aufwirts zur Kapu-
zinerkirche. An der Spitze des Zuges gingen die in den
Farben der drei Rosenkrinze gekleideten Madchen und
Tochter, gefolgt vom hl. Justus als lebende Gestalt. Beglei-
tet wurde dieser von vier Ménnern mit Schwertern und
Schilden, auf denen Lobspriiche auf den Heiligen zu lesen
waren. Dahinter trugen vier Priester ein Traggestell mit den
Reliquien des Mirtyrers. Vor der gleich gestalteten zweiten
Gruppe zu Ehren des hl. Desiderius marschierten die Kapu-
ziner, am Schluss Klerus, Stadtrat und Volk.

Bei grossen Translationsfeiern wurde der heilige Leib
nicht wahrend der ganzen Prozession mitgefiihrt, sondern
man ging ithm wie einem hohen Gast entgegen. Entweder
waren die Gebeine auf einem Altar aufgestellt oder sie

% Benannt nach ihren als «Musketen» bezeichneten Vorderlaufgewehren.

91 S, dazu Achermann 1979 (wie Anm. 20), 100.

2 Dommann 1966 (wie Anm. 57), 404-406. Die Schidel waren durch
Gardeschreiber Martin Weber und Gardekaplan Johann Konrad Kei-
ser vermittelt worden.

Abb. 18
Uber tausend Personen nahmen 1752 an der Prozession in Wettingen teil, die das Zisterzienserkloster zur Hundertjahrfeier der Uberfiihrung der

Katakombenheiligen Marianus und Getulius veranstaltete. Auf diesem Ausschnitt aus dem mehr als sechs Meter breiten Erinnerungsbild erkennt

man den von Pferden gezogenen Wagen mit dem von einer lebenden Person dargestellten Mdrtvrer, dahinter auf einem Traggestell die ihn darstellen-

de Silberfigur, gefolgt vom Reliquienschrein auf einem Traggestell mit Baldachin. An drei Stellen durchschreitet der Zug mit Inschriften dekorierte

Triumphbogen aus griinem Laub.

170

TUGIUM 26/2010



wurden an einer bestimmten Stelle tberreicht. Eine kurze
schauspiclerische Einlage veranschaulichte die Ankunft
des Mirtyrers. Die mitgetragenen Reliquiare und Heiligen-
biisten versinnbildlichten die Begriissung zwischen den
bisherigen Ortsheiligen und dem neuen. Nach dem feier-
lichen Empfang des neuen Heiligen kehrte der Prozessions-
zug zuriick in die Kirche und bereitete ihm einen triumpha-
len Einzug.

In einigen an Seen gelegenen Orten wurden Trans-
lationsprozessionen auf das Wasser verlegt, so in Rappers-
wil, das wie Zug an Fronleichnam eine Schiffsprozession
durchfiihrte, ferner in Wurmsbach, Freienbach, Ingenbohl
und Rorschach.”® Anstelle der Monstranz stand auf dem
Hauptschiff der heilige Leib auf dem Altar. Zum Teil
wurden als Einlage «lustige Seekriege» (Scheingefechte)
dargeboten,” die aber gleichzeitig an die gefihrlichen
Schlachten auf dem Meer gegen die Tiirken erinnerten.

% Achermann 1979 (wie Anm. 20), 113 f.

94 Achermann 1979 (wie Anm. 20), 157-159.
%5 Achermann 1979 (wie Anm. 299), 105.

Abb. 19

Auf dem zweiten Ausschnitt aus dem Erinnerungsbild an die Hundertjahrfeier von 1752 in Wettingen fallen vier hohe Ehrensdulen auf. Bei diesen

Wie beim Heiligendrama verfolgten die Veranstalter
einer Translationsprozession ein piddagogisch-religidses
Ziel: Den beispielhaften Mirtyrer, der fiir die Nachfolge
Christi sein Leben hingegeben hatte, sollte sich der Gldu-
bige zu seinem Vorbild nehmen. Auf einem Schriftband der
Basilius-Translation von 1647 im Kloster Rheinau stand
kurz und biindig «Der Sig kostet Bluot!»** Dass die In-
schriften bisweilen Spitzen enthielten, die sich nicht nur
gegen die Tiirkengefahr, sondern auch gegen die Neugléu-
bigen richteten, versteht sich im 17. Jahrhundert.

Wenn auch jedes Jahr am Fest des Katakombenheiligen
eine Prozession stattfand, so dauerte es doch hundert Jahre,
bis wieder eine mit der Translation vergleichbare glanz-
volle Feier veranstaltet wurde. Gefeiert wurde dann nicht
mehr die Ankunft, sondern der Triumph und die Glorie des
Mirtyrers, der in der Zwischenzeit manche Wundertat be-
wiesen hatte. In der ehemaligen Klosterkirche Wettingen
hingen zwei detailgetreue Gedéchtnisbilder (Abb. 18 und
19), welche die Translation der Katakombenheiligen Ma-
rianus und Getulius im Jahre 1652 respektive die Hundert-

angekommen ist ein von Pferden gezogener Wagen, auf dessen hohem Hinterteil unter einem Baldachin die triumphierende Ecclesia (Kirche) thront,
die iiber die unten sitzende Abgétterei gesiegt hat. Der Wagen wird von Personen in Kostiimen der vier Erdteile eskortiert. Europa (neben der zweit-

vordersten Ehrensdule) ist als Herrscherin der Welt gekleidet.

TUGIUM 26/2010

171



jahrfeier der Reliquieniiberfiihrung 1752 darstellen. Die
letztere Feier wurde sogar zum Anlass genommen, das
Kircheninnere neu auszustatten.” Die beiden Darstellun-
gen sind bedeutende Bilddokumente, da sie die zahlreicher
vorkommenden schriftlichen Beschreibungen von Transla-
tionsumziigen illustrieren. Auf dem mehr als sechs Meter
breiten Bild der Jubeltranslation von 1752 mit insgesamt
tiber tausend Teilnehmern stechen die vier hohen Ehren-
sdulen ins Auge, vor denen ein von Pferden gezogener,
hoher Triumphwagen mit der zuoberst thronenden Eccle-
sia, die Tiber die Abgotterei unter ihr gesiegt hat, angelangt
ist (vgl. Abb. 19). Er wird von vier Personen in Kostiimen
der Erdteile begleitet. Etwas weiter hinten (vgl. Abb. 18)
ist der vordere der beiden Wagen mit den von lebenden Per-
sonen dargestellten Katakombenheiligen Marianus und
Getulius zu erkennen. Hinter jedem Wagen wird auf einem
Traggestell eine Silberfigur des Heiligen und dahinter unter
einem Baldachin der dazu gehorige Reliquienschrein mit-
geflihrt. Entlang der Route wurden mehrere mit Spruch-
béndern versehene Triumphbdgen aus griinem Laub errich-
tet. Diese wie auch die Ehrensdulen kamen, entsprechend
eleganter und kostspieliger ausgefiihrt, auch im Festdekor
fiir Anlédsse an Frstenhdfen vor.

Zwischen den Translations- und den Herrscherprozes-
sionen bestanden manche Parallelen. Das Mitfiihren von
Reliquien und Heiligenstatuen war die irdische Vergegen-
wirtigung des himmlischen Hofstaates nach dem Vorbild
des Fiirsten, der mit einem Tross von Begleitern im Land
herumzog.”” Der Empfang eines hohen Gastes, zum Bei-
spiel eines Fiirstabts, zu einer Translationsfeier erfolgte mit
Ehrerweisen, zu denen auch Salutschiisse gehorten, wie sie
das hofische Zeremoniell vorschrieb. Dieses hat sich aber
auch auf die Art und Weise, wie der Mirtyrerleib emp-
fangen wurde, ausgewirkt.” Der Einfluss des Hofischen
machtsich auch im Sprachlichen bemerkbar. So fragte etwa
der aus Zug stammende Abt des Klosters Rheinau, Placi-
dus Zurlauben, 1672 anlésslich der Translationsfeier des
hl. Pancratius in Wil (Kanton St. Gallen): «Ist jemand auf}
uns hier zugegen, welcher Lust und Liebe hat, sich in den
Dienst, in die Hothaltung zu begeben unseres hochheiligen
Patrones und Himmelsfiirsten?»” Und er forderte die An-
wesenden auf, moglichst zahlreich in den Hofdienst des
Mirtyrers einzutreten und den Heiligen «Livree» anzuzie-
hen. Von dem Lohn, der den standhaften Rechtgldubigen
im Himmel erwartete, vermittelten die Translationsfeiern
bereits hier auf Erden einen Abglanz. Fiir Gott, Christus,
Maria, die Engel sowie die Heiligen und Seligen konnte nur
«das Beste an irdischen Vergleichen herangezogen wer-
den»,'% was nach Auffassung des Barocks im absolutis-
tisch-hofischen Bereich zu finden war. So wurden die
hll. Erasmus, Hyacinthus, Sergius und Bacchus in der
Translationsprozession in St. Gallen 1680 in vier Sdnften
mitgefiihrt, einem Transportmittel, in dem Mitglieder von
Konigs- und Fiirstenhdusern und in der Folge auch des

172

Abb. 20
Kénigin Elisabeth I. von England, Robert Peake d. A. zugeschrieben,

um 1600. Die Kénigin wird auf einem Gestell mit aufgestecktem Stoff-
baldachin getragen. Das Bild zeigt die Beziige zwischen Herrscherum-
ziigen und religiosen Prozessionen. In den letzteren wird der Baldachin,
ein aus dem weltlichen Bereich iibernommenes Hoheitszeichen, iiber
der Monstranz mit der Hostie und iiber Reliquien getragen, die dadurch
héchste Ehrung erfahren.

Patriziats getragen wurden. Die von einem Baldachin tiber-
hohten Traggestelle fiir Reliquiare haben direkte Verwand-
te in Herrscherumziigen, wie ein um 1600 entstandenes
Bild der englischen Konigen Elisabeth I. zeigt (Abb. 20).1°!
Darauf wird die auf einem thronartigen Sessel sitzende
Herrscherin auf einem Traggestell mit Stoffbaldachin in-
mitten ithres Hofstaates getragen. Die Tradition des feierli-
chen Einholens eines Herrschers, der sogenannte adventus
regis oder domini, reicht bis in die Antike zuriick.'”? Uber
das Papsttum fanden Elemente des antiken Empfangszere-
moniells Eingang in die Gestaltung des Einzugs des romi-
schen Koénigs zur Kaiserkronung in Rom. Im Mittelalter
auch auf die Einziige des Kaisers in eine Stadt angewandt,
enthielt der ihm zur Begriissung entgegen schreitende Pro-
zessionszug gleiche Elemente wie religiése Prozessionen,
ndmlich bekrinzte Knaben und Midchen, einen Baldachin
als Hoheitszeichen, sowie den Rat der Stadt und Priester.'%

% Hoegger 1998 (wie Anm.7), 85-88, zu den beiden Gemailden be-
sonders S. 8, 180—182 sowie Abb. 12 und 250. — Achermann 1979 (wie
Anm. 20), 108—110 (mit weiteren Literaturangaben), Tafel 10.

7 Achermann 1979 (wie Anm. 20), 141.

% Achermann 1979 (wie Anm. 20), 126—129.

% Achermann 1979 (wie Anm. 20), 132.

100 Achermann 1979 (wie Anm. 20), 132.

101 Das Robert Peake d. A. zugeschriebene Gemiilde ist bekannt unter
dem Titel «Queen Elizabeth going in procession to Blackfriars in
1601».

102°S. dazu Th. Kolzer, Adventus regis. LexMA 1, Sp. 170f. — Harriet
Rudolph, Entrée (festliche, triumphale). In: Werner Paravicini (Hg.),
Héfe und Residenzen im spdtmittelalterlichen Reich. Bilder und Be-
griffe. Bearbeitet von Jan Hirschbiegel und Jorg Wettlaufer. Ostfil-
dern 2005, 318-322. — Diese beiden Literaturhinweise verdanke ich
Dr. Maria Wittmer-Butsch, Ziirich/ Wettingen.

TUGIUM 26/2010



Seit dem ausgehenden 15. Jahrhundert verliehen Triumph-
wagen, lebende Bilder sowie Triumphbogen und Ehren-
pforten den Ziigen ein noch prunkvolleres Gepriige. Uber-
nommen wurde das Zeremoniell auch von Konigen,
Herzogen und Firsten. Kenntnisse von den glanzvollen,
mit grossem Aufwand gestalteten hofischen Prozessionen
gelangten im Barock tber die Fremden Dienste und die
katholische Kirche auch in die eidgenossischen Orte. Da es
hier aber keine vergleichbaren Konzentrationen von Geld
und Macht gab, fielen die Festdekorationen und alles, was
sonst noch zu den Begrilissungszeremonien und -prozes-
sionen gehorte, entsprechend bescheidener aus, enthielten
aber dennoch alle wesentlichen Grundelemente.

Ein Fest zu Ehren des franzosischen Konigs verbindet
Kirchliches mit Weltlichem

Wie fliessend die Ubergiinge zwischen kirchlicher und
weltlicher Inszenierung waren, zeigt das Fest, das Beat
Fidel Zurlauben am 25. Februar 1772 aus Anlass der Er-
nennung des Herzogs Artois,'™ eines Enkels des franzo-
sischen Konigs, zum Hauptoberst der Schweizer und Biind-
ner Séldner gab. Ein ausfiihrlicher Bericht, den Zurlauben
am Tag darauf verfasste, gibt uns Einblick in den Ablauf
und die Gestaltung des Festes zu Ehren des franzosischen
Konigshauses.'” Der Anlass war fiir Zurlauben von umso
grosserer Bedeutung, als seine Familie, die bis um 1730 in
Zug die vornehmste und auch méichtigste gewesen war, in-
folge politischer und innerer Familienkonflikte an Einfluss
verloren hatte und er selber in seiner Heimat erst vor weni-
gen Jahren rehabilitiert worden war. Um die Bedeutung des
Ereignisses zu unterstreichen, lud Zurlauben den Stadt-
und-Amt-Rat'* ein und erhielt im Gegenzug vom Rat die
Zusage, flir das Abfeuern der Salutschiisse zwolf Kanonen
aus dem Zeughaus bentiitzen zu diirfen.

Um 8.30 Uhr zogen der gesamte Stadt-und-Amt-Rat
und Beat Fidel Zurlauben vom Rathaus hinauf zur Kirche
St. Oswald, gefolgt vom Grossen Rat der Stadt Zug,'"” von
Hauptleuten und Offizieren in franzosischen Diensten
sowie weiteren hochgestellten Personlichkeiten des Kan-
tons.!% In der Kirche zelebrierte der Dekan des Kapitels
Zug'"” die feierliche Messe fiir das Wohlergehen und die

103 Laut Rudolph 2005 (wie Anm. 102) ldsst sich um 1600 eine Stei-
gerung des Aufwands fiir Herrschereinziige feststellen, gleichzeitig
aber eine Reduktion der religios motivierten Elemente.

104 Graf Charles Philippe von Artois (1757-1836), der spitere Konig
Karl X., war cin Enkel Ludwigs XV. und der Bruder Ludwigs XVI.
und Ludwigs XVIIIL Er bestieg 1824 den franzosischen Thron und
dankte 1830 ab.

> Aargauische Kantonsbibliothek Aarau, Sammlung Zurlauben (Zur-
laubiana), Ms ZF35:6, Bl. 410—-411. Der Bericht ist in franzdsischer
Sprache geschrieben, die Zurlauben infolge seiner langen Aufent-
halte in Frankreich schliesslich besser als das Deutsch beherrschte.
Bei einer ersten Durchsicht des Manuskripts vor etlichen Jahren war
mir lic. phil. Beatrice Suter Sablonier, Staatsarchiv Zug, behilflich.

106 «Le Conseil Souverain du Canton», Ubersetzung laut freundlicher
Mitteilung von Dr. Renato Morosoli, Staatsarchiv Zug.

TUGIUM 26/2010

Erhaltung seiner «christlichsten Majestét», des Konigs von
Frankreich, und es wurden mehrere Motetten mit Bezug
auf den Anlass gesungen. Generalvikar «Abbé» Hess!?
hielt in seiner Predigt eine Lobrede auf den Konig und den
Herzog Artois und unterstrich die grossen Vorteile, welche
das Biindnis mit Frankreich seit mehr als dreihundert
Jahren der Eidgenossenschaft gebracht hatte. Andererseits
verschwieg er auch nicht die guten Dienste, welche die
Schweizer Soldner Frankreich geleistet hatten.

Seine Ansprache stand inhaltlich in Bezug zur Fest-
dekoration, die eigens fiir diesen Tag geschaffen worden
war, ndmlich eine vor dem Hochaltar aufgestellte Pyra-
mide. Aufgrund des schriftlichen Berichts wird hier ver-
sucht, ihr Ausschen zu rekonstruieren. Zuoberst steckte als
Bekrénung eine goldene Bourbonenlilie. Die beiden dusse-
ren Seiten waren mit Inschriften, die Frontseite zusitzlich
mit Bildnissen versehen. Die Inschriften hoben sich in
goldenen Lettern vom marmorierten weissen Grund ab. Sie
spielten auf historische wie aktuelle Beziehungen mit
Frankreich an. Auf der dusseren rechten Seite der Pyramide
waren die Vorteile verzeichnet, welche die Blindnisse mit
dem Konigreich vom Frieden von Ensisheim 1444 bis
zur Ernennung des Herzogs Artois zum Hauptobersten den
Schweizern gebracht hatten. Jedes Ereignis und seine Jah-
reszahl wurden von einer Girlande umrahmt. Die darunter —
moglicherweise auf einer Sockelzone — platzierte Inschrift
«GALLICI FOEDERIS PIGNORA» (die Pfandgarantien
des Gallischen Bundes) sowie ihr Pendant auf der dusse-
ren linken Pyramidenseiten «<HELVETICAE FIDEI TES-
SERAE» (Zeichen der helvetischen Treue) verdeutlichten
das symbiotische Verhiltnis zwischen Frankreich und den
Schweizern. Auf der linken Seite befanden sich zudem
Lorbeerkrinze mit Daten von Schlachten. Beidseits der
Pyramide standen zwei Figuren, links der erste Oberst der
Schweizergarde, der Glarner Kaspar Gallati, rechts ein
junger Schweizersoldat mit Armbrust. Vermutlich waren
sie auf Holz gemalt und ausgesigt. Der Oberst wies mit der
einen Hand in Richtung Pyramidenspitze, wo unter darge-
stellten Trophien in lateinischer Sprache geschrieben stand
«Lerne, junger Mann, welches die alten Trophde sind, die
den Ruhm der Schweizer ausmachen: eine Handvoll Mut

3

Laut Morosoli (wie oben) muss es sich bei «Le grand Conseil» um
den Grossen Rat der Stadt Zug handeln.

105 Laut Morosoli (wie oben) wurde die Bezeichnung «Kanton» fiir
einen eidgendssischen Ort oder Stand seit der Mitte des 17. Jahrhun-
derts gelegentlich und im 18. Jahrhundert bereits hdufiger verwendet.
Mit «Doyen du chapitrey ist laut Morosoli (wie oben) vermutlich der
Dekan des Kapitels Zug, Stadtpfarrer Karl Martin Landtwing (1716—
73), gemeint.

109

" Es ist kein Zuger Priester namens Hess bekannt, auf den die Titel
Generalvikar und «abbé» zutreffen wiirden.

Mit dem Frieden- und Freundschaftsvertrag von Ensisheim nach der
Schlacht von St. Jakob an der Birs 1444 begann eine Jahrhunderte
dauernde Verbindung der Eidgenossenschaft mit Frankreich.



Maria lauft auf Christus zu

Von der einstigen barocken Inszenierungskunst ist in der deutsch-
sprachigen Schweiz sehr wenig iibriggeblieben. Erinnerungen
daran finden sich in Fronleichnamsprozessionen der Inner-
schweiz und im Freiburgischen sowie in dem noch in einigen Kir-
chen geiibten Brauch, am Auffahrtstag durch eine Offnung in der
Kirchendecke eine Christusfigur hinaufzuzichen (s.S. *+**). Ein-
zig in der Stiftskirche in Beromiinster wird eine Reihe liturgi-
scher Briuche bis in unsere Gegenwart gepflegt. In Altdorf fiihrt
die Bruderschaft der Barmherzigen Briider nach alter Tradition
an Karfreitag eine Prozession durch, bei der die Statue einer
Schmerzensmutter mitgefithrt wird, wéhrend in Domat-Ems
(Kanton Graubiinden) in einer Grablegungsprozession eine
gotische Christusfigur auf einer Bahre von der Pfarrkirche zur
alten Kirche Sogn Gion getragen wird.! Stérker als bei uns diirfte
das barocke «Theatrum sacrum» in Bayern und in Osterreich
nachwirken, ausser an Fronleichnam besonders auch wihrend der
Passionszeit.

Einen nach wie vor ungebrochenen Zugang zu Gefiihle hervorru-
fenden religiésen Brauchen haben viele Menschen in siidlichen
Landern. Stellvertretend fiir zahlreiche andere wird hier ein
Brauch beschrieben, der sich in der italienischen Stadt Sulmona
in den Abruzzen erhalten hat. Wahrend sich die Karfreitags-
prozession mit solchen anderer Orte vergleichen ldsst, findet am
Ostersonntag eine Osterbegegnung ganz besonderer Art statt, die
sogenannte «Madonna che scappa» («Madonna, die rennt»).?
Veranstalterin ist die Bruderschaft der Madonna von Loreto,
Schauplatz die Piazza Garibaldi. Das Schauspiel findet im An-
schluss an die Ostermesse statt, die dafiir verwendeten Figuren,
ein Auferstehungschristus, eine mit Stoffgewindern bekleidete
Muttergottes sowie die beiden Christusjiinger Johannes und Pe-
trus, sollen alle aus dem 18. Jahrhundert stammen. Die Figur des
Auferstandenen ist auf der einen Platzseite unter einem Bal-
dachin aufgestellt. Die mit einem schwarzen Trauermantel ver-
sehene Marienstatue befindet sich in einer am Platz gelegenen
Kirche. Mitglieder der Bruderschaft tragen die Statue des hl. Jo-
hannes zum Kirchenportal, wo dieser Maria die Auferstehung
ihres Sohnes verkiindet. Maria glaubt thm aber nicht. Die Statue
kehrt auf den Platz zuriick zu Petrus, der nun seinerseits die Mut-
tergottes liberzeugen soll. lhm, der Christus dreimal verraten hat,
glaubt sie aber erst recht nicht. Erst als sich Johannes zum zwei-
ten Mal bemiiht, Maria von der frohen Botschaft zu tiberzeugen,
ist diese bereit, die Kirche zu verlassen. Das Kirchenportal &ffnet
sich und die Madonna wird von Bruderschaftsmitgliedern auf
den Platz getragen. Als sie den auferstandenen Christus von Fer-
ne wahrnimmt, beginnt sie Punkt zw6lf Uhr auf diesen zuzueilen.
Dabei gleitet mit Hilfe eines raffinierten Systems von Fiden der
Trauermantel nach unten, und ein griines, goldbesticktes Kleid
kommt zum Vorschein. Gleichzeitig fliegen ein Dutzend weisse
Tauben gen Himmel. Unter dem Applaus der Anwesenden rennen
die Triger der Marienfigur zum Auferstehungschristus, wo sie
sich dann umarmenund oft vor Rithrung kaum die Trinen zuriick-
halten kénnen.

In Sulmona gilt heute noch, was die Jesuiten schon im Barock er-
kannten: dass namlich eine Theaterauftithrung wirksamer ist als
eine Predigt.

st Halter und
ich 1999, 314-

! Karl Imfeld, Formen der Volksfrommigkeit im Jahreslauf. In:
Dominik Wunderlin (Hg.), Volksfrommigkeit in der Schweiz. Z
371, besonders 346.

2 S. dazu http:/it.wikipedia.org/wiki/Settimana_Santa_di_Sulmona, abgerufen am
29. Juli 2010. — Italo Tanoni, Sulmona: la Madonna che scappa in piazza. In: Il
Messaggio della Santa Casa. Mensile del santuario di Loreto 7/2010, 265-268. -
Videos unter www.youtube.com.

174

«Madonna che scappa» am Ostersonntag in Sulmona (Abruzzen). Mitglie-
der der Bruderschaft der Madonna von Loreto rennen mit der Muttergottes-
statue zu dem am anderen Platzende aufgestellten Auferstehungschristus.
Beim Start fillt, durch ein ausgekliigeltes System von Fiden ausgeldst, der
in der Karwoche getragene Trauermantel der Madonna nach unten, gleich-

zeitig werden zwilf Tauben losgelassen. Ein reibungsloser Ablauf verheisst
ein gutes Jahr, aufiretende Pannen werden als schlechtes Omen gedeutet.

TUGIUM 26/2010



und Treue». Direkt unter dieser Inschrift war in einem lor-
beerbekrinzten Medaillon das Portrdt des franzosischen
Konigs Ludwig XV. angebracht und unter diesem dasjenige
des neu gewihlten Hauptobersten.

Nach der Messe wurden mit den Kanonen Salutschiisse
abgefeuert, und achtzig geladene Giste — der Stadt-und-
Amt-Rat, hochgestellte Personlichkeiten und der Klerus —
begaben sich zu einem Bankett in den Zurlaubenhof. Dieses
fand im grossen Saal statt, wo die Beziehungen zwischen
dem Konigreich Frankreich und Teilen der Eidgenossen-
schaft in Bildern zu sehen waren — und bis heute sind.'"?
Unterhalb der Decke erblickten die Giste, friesartig anein-
andergereiht, die Portrits simtlicher franzésischen Konige
sowie einige Szenen aus der Tell-Geschichte, darunter in
den Téferfeldern Griinder, Krieger und Pannerherren der
Eidgenossenschaft. Fiir den speziellen Anlass hatte man
beidseits des Bildnisses des regierenden Konigs die Por-
trits des Dauphin und des Grafen der Provence aufgehangt
sowie direkt unter dem Konigsbildnis dasjenige des neuen
Hauptobersten Artois.

Wihrend des Festmahls hatte der Landammann die
Ehre, zuerst auf das Wohl des Ko6nigs von Frankreich, dann

112 Zum bis heute erhaltenen Saal s. KDM ZG 2, 483-490.
'3 Ludwig XV. (1710-74) wurde «le Bien-Aimé» («der Vielgeliebte»)

genannt.

TUGIUM 26/2010

auf das Wohl des Dauphins, des Grafen Artois und schliess-
lich der ganzen koniglichen Familie anzustossen, Baron
Zurlauben tat dasselbe im Namen der eidgendssischen Orte
und des Kantons Zug. Jeder dieser Glickwiinsche wurde
von Salutschiissen der Kanonen und von Trompetenschall
begleitet.

Nach dem Dinner — es dunkelte bereits — begab sich die
illustre Gésteschar in den Garten. Dort war die Fassade des
dem Hauptbau gegeniiber liegenden, im ersten Geschoss
mit einer Loggia ausgestatteten Gebdudes hell beleuchtet;
oben prangte das franzosische Wappen, und unter diesem
stand in goldenen Lettern geschrieben «Vive Louis le Bien
Aimé».'? In der Mittelachse der Fassade stand die Pyra-
mide, die vormittags in der Kirche St. Oswald vor dem
Altar platziert gewesen und nun von drei Seiten beleuchtet
war. Wer von den Giésten Lust hatte, ging in den an die Log-
giaangrenzenden Gartensaal, wo ein Ball begann, der bis in
den folgenden Tag hinein dauerte.

Dieser ausfiihrliche Bericht eines Zurlaubenfestes er-
hellt, wie eng weltliche und religidse Inszenierungen im
Barock ineinander verflochten waren. Wenn im vorliegen-
den Aufsatz ein Uberblick iiber das «Theatrum sacrumy,
das Heilige Theater, geboten wird, so ist dies eigentlich
eine kiinstliche Trennung von etwas urspriinglich Ganzheit-
lichem.






	Der inszenierte Himmel : eine barocke Erlebniswelt

