
Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes für
Denkmalpflege und Archäologie, des Kantonalen Museums für
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke von St. Wolfgang bei
Hünenberg

Autor: Wittmer-Butsch, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke
von St. Wolfgang bei Hünenberg

Mar/a 1 1 /Y/'mer-Satsr//

Anlass der vorliegenden Untersuchung bot die Ausstellung
«Unfassbar - fassbar. Medien des Heils inr Mittelalter»,
die vom 17. Juni 2008 bis zum 9. Januar 2009 im Museum

Burg Zug zu sehen war.' Eine universitäre Arbeitsgruppe,
bestehend aus am Nationalen Forschungsschwerpunkt

(NFS) «Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen»

beteiligten Forschern und Forscherinnen entwickelte das

Konzept und machte an diversen Orten die für diese Schau

geeigneten Objekte ausfindig. Für dieses Vorhaben erwie-

sen sich auch die Eigenbestände des Museums Burg Zug
als sehr interessant. Das Museum konnte aus seiner Samm-

lung wichtige Exponate beisteuern, darunter die kleine

Angelus-Glocke aus dem Zuger Nahwallfahrtsort St. Wolf-

gang (Dauerleihgabe der Pfarrgemeinde Hünenberg, Inv.-

Nr. 3250). Dieses Objekt fasziniert die Schreibende in

besonderem Masse, weil sie sich im Rahmen einer breiter

angelegten Studie zur Medialität der vormodernen Wall-
fahrt bereits mit mittelalterlichen Pilgerzeichen befasst hat-

te. Zwei solche Zeichen zieren nebst einer kurzen Inschrift
die Hünenberger Kleinglocke (Abb. 1 welche zusammen
mit zwei weiteren Klangkörpern für die 1473 75 von der

Stadt Zug erbaute Kirche hergestellt wurde.- Die kleine
Glocke datiert von 1480 und kam sehr wahrscheinlich aus

der Werkstatt von Peter II. Füssli in Zürich. Die auf dem

Vorplatz der Kirche platzierte mittlere Glocke von 1477

stammte nämlich nach Ausweis des eingeprägten Haus-
Zeichens von diesem Giessermeister. Füssli dürfte dann

1493 auch die mächtige dritte, heute noch im Turm hän-

gende Glocke geschaffen haben.' Schriftbänder auf den

Glocken enthalten eine Anrufung Gottes, des hl. Wolfgang
und Marias; je zwei Relieffiguren auf der mittleren und der

grossen Glocke zeigen die Muttergottes und Wolfgang, den

Bischof von Regensburg. Der kleinste der drei historischen

Klangkörper, derjenige mit den Pilgerzeichen, sticht auf
Grund dieser Verzierungsart aus dem hierzulande Üblichen
doch etwas heraus, denn es sind in der Schweiz bis jetzt nur

' Vgl. den Ausstellungsbericht in Tugium 25. 2009. 53-55. sowie die

Präzisierung dazu im vorliegenden Heft auf S. 77. - Vgl. auch das

Begleitbuch zu den vier Teilausstellungen: Christian Kiening und

Martina Stercken (Hg.). SchriftRäume. Dimensionen von Schrift zwi-
sehen Mittelalter und Moderne. Zürich 200S.

- Zur Baugeschichte der Wallfahrtskirche vgl. K.DM ZG NA. 2, 310-

318, sowie Peter Eggenberger et ah, Mittelalterliche Kirchen und die

Entstehung der Pfarreien im Kanton Zug. Zug 2008 (Kunstgeschichte
und Archäologie im Kanton Zug 5 1 84-1 87. - Zur Beschreibung der

Kleinglocke s. unten S. 147.

1/i/r /

/Tïmeflèerg-, Ka/>e//e 5/. hFo//gang. zlnge/usg/ocfe von venmrt/tc/r

gegosse/? vo/7 Peter //. Fmss/z /r ZwrzcA. (Depos/tem z/7 z/er Pzzrg Zwgj

gerade vier auf diese Weise geschmückte Glocken bekannt

geworden.' In der Pilgerzeichen-Forschung hat die Hünen-

berger Glocke bisher nicht die ihr gebührende Beachtung

gefunden;' mit der vorliegenden Untersuchung soll diese

Lücke geschlossen werden.

Zum Wolfgangskult im Zugerland
Zu Beginn stellt sich die Frage, wie es zur Wahl gerade des

hl. Wolfgang, Bischof von Regensburg, als Patron für das

Gotteshaus kam, das von der Stadt Zug in der Nähe von

Burg und Siedlung Hünenberg 1473-75 auf dem Abhang

Josef Grünenfelder. Die Glocken im Kanton Zug. Zug 2000 (Kunst-
geschichte und Archäologie im Kanton Zug 4), 5 1-54.-Vgl. zur Hand-
werkerfamilie allgemein Jürg W. Vogel, Die Geschiitzgiesserdynastie
Füssli in Zürich. Zürich 1985 (Neujahrsblatt der Zürcher Feuerwerker-
Gesellschaft 176).

' Der erste Bericht dazu stammt von Ernst Andreas Stückelberg, Darstel-

hingen an Glocken des Mittelalters. Anzeiger für schweizerische Alter-
tumskunde 23, 1890, 321-324. - Vgl. die Fundregion Schweiz in der

Deutschen Pilgerzeichen-Datenbank (http://www2.hu-berlin.de/sach
kultur/pz/wal lfahrt.html).

' Vgl. im Sinne einer ersten Skizze Maria Wittmer-Butsch, Hünenberger
Glocke. In: Kiening/Stercken 2008 (wie Anm. 1), 346-347.

TUGIUM 26/2010 137



-A

I

.-1/7/7. j
/-/»/;t7(/7C7-g". AT/pe/Ze 5/. Jfb//g07/g.
Tv'e.s/ce/izvk/i/.s e/7/e.s //////eG/i/Ae//

A/m/e/tv r///// /.«//en z/ex ATe/V/get/.

zuv/m.v I /V/V«/ 7 7. ,/a/i/7ii///(/(77.

77/7/ TV/ger Avz/e?r cz/;z 0/7 i/tv .spa-

/i.7v// A'/rcZ/e i"0/' v/7/e//i jS/W r/ex

///. W7)//ga//g.

über der Reuss erbaut wurde. Gemäss der glaubhaftesten

von drei Gründungslegenden hatte sich hier am Schnitt-

punkt wichtiger Verkehrswege zuvor spontan eine Wall-
fahrt zu einem Bilde Wolfgangs entwickelt. Ein frommer

Pilger habe in der «Totenhalden» genannten Waldlichtung
zur Abwehr des Bösen das Blatt mit einem Bildnis des

Bischofs an eine Tanne aufgehängt.- Diese Situation wird
erstmals im Gemäldezyklus im Innern der Kirche aus dem

zweiten Viertel des 17. Jahrhunderts dargestellt (Abb. 2).

Das damals verehrte Bild stammte - so interpretiert es be-

" Das ursprüngliche Gelände wird in anderen Gründungslegenden mit
dem Grab eines hier erschlagenen Ritters bzw. mit den Gefallenen
eines Scharmützels mit den Habsburgern 13SS in Zusammenhang ge-
bracht. Vgl. KDM ZG NA. 2. 310. mit den Erläuterungen in Anm. 170

(aufS. 533). - Grünenfelder argumentiert mit den Pilgerzeichen auf
der Glocke von 1480 als Indiz für eine schon längere Zeit blühende

Wallfahrt. Die verschiedenen Versionen müssen sich nicht ausschlies-

sen: das Bild eines Heiligen schien damals geeignet, den unheimlichen
Ort sicherer machen. - Zum Namen Totenhalden s. auch Beat Dittli.
Zuger Ortsnamen. Lexikon der Siedlungs-, Flur- und Gewässernamen

im Kanton Zug. Lokalisierung. Deutung, Geschichten. Band 1 5 und

Kartenband. Zug 2007, besonders 5, 55.

Tatsächlich war Einsiedeln damals das einzige bedeutende Wallfahrts-
ziel w eit und breit, so dass der Schluss des Klosterpaters Rudolf Heng-

geler nicht als Voreingenommenheit gelten muss. Rudolf Henggeier.
Die Zuger Konventualen im fürstlichen Benediktinerstifte U. L. Frau

zu Einsiedeln. Zug 1918. 6.

* Zu Einsiedeln als Pilgerziel s. Othmar Lustenberger. Einsiedler Marien-

Verehrung am Vorabend der Reformation. Mitteilungen des histori-
sehen Vereins des Kantons Schwyz 94. 2002, 287-304. - Zu den schon

seit 1426 schriftlich belegten kollektiven Zuger Wallfahrten nach Ein-

reits P. Rudolf Henggeier - von einem «Einsiedler Pilger»,'
das heisst also von einem Wallfahrer, der diesen Prolz-

schnitt oder Metallstich bei der 1451 erstmals erwähnten

Verkaufstelle des Gnadenorts® erworben haben mochte."

Bekannt sind etwa die drei Kupferstiche mit dem Motiv der

Gnadenkapelle, die der Meister E. S. zur Einsiedler Engel-
w eihe von 1466 schuf: von diesem Meister sind auch einige
Blätter mit Heiligen bekannt, allerdings figuriert Bischof
Wolfgang nicht unter den heute erhaltenen Werken. Selbst

wenn kein direkter Beleg dafür existiert, scheint es doch

siedeln vgl. Josef Lang. Sakrales und Profanes aus dem Zugerland.

Beiträge zur Religions- und Kulturgeschichte. Zug 2007, 25-53.
'' Die Geschichte des Pilgers, der einen Kult unter freiem Himmel an-

stiess. erscheint in schriftlicher Form erstmals im Beitrag «St. Wolf-

gangs-Kirche im Zugerlande», ZKal. 1861, 15-23, besonders 16. -
Vgl. die Äusserung von Franz Karl Stadlin. Topographie des Kantons

Zug. Erster Theil, enthaltend seine politische Geschichte. Band 1—1,

Luzern 1818 24. besonders 4. 255, Anm. 42.

Gebeine des hl. Wolfgang sind bezeugt 1323 im Altar der St.-Johan-

nes-Kapelle im Kreuzgang des Klosters und 1598 im Meinrads-
Schrein. Vgl. Rudolf Henggeier, Die Reliquien der Stiftskirche Ein-
siedeln. Feierstunden. Wochenbeilage des Einsiedler Anzeiger 1927,
1 -56. besonders 7. - In Einsiedeln beging man seit dem 12. Jahrhun-

dert Wolfgangs Todestag liturgisch als Fest (Rudolf Henggeier. Pro-

fessbuch Einsiedeln. 1933). über seinen Kult ebenda ist sonst wenig
bekannt (vgl. etwa Odo Lang, Zum Millenarium des hl. Wolfgang.
Portrait eines Lehrers. Einsiedeln 1994). Immerhin stellt ein kloster-

eigenes Tafelgemälde von Andreas Zvvyer (gestorben 1616), Mönch
seit 1568, alle neun Heiligen dar. die aus Einsiedeln hervorgingen,
darunter auch Wolfgang.

« Zur Übertragung der Reliquien 1497 «gl. UB ZG 2. Nr. 1702.

138 TUGIUM 26/2010



wahrscheinlich, dass die Verehrung dieses Heiligen den

Bewohnern der Region durch Einsiedeln'" vermittelt wurde,
das Kloster war nämlich am Zugerberg, am Menzingerberg
und im Ägerital begütert. Auch die bei der Einweihung der

Kirche üblicherweise bereits vorhandenen Reliquien des

namengebenden Heiligen dürften vom Kloster Einsiedeln

ausgeliehen worden sein, bis es dem Rat von Zug 1497

gelang, vom Abt von St. Emmeram in Regensburg heiliges
Gebein für das neue Gotteshaus zu erlangen." 1480 war

Wolfgang auch Mitpatron eines Altars in der neu erbauten

Kirche von Menzingen, was ebenfalls auf das Vorhanden-

sein von Reliquien und damit auf Einsiedeln als Kult-
förderer verweist. Umgekehrt spielte Cham, in dessen Nähe

die Wolfgangskirche errichtet wurde, bereits im Leben des

hl. Meinrad eine gewisse Rolle. Der Heilige suchte um 828,

vom Zürichsee kommend, die «villa Chama» auf, um dort -
so die älteste, um 900 verfassten Meinrads-Vita - zu
fischen und sich nach einem Ort für eine Einsiedelei umzu-
sehen.'- Hans II. Seiler, Stadtschreiber und ab 1470 Rats-

herr von Zug. stand schon von Amts wegen wiederholt in

Kontakt mit dem Kloster Einsiedeln und dessen damals an-

gesehensten Angehörigen, dem Humanisten Albrecht von
Bonstetten." Im Rat bekleidete Seiler das Amt des Bau-

und Säckelmeisters, als solcher setzte er sich offenbar

massgeblich für den Bau der Hünenberger Wolfgangs-
kirche ein. Er fungierte auch als erster Pfleger des Gottes-

hanses; das Wappen der Familie Seiler ist im Chorgewölbe
angebracht.'" Es passt ins skizzierte Bild der engen Be-

Ziehungen zwischen dem Stand Zug und dem Kloster,
dass wenig später Einsiedcln einen namhaften Beitrag
von 10 Gulden an den Bau der neuen Zuger Stadtkirche
St. Oswald leistete.

Der hl. Wolfgang seinerseits hatte im 10. Jahrhundert

einige Zeit als Mönch in Einsiedeln gelebt und als hoch-

gebildeter Mann an der dortigen Klosterschule gewirkt. In

Einsiedeln empfing er auch die Priesterweihe, und zwar

" Vita S. Meginrati. In: Odo Lang (Hg.) Sankt Meginrat. Festschrift zur
zwölften Zentenarfeier seiner Geburt. München 2000, 0 -23, beson-

ders 13f.-Vgl.Odilo Ringholz, Die Geschichte des fürstlichen Bene-

diktinerstiftes U. L. F. von Einsiedeln. Einsiedeln 1904, 28f.. mit der

Vermutung. Meinrad habe im Königshof der «villa Chama» von den

dortigen Beamten die Erlaubnis für die geplante Einsiedelei auf dem

Passweg am Etzel einzuholen wollen. - Zu Meinrads Aufenthalt in

Cham s. auch Dittli 2007 (wieAnm. 6), 3. 384 (s. v. Neisidelen) und

Textkasten S. 385.

" Vgl. Eugen Gruber, Stadtschreiber Hans Seiler von Zug. Freiburger
GeschichtsbLitter 52, 1963/64, 163-173, besonders 164, mit Verweis

auf den 1951 von R. Henggeier edierten Baurodel von St. Oswald

(s.Anm. 14), S. 247, Zeile 9 ff., und S. 272, Zeile Iff - Die Edition der

erhaltenen, an Bonstetten gerichteten Briefe ist leider unvollständig.
Nach Auskunft des mit den Originalbriefen befassten Jungforschers

Christoph Stätzler ist diesen Dokumenten nichts über mögliche Be-

Ziehungen Bonstettens mit dem Stand Zug zu entnehmen.

" K.DM ZG NA. 2,310. sowie UB ZG 1, Nr. 829, Anm. 1 1 Seiler als

Pfleger \ on St. Wolfgang und Amtmann der zugehörigen Häuser aus-
drücklich erwähnt 1497). - Zur Bauspende s. Rudolf Henggcler (Hg.),

durch den zu Besuch weilenden Bischof Ulrich von Augs-
bürg. Wohl auf Ulrichs Anregung versuchte Wolfgang, die

heidnischen Ungaren zu missionieren. Schliesslich wurde

er vom Kaiser zum Bischof von Regensburg erhoben.'"

Gemäss der volkstümlichen Legende soll der Heilige an

einem Rückzugsort am später St. Wolfgangsee genannten
Gewässer im Salzkammergut eigenhändig ein Kirchlein
errichtet haben, ähnlich wie es der hl. Meinrad im Finstern
Wald, dem späteren Ort Einsiedeln, mit dem Bau von Zelle
und Oratorium getan hatte. Bischof Wolfgang starb am
31. Oktober 994 und wurde in der Klosterkirche St. Em-

meram in Regensburg begraben. Dort erfolgte auch am
7. Oktober 1052 seine Heiligsprechung durch Papst Leo IX.
Die Krypta von St. Emmeram wird bis heute von Pilgern
aufgesucht: zur bedeutenderen Wallfahrtstätte entwickelte
sich aber jenes Gotteshaus am Abersee bzw. Wolfgangsee,
das anlässlich von Wolfgangs Besuch in der Region auf
Boden des bischofseigenen Klosters Mondsee errichtet
oder eher ausgebaut worden war. '" Die Pfarrkirche trug das

Patrozinium St. Johannes der Täufer; seit dem Ende des

13. Jahrhunderts entwickelte sich der Ort zum bedeutenden

Pilgerzentrum, und Wolfgang wurde zum namengebenden
Patron des Gotteshauses und der ganzen Siedlung. Der

Heilige wurde erfolgreich in Krankheiten und anderen

Nöten angerufen und galt zudem als Patron der Nutztiere.
Im 15. Jahrhundert soll der österreichische Wallfahrtsort,
was seine Attraktivität für deutschsprachige Besucher an-

belangt, nur noch von Rom, Aachen und Maria Einsiedeln
übertroffen worden sein." Pilgerzeichen mit dem Bild
Wolfgangs wurden in dieser von konfessionellen Auseinan-

dersetzungen kaum berührten Gegend noch bis ins 17. oder

18. Jahrhundert ausgegeben." Sein Kult verbreitete sich

rasch im ganzen deutschen Sprachraum und viele neu
errichtete Kirchen trugen seinen Namen. Mancherorts
entstanden daraus sogar Tochterwallfahrten: St. Wolfgang
am Wolfgangsberg in der Pfarrei Essenbach im Isartal,

Baurodel und Jahrzeitbuch der St.-Oswalds-Kirche in Zug. Basel

1951 (QSG Neue Folge, 2. Abteilung, Band 4). 333, Zeile 25: «usge-
rieht und bezalt von Einsidelen sind».

" Zur Vita des Heiligen vgl. Georg Schwaiger, Bischof Wolfgang von

Regensburg (ca. 924-994). Geschichte, Legende. Verehrung. In:

Georg Schwaigerund Paul Mai. Wallfahrten im Bistum Regensburg.
Zur Tausendjahrfeier des Todes des heiligen Bischofs Wolfgang.
Regensburg 1994 (Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg
28). 7-36.

" Peter Pfarl, Überlegungen zur Frühgeschichte von St. Wolfgang am
Abersee. Oberösterreichische Heimatblätter 47, 1993,4,253-272.
Dies gemäss einer Aufzählung der beliebtesten Gnadenstätten im Pil-

gersegen der Diözese Augsburg aus dem Jahr 1487 (vgl. Adolf Franz,
Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Band 2. Freiburg i.Br.
1909. 28 1, Anm. 8). - Für den Kultort St. Wolfgang am See vgl. Rudolf
Zinnhobler, Der heilige Wolfgang. Leben - Legende - Kult. Linz 1975

und 1993. 58 65.

Georg Wacha. Der heilige Wolfgang auf Wallfahrerzeichen. Öster-

reichische Zeitschrift für Volkskunde 81, 1978, 263 273 und Abb.
1 -30.

TL Gl UM 26/2010 139



St. Wolfgang bei Velburg und schliesslich Kitzenhofen, alle

in Bayern gelegen.''' In der Schweiz entwickelte sich ne-
ben Hiinenberg auch eine Wallfahrt in St. Wolfgang bei

Düdingen FR, wo man dem wohl durch die Zisterzienser

von Altenryf propagierten Heiligen am Platz eines älteren

Bethäuschens mit Namen «Maria zur schönen Buche»

1476-80 eine Kapelle errichtete.-"

Pilgerzeichen als typisch mittelalterliches Heilsmedium
Als Urform aller Pilgerzeichen gilt die Muschel, welche

sich die Wallfahrer von Santiago de Compostela seit dem

11. Jahrhundert vor ihrer Heimkehr gut sichtbar an Tasche

oder Mantel annähten. In Rom und auch an anderen Pilger-
zielen wurden den von weit her angereisten Gläubigen

Metallplaketten ausgegeben, die den am Ort verehrten

Märtyrer oder Heiligen zeigten. Diese Flachgüsse waren

aus einer Zinn-Blei-Legierung verfertigt und wiesen eine

matt glänzende, silberähnliche Oberfläche auf. Aus dieser

Frühform, die man sich als rechteckiges Kleinrelief vor-
zustellen hat. entwickelten sich in der Blütezeit des Wall-
fahrtswesens zwischen etwa 1300 und 1450 sogenannte
Gitterzeichen (s. unten Abb. 7). Die Kleidung oder ein auf
die Rückseite aufgeklebtes Papier bildete nun einen far-

bigen Hintergrund, von welchem sich die Gusslinien wir-

kungsvoll abhoben.

Die fortgeschrittene Technik erlaubte es, den Gegen-
stand der Verehrung detailliert darzustellen und - wie etwa
bei den vielen Marienwallfahrtstätten nötig - mit einem

Schriftzug geografisch zu identifizieren. Einige Pilger-
zeichen wiesen ein erstaunlich grosses Format von bis zu
75 x 140 mm auf. Im ausgehenden Mittelalter, also in der

Zeit zwischen etwa 1450 und 1520. wurden dann mancher-

orts auch brakteatartige,-' d.h. einseitig geprägte Zeichen

ausgegeben. Diese sind in Anlehnung an Münzen von run-
der Form und von kleinerem Ausmass, zur Befestigung die-

nen Bohrlöcher. An die Stelle dieser demonstrativ am Hut

zur Schau gestellten Zeichen traten in der Frühen Neuzeit

gegossene Anhänger und beidseitig geprägte Medaillons
mit religiösen Motiven«- Diese Devotionalien wurden nun
meist am persönlichen Rosenkranz befestigt oder an einer

Kette gehängt um den Hals getragen. Eine an die scharfe

Wallfahrtskritik der Reformatoren anknüpfende negative

Bewertung der Pilgerzeichen hat offenbar bis heute über-

lebt in der Redewendung, dass man mit dieser oder jener

" Werner J. Chrobak. Blütezeiten der Wolfgangverehrung. In: Schwei-

ger/Mai 1994 (wie Anm. 15), 37—17.

-" Alfons Brüggen. Wallfahrtskapelle St. Wolfgang im Uechtland. Jetseh-

wil 1983, 7f.

In der Völkerwanderungszeit fertigten Germanenstämme nach dem

Vorbild römischer Münzen mit mythologischen Szenen verzierte

Schmuckscheiben aus Gold. Beim mittelalterlichen Brakteaten han-

delt es sich um eine Münze aus dünnem Silberblech für den alltäg-
liehen Zahlungsverkehr Hohlpfennig).

-- Stefan Fassbinder, Wallfahrt, Andacht und Magie: Religiöse An-

hänger und Medaillen. Beiträge zur neuzeitlichen Frömmigkeits-

Institution oder Gruppierung «nichts am Hut habe», also

nichts mit ihr gemein haben wolle.

Im weltlichen Bereich hat die Grundidee des Pilger-
Zeichens jedoch ein langes Nachleben; bekannt sind die

Verdienstorden politischer oder militärischer Provenienz

und andere sichtbar an der Kleidung getragene Rang- und

Ehrenzeichen, Anstecknadeln von Vereinen oder Fas-

nachtsplaketten. Besonders deutlich ist die mittelalterliche
Tradition bei den Volksmarsch- bzw. Wanderabzeichen

etwa der Europäischen Volkssport-Gemeinschaft, zu erken-

nen. Hier wird an vorbestimmten Tagen die Bewältigung
von kürzeren oder längeren Wegstrecken in den Dienst der

Gesundheit gestellt und durch die Ausrichtung aufGruppen
bewusst die Geselligkeit gepflegt. In katholischen Räumen

knüpfen die Organisatoren mit Marschzielen wie etwa der

ehemaligen Benediktinerabtei St. Trudbert im Schwarz-

wald oder Maria Bogenberg in Bayern ganz selbstverständ-

lieh an Wallfahrtstraditionen an. Selbst die teilweise hand-

bemalten Zeichen, mit denen die Teilnahme an einem

solchen Anlass bis vor kurzem rein symbolisch belohnt
worden ist. sind teilweise motivisch von der alten religiösen
Symbolik geprägt (Abb. 3 ).-

Beim Nachdenken über Pilgerzeichen stösst man un-
weigerlich auf das Problemfeld «Macht der Bilder»; diese

medientheoretisch aktuelle Fragestellung kann hier aber

nur kurz angeschnitten werden. Visuelle Aledien funktio-
nieren - wenigstens bis zum Durchbruch der abstrakten

Kunst - nach dem Prinzip der Ähnlichkeit. Ein diesbezüg-
lieh gelungenes Bildwerk erweckt beim Betrachter den Ein-
druck der Unmittelbarkeit, es suggeriert also die Präsenz

des abgebildeten Objekts oder Lebewesens.^ Von antropo-
morphen Darstellungen, also von menschlichen Gestalten

oder gar Gesichtern, geht seit jeher eine besondere Faszina-

tion aus. was von religiösen Systemen im Sinne des Kults
benutzt wurde und wird.- Die Griechen etwa stellten sich

vor. dass die Gottheit in der von Menschenhand geschaf-
fenen Statue wenigstens vorübergehend Wohnsitz nahm.

Das Bild wurde zu bestimmten Anlässen zusätzlich ge-
schmückt, mit Opfergaben und Kerzenlicht geehrt, also

durch rituelle Praktiken sakralisiert. Ein Kunstwerk ermög-
lichte also die Kommunikation der Gläubigen mit der Gott-

heit, obwohl man auch in der Antike durchaus um die leb-

lose Natur der Statuen wussteh" Diese Beobachtung lässt

sich verallgemeinern, vom jüdischen Philosophen Emma-

geschichte aus archäologischer Sicht. Bonn 2003 (Zeitschrift für

Archäologie des Mittelalters, Beiheft 18), 3Of. und 36f.

- Vgl. Heinz Fröhlich. Als Wanderer um Silber liefen! Aargaucr Woche,
8. Juni 2005.22.

-* Martin Andrée. Archäologie der Medienwirkung: Faszinationstypen

von der Antike bis heute. München 2005, besonders 33 155 und

335-391.
« Christian Kiening, Mediale Gegenwärtigkeit. Paradigmen - Seman-

tiken - Effekte. In: Christian Kiening (Flg.). Mediale Gegenwärtig-
keit. Zürich 2007 Medienwandel - Medienweehsel - Medienwissen 1

9-70. besonders 19f.

140 TUGIUM 26/2010



zfèè.3
Jö/femarscAafeelcAe«, zweite

/7ä//te 20. Ja/m/tenderl. ffie/io-
Ärei/z vo/7 5/. frec/zte

Zimte«), Pa/wftlara m/'f Petras-
Se/i/I/sse/ tièerPite/! (Ämtew

Aft'tteJ, Papsttz'ara zwz? rfrez/àe/tete
Krezzz (vorae) sowz'e we/rfzc/ze

Symèo/e.

nuel Levinas (gestorben 1995) stammt die Formulierung:
Nicht primär im Denken, sondern in der Sinnlichkeit voll-
zieht sich Transzendenz.

In archaischen Gesellschaften dienten Bild und Schrift
nicht nur zur Speicherung bzw. Übertragung von Informa-

tion, sondern mehr noch der Vergegenwärtigung von etwas

zeitlich oder örtlich Abwesendem, bzw. von etwas physisch

gar nicht FassbarenV Diese Ausrichtung auf das eigentlich
Unsichtbare ist in der christlichen Religion ganz zentral;
der vor langer Zeit in den Himmel entrückte Christus wird
präsent in den Texten der Evangelien und im sprachlich-
musikalischen und gestischen Vollzug der Messfeier. Auch
die Erinnerung an vor Jahrzehnten oder Jahrhunderten ver-
storbene Heilige, die sich in die Nachfolge Christi stellten
und seine Ideale in der eigenen Lebenswelt verwirklichten,
ist fest gebunden an Bilder und Texte, die sich dem Bewusst-
sein der Gläubigen eingeprägt haben. Diese Mediengattun-

gen stützen sich zudem gegenseitig; für die Beglaubigung
von Reliquien, also der sterblichen Überreste der Heiligen,
ist die Beschriftung (Authentik) unabdingbar, eine Ausstat-

tung des bergenden Gefässes (Reliquiar) mit einer Darstel-

lung der betreffenden Person zumindest erwünscht. In die-

Adrian Stähli, Die mediale Präsenz des Bildes oder: Was meinen wir
eigentlich genau damit, wenn wir danach fragen, was ein Bild sei?

In: Kiening2007 (wieAnm. 25), 127-146.

" Der ganze Abschnitt folgt Kiening 2007 (wie Anm. 25), 29-32.
Jean Wirth, Soll man Bilder anbeten!' Theorien zum Bilderkult bis

zum Konzil von Trient. In: Cécile Dupeux, Peter Jezler und Jean Wirth
(Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Katalog zur Ausstel-

lung im Bernischen Historischen Museum und Musée de l'Œuvre
Notre-Dame. Strassburg. Zürich 2000, 28-37.

ser Weise gelang es der Kirche, das von ihr verwaltete Heil
immer wieder neu zu vergegenwärtigen und gewissermas-

sen zur Erscheinung zu bringen.
Im Vergleich zu heute kann das Mittelalter gewiss als

bilderarme Zeit gelten, doch schon seit dem 5. Jahrhundert

schmückten Bilder von Christus und seinen Aposteln, von

Märtyrern und Heiligen die Wände der Kirchen. Manche
der in Klöstern aufwändig von Hand abgeschriebenen
Bücher religiösen Inhalts wurden reich illustriert. Im by-
zantinischen Reich entbrannten heftige Streitigkeiten über
die Frage, ob solche Bilder verehrt werden dürfen, oder

ob man sie sogar zerstören solle. In der abendländischen

Tradition wurde dieses Problem ebenfalls intensiv disku-

tiert; es kristallisierte sich heraus, dass Darstellungen von
Christus und von Heiligen zwar nicht angebetet werden

durften, die Verehrung dieser Personen in ihren Bildern
jedoch erlaubt war. Bedeutende Theologen wie Albertus

Magnus und Thomas von Aquin wollten diesen Bilderkult
den Gläubigen sogar zur Pflicht machen, stiessen damit
aber schon bei einigen kritischen Zeitgenossen auf Wider-
spruch und provozierten letztlich den Bildersturm der

Reformation.-®

Der private Besitz von Bildern mit religiöser Thematik
aber blieb bis ins späte Mittelalter die absolute Ausnahme,

er war den Reichen unter den Gläubigen vorbehalten.
Die preiswerten und in grösseren Mengen produzierten
Pilgerzeichen entsprachen offenbar einem Bedürfnis brei-

terer Schichten. Bereits in einer Urkunde des Papstes

Innozenz III. vom 18. Januar 1199 ist die Rede vom einträg-
liehen Verkauf von Pilgerzeichen bei der alten Petersbasi-

lika, geschmückt mit den Porträts der Apostelfürsten Petrus

und Paulus. Diese Kleinobjekte dienten den Rompilgern

TUG ILM 26/2010 141



,4 MW
TVn/râV c/e.v Z/hr/ten G/orA-engYes-

.vir.? Pe/er ///. 7"7/.s.s7/, ge/;;a/f von

77a/«-.-l.s'pt';' /7799-7577/, (fahe/t
/535 (Vh/sscM/tYk £>e//ov;7z(»; ///;

Ä7//«/7m«ei7/7t 5o/o//i«ï*n7. 79/e

PZ/ge/re/c/îen a/H oèere» Ro/ir/
i/c.v 8//i/es u-eTse« T-Y/.sw// «/s W/77-

gL'/i ILa/Z/aMer aas.

als Ausweis der eigenen Frömmigkeit und auch als Zeugnis
für den zurückgelegten Weg.-" Das Bild der Heiligen vor
Augen zu haben, mochte dem Einzelnen die Andacht er-
leichtern. Wer sich ein solches Zeichen an den Hut heftete,

stellte sich aber auch demonstrativ unter den Schutz des

Heiligen. Der mit Stab und Tasche ausgerüstete Pilger ge-
noss schon bei seinem Aufbruch von zu Hause die Privi-
legien des geistlichen Rechts: wer von einem Wallfahrts-

ort zurückkehrte, zählte auf die Schirmherrschaft dieses

mächtigen Patrons, konnte etwa die Grenzlinien in um-
kämpften Gebieten ungehindert passieren. Pilgerzeichen
hatten zwar keine juristische Beweiskraft im engeren Sinne,

wirkten aber vertrauensbildend. Damit öffnete sich den

Wanderern abseits der offiziellen Herbergen wohl manche

private Türe.-"'

Eine Rolle spielten die Zeichen zudem bei der Bildung
von Gruppenidentitäten; diese visuellen Signete wurden zu

Symbolen der Verbundenheit von Menschen, die auf ihren

Reisen ähnliche Erfahrungen gemacht hatten. Besonders

wichtig waren dabei die Jakobsbruderschaften, die dann

wiederum Hospize für durchreisende Pilger unterhielten.
Schliesslich ist das Prestige zu erwähnen, welches die

Fernwallfahrer nach ihrer Rückkehr in der Heimat genos-
sen. Es sei erlaubt, auf ein konkretes Beispiel einzugehen,
das mit der Geschichte der Hünenberger Glocke wenigstens
mittelbar verbunden ist. Der Sohn des bereits erwähnten

Glockengiessermeisters Peter II. Fiissli. Peter III., Hess

sich im Jahr 1535 vom Zürcher Maler Hans Asper porträtie-

ren (Abb. 4). Am oberen Rand des Bildes erscheint eine

Reihe von Pilgerzeichen, die Fiissli als eifrigen Wallfahrer
ausweisen. Es sind nicht weniger als sieben Plaketten,

welche die folgenden Motive tragen: die Taufe Christi im
Jordan, das Kreuz der Jerusalemwallfahrer, das Schweiss-

tuch der hl. Veronika in Rom, der hl. Rock zu Trier, die

Jakobsmuschel auf einer Tasche vor Pilgerstab, das Haus

der Maria in Loreto und schliesslich die Verklärung Christi
auf dem Tabor. Die Muschel sollte in Kombination mit dem

Stab wohl allgemein den Wallfahrer kennzeichnen, denn in

Santiago, dem dritten grossen Pilgerziel neben Jerusalem

und Rom, war Fiissli wenigstens nach Auskunft seiner

beiden biografischen Selbstzeugnisse nie.-'' Gleichgültig,

-' Die Register Innocenz' III. Band 1.1. Pontifikaljahr: Texte. Bearbeitet

von Otmar Hageneder und Anton Haidacher. Graz und Köln 1964,

772f.: «in argumentum proprie devotionis et testimonium itineris
consummati se ipsos insigniunt».
Zur Rechtsstellung vgl. Ludwig Sehmugge, Pilgerfahrt macht frei -
eine These zur Bedeutung des mittelalterlichen Pilgerwesens. Römi-
sehe Quartalsschrift für deutsche Altertumskunde und Kirchen-

geschichte 74. 1979. 16 31. Allgemein etwa Kurt Köster, Mittel-
alterliche Pilgerzeichen. In: Lenz Kriss-Rettenbeck und Gerda Möhler
(11g.). Wallfahrt kennt keine Grenzen. Themen zu einer Ausstellung.
München 1984, 203-223.

V Auf dieses interessante Bildzeugnis verweist Georg Wacha, Ein neues

Wallfahrerzeichen von St. Wolfgang. Österreichische Zeitschrift für
Volkskunde 85. 1982. 406—113 und Abb. 1 3. - Die Aufschlüsselung
der Zeichen nach Lcza Ufifer, Peter Fiisslis Jerusalem fahrt 1523 und

Brief über den Fall von Rhodos 1522. Dissertation Universität Zürich
1981. 74f.

142 TUG I UM 26/2010



ob diese Zeichen schon 1535 auf Wunsch des porträtierten
Auftraggebers oder erst nach dessen Tod im Jahre 1548 ins

Bild gelangten:-'- In der damals von Zwingli (gestorben

1531) und Bullinger reformierten Stadt Zürich dürften
diese Motive einiges Aufsehen erregt haben. Zusammen

mit dem Rosenkranz in der rechten Hand charakterisierten
sie Fiissli visuell nämlich eindeutig als Altgläubigen, dien-

ten also je nach Zeitpunkt ihrer Einfügung als Bekenntnis

eines Nonkonformisten oder aber zu dessen nachträglicher
Stigmatisierung.

Zur Beziehung von Materialität und Medialität bei

Pilgerzeichen
Der Guss von Pilgerzeichen stellte zusammen mit der seit

der Antike gängigen Prägung von Münzen die früheste

Möglichkeit der Vervielfältigung von Bildern dar. Man darf

bezüglich der Münzen - unter Wahrung der Relationen -
durchaus von einer frühen Art Massenproduktion sprechen.

Münzen dienten in erster Linie als Zahlungsmittel, das Por-

trat des zur Prägezeit regierenden Herrschers beglaubigte
die Echtheit. Garantiert wurde damit gleichzeitig der reale

Wert der aus Edelmetall bestehenden einzelnen Münze.

Neben diesem pragmatischen Zweck gab es aber zweifellos
einen propagandistischen Nutzen: Das mit der Währung
gekoppelte und in Umlauf gesetzte Abbild des Fürsten

erhöhte dessen Autorität im engeren Herrschaftsgebiet und

verbreitete seine Bekanntheit sogar über die Landesgren-
zen hinaus. Damit vergleichbar ist der Werbeeffekt der Zei-
chen an Kleidung oder Hut der heimkehrenden Wallfahrer:
Vermutlich war bei der Begegnung auf der Strasse für den

Betrachter das Motiv nicht immer sofort identifizierbar,
trotzdem bildete das visuelle Signet als solches gewiss
Anstoss für manches Gespräch. Der Pilger zeigte bei der

Mittagsrast oder abends in der Herberge das Zeichen auf
Anfrage wohl gerne von Nahem und erzählte von seinem

Besuch am Wallfahrtsort. Die Pilgerzeichen wurden in

grösseren Serien produziert, es haben sich sogar Formen

zur Herstellung von zwei bzw. sieben Zeichen im selben

Gussvorgang erhalten.'' Heute sind weit über 3000 Ori-
ginalzeichen bekannt, und Forscher haben mehr als 250

verschiedene, diese Zeichen ausgebende Gnadenstätten

identifiziert.-" Der Erfolg der Zeichen im Sinne der Kult-
Werbung lässt sich kaum überschätzen: Die in gegenseitiger
Konkurrenz stehenden Gnadenstätten versprachen Sün-

Die Pilgerzeichen sind teilweise mit demselben hellen Farbton aufge-

tragen wie die rechts oben eingeschriebene Bilderklärung, die Peter

als im Jahr 1548 verstorben vermeldet. Das spricht eher für eine späte

Einfügung der Zeichensammlung. Diese Beobachtung nach Uffer
1981 (wie Anm. 311.72.

Doppelform: Schöne Maria von Regensburg (vgl. Köster 1984 [wie
Anm. 30], 206). Siebnerform: Our Lady of Walsingham (vgl. Brian

Spencer, Medieval Pilgrim Badges from Norfolk. Norwich 1980, 14f.

'-•Andreas Haasis-Bcrner, Pilgerzeichenforschung. Forschungsstand
und Perspektiven. In: Hartmut Kühne et al. Hg.), Spätmittelalterliche
Wallfahrt im mitteldeutschen Raum. Berlin 2002, 63-85, Kap. 1.

dcnablass bzw. Wunderheilungen, je mehr Leute sich eine

solche Markierung anhefteten, desto effizienter wurde die

Propaganda für den besuchten Heiligen verbreitet.

Während Zinn-Blei-Legierungen mit niedrigem Schmelz-

punkt die materielle Grundlage für preiswerte Pilger-
zeichen darstellte, die mancherorts in Stückzahlen von
mehreren Zehntausend verkauft wurden, bot sich Edel-
metall als Mittel der sozialen Distinktion an. Vergoldete
und versilberte Zeichen wurden zunächst für Herrscherund

Adlige im französischen Sprachraum gefertigt, um 1500

häufen sich die Belege für diese Praxis auch in den deut-

sehen Gnadenstätten.-"

Ein quellenmässig weniger dicht überlieferter, aber

wahrscheinlich vielerorts praktizierter Brauch war es. diese

Kleinobjekte an der Wallfahrtstätte mit den verehrten Re-

liquien in Berührung zu bringen. Auf diese Weise liess sich,

so meinte man, die himmlische Kraft des Heiligen auf das

Zeichen übertragen, das visuelle Signet wurde damit zur
Sekundärreliquie gemacht."' Der religiöse Charakter des

Bildes wurde verstärkt, seine Verehrungswürdigkeit betont,
die Wirkkraft des Heiligen gewissermassen privatisiert und

im volksmedizinischen oder magischen Sinn eingesetzt."
Schliesslich sollen noch die Spiegelzeichen als besonders

eigentümliches Medium erwähnt werden; bei den spätmit-
telalterlichen Massenereignissen der periodischen Heil-
tumszeigung konnte der Einzelne die Reliquien nicht mehr

persönlich berühren. In Aachen beispielsweise wurde in

siebenjährigem Rhythmus unter anderem das Hemd, das

Maria bei der Geburt Christi getragen haben soll, von ferne

einer riesigen Menschenmenge gezeigt. Findige Leute ka-

men auf die Idee, die Szene mit der entfalteten Stoffreliquie
wenigstens in einem hochgehaltenen Spiegel einzufangen.
Diese Methode der individuellen Teilhabe am gezeigten
Fleil setzte sich offenbar aufbreiter Front durch, denn in den

Aachener Gitterzeichen ist zu diesem Zwecke jeweils ein

Spiegelchen eingelassen." Reliquien vermittelten die Kraft
des verehrten Heiligen. Pilgerzeichen dienten in komplexer
Medialität zur Veranschaulichung und Speicherung dieses

Heilsangebotes.

Pilgerzeichen auf Glocken: Das Beispiel St. Wolfgang
bei Hünenberg
Seit dem 6. Jahrhundert n. Chr. waren in europäischen
Klöstern einfache, aus Metallblechen zusammengenietete

- Haasis-Berner 2002 (wie Anm. 34) bietet in Kap. 2 eine Zusammen-

Stellung der Quellenstellen.
Esther Cohen, In haee signa: Pilgrim-badge Trade in Southern France.

Journal of Medieval History 2, 1976, 193 214, besonders 206.
-" Robert Plötz, Signum peregrinationis. Heilige Erinnerung und spiri-

tueller Schutz. In: Hartmut Kühne, Lothar Lambacher und Konrad

Vanja (Hg.). Das Zeichen am Hut im Mittelalter: Europäische Reise-

markierungen. Symposion in memoriam Kurt Köster (1912-1986).
Frankfurt a. M. 2008 Europäische Wallfahrtsstudien 4), 47-70.

•'* Kurt Köster, Gutenbergs Strassburger Aachenspiegel-Untemehmen

von 1438 39. Gutenberg-Jahrbuch 58, 1983, 24-44, besonders 33ff.

TUG ILM 26/2010 143



Glocken gebräuchlich. Mit diesem akustischen Signal rief
man die Mönche siebenmal am Tag zum Chorgebet zusam-

men. Die Technik des Glockengiessens ist hingegen erst seit

dem 9. Jahrhundert bezeugt; die dabei verwendete Bronze

erzeugte einen angenehmen und weit tragenden Ton. Nach
mittelalterlicher Vorstellung konnte durch das Läuten der

Glocke Unheil, etwa Blitz und Donner, Sturm und Feuers-

brunst oder der Einfall von bösen Geistern abgewehrt wer-
den. Diese Eigenschaft erhielt der Klangkörper im Verlauf
einer kirchlichen Weihezeremonie vor dem Aufzug in den

Glockenstuhl." Die apotropäische Wirkung erstreckte sich

nicht nur auf die Klostergemeinschaft selbst, sondern auch

auf ihr soziales Umfeld. So heisst es auf dem 1433 gegos-
senen Rats- und Bürgerglöcklein der Stadtkirche St. Peter

in Zürich ausdrücklich «hilf im Maria wer mich hör, dass

ich im alles leid zerstör»3" Inschriften auf Glocken sind

in zunehmender Zahl seit dem 11. Jahrhundert überliefert;
meist handelt es sich um Anrufungen Gottes. Christi, Ma-
riens oder des Kirchenpatrons. Der lateinische, später auch

in der Volksprache formulierte Text wird im dauerhaften

Metall gewissermassen verewigt. Durch das Läuten wird
die Bitte um Schutz und Frieden immer w ieder in den Raum

getragen und damit aktualisiert. Ethnologische Parallelen

zu dieser etwas befremdlichen Vorstellung von der stell-
vertretenden Wirkung des Glockenklangs lassen sich im
Buddhismus finden. Auch heute noch setzen Pilger in den

asiatischen Tempeln mächtige Gebetstrommeln in Bewe-

gung, und in Tibet flattern aufbestimmten, als heilig gelten-
den Bergen Stoff- und Papierfahnen mit geschriebenen
Gebeten im Wind.

Seit dem 13. Jahrhundert gelang es den europäischen
Giessermeistern, immer grössere und klangvollere
Glocken herzustellen und bei mehrstimmigen Geläuten

durch geschickte Auswahl der Tonhöhen musikalisch an-

sprechende Wirkungen zu erzeugen. Durch das Anbringen
von Texten, aber auch von bildlichen Darstellungen und

Objekten wie Pilgerzeichen und Weihemünzen wurden die

Klanginstrumente erst recht zu sakral aufgeladenen Me-
dien, die der Kommunikation zwischen Himmel und Erde

dientend' Pilgerzeichen galten ihrerseits, wie bereits dar-

gelegt wurde, als Trägermedium des speziellen Heils einer

ganz bestimmten Gnadenstätte. Wurde eine solche Plakette

Franz 1909 (wie Anm. 17). 37 43 und 70.

Regine Ahegg und Christine Barraud Wiener, Die Kunstdenkmäler
des Kantons Zürich, Neue Ausgabe. Die Stadt Zürich, Band 2.1: Alt-
Stadt links der Limmat. Sakralbauten. Bern 2002. 150. Nr. 5.

Vgl. etwa Margarete Schilling. Glocken Gestalt. Klang und Zier.
München 1988.

*- Die niederländische Wallfahrtsdatenbank Kunera (http: www.kunera.

nl/Kunerapage.aspx) hat für Frankreich acht Einträge, für England
zwei, für Italien keinen! Dieser Befund könnte jedoch mit der Ein-

Schmelzung von Glockenbronze in Kriegszeiten zum Bau von
Kanonen zusammenhängen. In Deutschland inventarisierte man im

Zweiten Weltkrieg wenigstens die zur Zerstörung bereitgestellten
Glocken, was Köster zur Erforschung der ihm dabei aufgefallenen
Zeichen animierte.

an einer Glocke angebracht, wollte man so die vom Wall-
fahrer nach Hause gebrachte Schutz- und Segenskraft des

Heiligen mit dem Schall des Tonkörpers ins Umland ver-
teilen. Die beiden Zeichen auf der kleinsten Glocke von
St. Wolfgang bei Hünenberg mit der Jahreszahl 1480 fügen
sich damit ein in eine Praktik, die - gemäss heutigem For-

schungstand - hauptsächlich im deutschsprachigen und

skandinavischen Raum verbreitet ward- freilich nicht über-

all in derselben Intensität. Pilgerzeichen als solche kannte

man in Zug selbstverständlich aus dem nahe gelegenen

Einsiedeln, das seinerseits zu den bedeutendsten europäi-
sehen Fernpilgerzielen zählte. Hier wurden den Wallfah-

rem schon seit dem ausgehenden 14. Jahrhundert Zeichen

angeboten, wobei sogar zwei verschiedene Motive (Mein-
rads Tod, Engelweihe) zur Auswahl Standend*

Die Kleinglocke von St. Wolfgang bei Hünenberg hat

in der Forschung bisher nicht die Beachtung gefunden, die

sie eigentlich verdient. Der fällige Eintrag für die an der

Humboldt-Universität in Berlin installierte Pilgerzeichen-
Datenbank wird im Nachgang zur vorliegenden Publi-
kation veranlasst. Was nun bei diesem Exemplar aus dem

Zugerland ins Auge sticht, ist die Verwendung von zwei

formal unterschiedlichen Zeichentypen auf einer Glocke,

die jedoch von derselben Gnadenstätte stammen; es handelt

sich dabei um eine Ausnahme. Ein solches Spiel mit der Di-
versität von Typen mit derselben Heiligenfigur findet sich

nach Kenntnis der Verfasserin nur noch auf einer um das

Jahr 1436 datierenden Glocke von Holzweiler (Landkreis

Erkelenz) in Nordrhein-Westfalen. Auf diesem Klang-
körper befinden sich - neben dem Zeichen des Wallfahrts-
ortes St.Theobald zu Thann im Elsass und demjenigen der

wundertätigen Hostien von Wilsnack (Brandenburg - zwei
Zeichen von St. Matthias zu Trier; diese stellen ebenfalls

zwei ikonografisch völlig verschiedene Typen dard* Es geht
hier also nicht mehr nur um das im Zeichen vergegenwär-
tigte sakrale Heil des einen Patrons bzw. einer Heiligen-

gruppe («stehende Figuren von Matthias, Maternus und

Helena unter einer Kirchturmarchitektur»), sondern auch

um die ästhetische Attraktivität eines zweiten Bildmotivs
(«Matthias und Maternus auf einem Pferd sitzend»). Das

letztere Zeichen bildet die beiden Figuren in einer für Hei-

lige ungewöhnlichen, dynamischen Situation ab und bietet

» Zum Einsiedler Material vgl. den nicht mehr ganz aktuellen Katalog
bei Othmar Lustenberger, Bild und Abbild: Einsiedler Pilgerzeichen.
Einsiedler (Gnaden-(Kapellen. Einsiedler Gnadenbilder. Ein For-

schungsbericht. In: Odo Lang (Hg.). Sankt Meginrat. Festschrift zur
12. Zentenarfeier seiner Geburt. München 2000 Studien und Mittei-
hingen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige),
257- 295. besonders 265f.

" Jörg Poettgen. Vorreformatorische Wallfahrtdevotionalien aus dem

Matthiaskloster zu Trier. Kurtrierisches Jahrbuch 34, 1994, 47-76. be-

sonders 55 und 62f., mit Abb. 14.

» Cornelia Ocfelein, Pilgerzeichen - neue Funde auf Glocken in Bran-

denburg. In: Kühne Lambacher Vanja 2008 (wie Anm. 37). 1 15-126.
besonders 120.

144 TUG I UM 26/2010



daher eine willkommene Alternative zu konventionellen,
eher statisch wirkenden Frontaldarstellungen von Einzel-

personen oder Gruppen.
Neben die Entwicklung von gestalterischen Alterna-

tiven, die sich nicht nur in Trier, sondern vor allem an bedeu-

tenden Orten wie Aachen, Köln oder Einsiedeln mit lang-

jähriger Kontinuität des Wallfahrtsbetriebs und entsprechend

breitem Angebot von Devotionalien beobachten lässt, tritt
die Mehrfachverwendung ein und desselben Zeichentyps
beim Glockenguss. Dieses Phänomen scheint eher selten zu
sein: Als Beispiel für Zeichen von identischem Typ lässt

sich das Motiv des Apostels Jakobus d.Ä. vom Jakobsberg
in Beverungen (Landkreis Höxter) in Nordrhein-Westfalen

anführen, das zweifach auf der Glocke von Molchow
(Landkreis Ostprignitz-Ruppin) in Brandenburg erscheint A
Eine Mehrfachverwendung desselben Zeichentyps ist be-

kannt für das Motiv «Hl. Nikolaus mit Schriftband» vom
Nikolausberg im niedersächsischen Göttingen, das sogar
dreimal auf der grossen Glocke von Jahna (Landkreis
Döbeln) in Sachsen auftaucht.Es fällt auf, dass es sich

in den angeführten Fällen sowie weiteren Beispielen um
Filialkulten besonders beliebter Heiliger handelt.

Üblicherweise wurden - wie oben schon dargelegt -
die Zeichen der grossen Pilgerziele (Jerusalem, Rom, San-

tiago) und weiterer überregionaler Kultstätten von den

Wallfahrern nach Hause genommen. Unter Umständen

fanden sie dann in ihrer Heimatpfarrei eine sekundäre

Verwendung als Glockenzier. Aus den Zeichen mehrerer
Rückkehrer von verschiedenen überregionalen Pilger-
zielen ergaben sich auf den Glocken Kombinationen, die

interessante Aussagen über die Attraktivität von Wallfahrts-
orten und die Mobilität der Bevölkerung erlauben."" Gegen
Ende des Mittelalters, etwa von 1400 bis 1520, entstanden

freilich unzählige neue Kultstätten, die indessen nur von
lokaler bzw. kleinregionaler Bedeutung waren. Die Ver-

antwortlichen dieser Wallfahrtskapellen Hessen ebenfalls
Zeichen für die Gläubigen produzieren und gebrauchten sie

zudem als Ziermotiv bei der Herstellung der eigenen
Glocken. Jörg Poettgen kann mit Hausenborn (Kreis Neu-

wied), Bödingen (Rhein-Sieg-Kreis) und St. Goar (Rhein-
Hunsrück-Kreis) mehrere Beispiele für diese Praxis an-
führen. Für alle drei Orte sind keine Originalzeichen mehr

Cornelius Gurlitt, Die Amthauptmannschaft Oschatz. Teil 1. Dresden

1905 (Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und Kunstdenk-
mälerdes Königreichs Sachsen 28), dort 144f., mit Abb. 147.

Dieses Forschungsfeld eröffnete Kurt Köster mit: Meister Tilman von
Hachenburg. Studien zum Werk eines mittelrheinischen Glockengies-
sers des 15. .Iiis, mit besonderer Berücksichtigung der als Glocken/ier
verwendeten mittelalterlichen Pilger- und Wallfahrtszeichen. Jahr-

buch der Hessischen kirchengeschichtlichen Vereinigung 8. 1457,

1-206. — Neuerdings sucht man diesen Fragen systematisch für Gross-

regionen und Länder nachzugehen, vgl. zu Deutschland und das an-

grenzende linksrheinische Gebiet den Aufsatz von Carina Brumme,
Pilgerzeichen - Erhaltungsbedingungen und Verbreitungsräume. In:

Kühne Lambacher/Van ja 2008 (wie An m. 37), I 27- 142.

TUGIUM 26/2010

erhalten, ihr Aussehen ist also nur im Glockenabguss über-

liefert,^" wie das ja auch für St. Wolfgang bei Hünenberg
der Fall ist. Es war dem sonst in der Materie der Pilger-
zeichen überaus beschlagenen Andreas Haasis-Berner'" bei

seiner Erwähnung der Kleinglocke von St. Wolfgang offen-
bar noch nicht klar, dass die Verwendung des eigenen
Zeichens gerade typisch für einen Nahwallfahrtsort ist.

So schreibt er irrtümlicherweise, dass die mit den beiden

Pilgerzeichen gemeinte Gnadenstätte unbekannt sei.-''

Zur allgemeinen Ikonografie der Wolfgangzeichen
Die Attribute Mitra (Inful) und Krummstab kennzeichnen

auf vielen spätmittelalterlichen Fresken und Pilgerzeichen
den jeweils abgebildeten Heiligen als Bischof, was aber

noch keine eindeutige Identifikation der Person erlaubt.

Dieses Problem wird meist durch die Beifügung einer

kurzen Inschrift behoben. Der hl. Wolfgang, Bischof von
Regensburg, wird üblicherweise mit Mitra, Krummstab,
Kirchenmodell und Zimmermannsbeil dargestellt. Diese

Kombination von Attributen ist einzigartig und lässt zwei-
felsfrei erkennen, um wen es sich handelt. Das Beil. mit
dessen Wurf der Heilige gemäss der Legende den gottbe-
stimmten Standort für seine Klause am Abersee gefunden
habe, wird von Georg Schwaiger au f die gekreuzten Petrus-

schliissel im Regensburger Wappen zurückgeführt. Dieses

in schlechten bzw. schwachen Siegelabdrücken wohl öfters
nicht mehr genau erkennbare Symbol der Regensburger
Bischöfe könnte im Lauf der Legendenbildung zum Werk-

zeug des Eremiten uminterpretiert worden sein." Dieses

und andere volkstümliche Elemente wie etwa das stein-

erweichende Gebet Wolfgangs, das im harten Fels einen

Abdruck des Heiligen hinterlassen habe, behagte den Bene-

diktinermönchen von Kloster Mondsee, die seinen Kult in
der dortigen Region massgeblich förderten, wahrscheinlich
nicht so ganz." Peter Pfarl, der diese Vermutung äussert,

kann darauf verweisen, dass in dem von Abt Benedikt von
Mondsce im Jahr 1471 für die Kirche von St. Wolfgang be-

stellten neuen Flügelaltar der Heilige ohne Beil dargestellt
ist. Pfarl glaubt, dass die Mönchsgemeinschaft von diesem

im schriftlichen Werkauftrag an Meister Michael Pacher

ausdrücklich erwähnten Attribut - mit «inffel. stab, kiri-
chen und hacken»" - wieder Abstand nahmen und ihre

** Jörg Poettgen, Der Beitrag der Glockenkunde zur Pilgerzeichenfor-
schung von Kurt Köster bis heute. In: Kühne 'Lambacher Vanja 2008

(wie Anm. 37), 31-46, besonders 4Iff.
Andreas Haasis-Berner, Pilgerzeichen des Hochmittelalters. Würz-

bürg 2003 (Veröffentlichungen zur Volkskunde und Kulturgeschichte
44).

Andreas Haasis-Berner, Pilgerzeichen zwischen Main und Alpen. In:

Daniel Dolezal et al. (Hg.), Wallfahrten in der europäischen Kultur.

Tagungsband Pribram, 26.-29. Mai 2004. Frankfurt a. M. 2006 (Eu-
ropäische Wallfahrtsstudien 1), 23-252. besonders 249.

Schwaiger 1994 (wie Anm. 15), 35.

- Vgl. Peter Pfarl, Überlegungen zur Frühgeschichte von St. Wolfgang.
Oberösterreichische 1 Ieimatblätter47, 1993,253- 272, besonders 258f.

- Manfred Koller. Der Flügelaltar von Michael Pacher in St. Wolfgang.
Wien 1998, 16f.

145



/IMi. 5 f/M/csrt

/-/i'Mt-vMtTg, A'ape/M St. ItM/gang-
Augv/i/.v-G/ocAe, A/gercGc/tWi m/f

A A/. Wö//gti;?g, Tip/. Ongfrnv/-

grosse P7x Art /»«;.

.-1/irt. ö rtvcMst

//iVnen/wg, A'ape//e5/. ItM/gong.
/IngeMv-G/oe/re, P//gerze/cAe« m/7

Gem A/. Hü//grmg, Tvp //. 0/7gM<//-

grosse 55 x 50 mm.

Bestellung in einer mündlichen Absprache korrigierten.
Ein anderer Erklärungsversuch für das doch eher unkon-
ventionelle Attribut stammt von Ignaz Zibermayr. Dieser

Autor möchte in Wolfgangs Beil ein altes Symbol für die

friedliche Beilegung von Grenzstreitigkeiten sehen A Seine

Deutung wiederum passt zur Tatsache, dass in diesem

Gebiet im 13. Jahrhundert ein derartiger Konflikt schwelte

zwischen dem Kloster Mondsee, das sich im Besitz der

Regensburger Bisehöfe befand, und dem Erzbischof von
Salzburg, der im angrenzenden Salzkammergut ein bedeu-

tender Grundherr war."

Vergleich der Hiinenberger Zeichen mit einem Bildtvp
von St. Wolfgang am See

Josef Grünenfelder beschreibt in seinem Werk über die

Glocken des Kantons Zug auch die uns interessierende ehe-

malige dritte Glocke von Hünenberg. Sie wurde 1949 aus-

ser Dienst gestellt und kam 1982 ins Museum Burg Zug.
Auf der Schulter trägt sie eine lateinische Inschrift: «ave

maria gracia plena dominus texurn mcccc [vertikaler Guss-

fehler] lxxvv», also den Anfang des bekannten Marien-

gebets sowie das Entstehungsjahr 1480 (vgl. Abb. 1). Die
schlanken gotischen Minuskeln der Schrift sind eingefasst
in Schnurstege, begleitet von ausgeschmückten Bogen-
friesen. Im oberen Teil des Glockenmantels befinden sich

die beiden Pilgerzeichen, symmetrisch verteilt aufVorder-
und Rückseite (Abb. 5 und 6). Der mit dem Heiligenschein
versehene Bischof steht jeweils in einem spätgotischen
Architekturgehäuse, ausgeführt in feinstem Gitterguss. Das

Gehäuse wird oben abgeschlossen durch einen mit Krab-
ben besetzten Kielbogen, der in einer Kreuzblume endet.

Es handelt sich dabei um eine Art Rahmen, was bei Pilger-

zeichen vorkommt, aber nicht die Regel darstellt. Jede Rah-

mung ist ein medialer Kunstgriff, mit dem auf die Wich-

tigkeit des Dargestellten aufmerksam gemacht wird. Bei
den Zeichen des hl. Wolfgang soll das Architekturgehäuse
vermutlich Wolfgangs hohe soziale Stellung als kirchlicher
Würdenträger hervorheben.

Die den Heiligen flankierenden Pfeiler tragen minia-
turisierte Inschriften, diese sind - wohl abgusstechnisch

bedingt - kaum lesbar. Auf dem grösseren der beiden Zei-
chen Abb. 5) lassen sich nach Meinung der Verfasserin auf
dem Pfeiler zur linken Hand des Bischofs folgende Worte
entziffern: «Sfanctus] W[olf]G[angus]) [Trennzeichen]
ebis[copus]», auf dem Pfeiler zur Rechten steht wahr-
scheinlich «A welfburg [Trennzeichen]». Beim letzten

Wort dürfte es sich um eine freie Abwandlung des giess-
technisch gesehen langen Wortes Regensburg (lateinisch
Ratisbonna) handeln. Diese Stadt war nicht nur Bischofs-
sitz, sondern auch Amtssitz der Weifen, die Bayern zeit-
weise als Herzöge regiert hatten. Trotz der schlechten

Lesbarkeit ist Wolfgang, wie schon erklärt wurde, an der für
ihn spezifischen Kombination von Attributen erkennbar,

nämlich Kirchenmodell, Bischofstab und Beil. Beide Zei-
chen führen jeweils am unteren Rand zwei Zuger Wappen-
schilder, welche die Lage des neuen Kultortes geografisch
eindeutig bestimmen. Auf die mediale Funktion dieser

Wappen soll weiter unten noch genauer eingegangen
werden.

Ignaz Zibermayr. St. Wolfgang am Abersee, seine Legende und ihr
Einfluss auf die österreichische Kunst. Zweite Auflage Horn in Nie-
derösterreich 1961, 46 ff., zitiert nach Pfarl 1993 wie Anns. 52 264.

" Zibermayr 1961 (wie Anm. 54), 23f.. 53f. und 57f., zitiert nach

Schwaiger 1994 wie Anm. 15 34.

146 TUGI UM 26/2010



NAA. 7 (//«fa)
Pz/gerze/c/je« aws 3Y. ^foZ/grz/zg

/m Sa/z/azmmerg«/ f06eräs/er-
rezc/z/ zzm /52Ö. Orzgzzzß/grosse

63 x 3(5 mm. (Wa/zo/zû/zm/sezz/TZ

La/6ac/z/Z;/zz6//'z7z?fl. S/owezzze«,).

.-!/»/>. S fw/i/«;
A/c/ //efY/sfivi.vto// /AA/AA«;,'),
/C/rcAe 57. Afart/«. Pz/gerze/cAe«
£zzz/erne/' 75/3 gegossezzez? G/oc£e.

Orzgz>zfl/grÖ55e 55 x 23 mm.

Hier enden die Gemeinsamkeiten der beiden Zeichen;
die Gittergüsse sind nicht gleich gross (Typ I H 97 mm, B 66

mm; Typ II H 85 mm, B 50 mm) und weisen auch in der

Gestaltung einige Unterschiede auf. Beim Typ I (Abb. 5)

wird die Vertikale der Pfeiler durch Fialentürmchen nach

oben fortgesetzt. Der Bischof neigt seinen Kopf nach links,
während er das Kirchenmodell mit der rechten Hand so en-

ergisch hochstemmt, dass dessen Turmspitze über den Kiel-
bogen hinausragt. Beim kleineren Typ II (Abb. 6) schaut der

Heilige den Betrachter frontal an und hält das weniger
detailliert gestaltete Modell zwar ebenfalls in Brusthöhe,
aber näher am Körper. Am auffälligsten ist jedoch ein zu-
sätzliches Element beim Typ I: Rechts vom Bischof kniet
ein Mensch (eventuell ein Paar) mit Rosenkranz in betender

Haltung. Mit der Figur des Adoranten kann sich der Wall-
fahrer identifizieren; auch er kniet ja mit einem Anliegen
vor dem Heiligen, seinem individuellen Bitt- bzw. Dank-

gebet wird durch das Medium Bild Dauer verliehen. Dieses

Motiv ist in Gemälden von Wallfahrtspatronen deshalb

ziemlich häufig anzutreffen, auf Pilgerzeichen mit doch

beschränkten Platzverhältnissen findet man es hingegen

nur selten.

Dieser Befund lässt es unwahrscheinlich erscheinen,
dass der Entwerfer des Hünenberger Zeichens Typ I selbst

auf die Idee mit der betenden Gestalt gekommen wäre. Viel
eher stammt das Motiv des Adoranten von einem Pilger-
zeichen aus dem oberösterreichischen St. Wolfgang, das

-'''Nationalmuseum Laibach/Ljubljana (Slowenien), Inv.-Nr.485. -
Georg Wacha, Ein neues Wallfahrerzeichen von St. Wolfgang. Öster-

reichische Zeitschrift für Volkskunde 81, 1981, 406-413. besonders

406f. - Zu den ikonografischen Vorlagen für die Assistenzfiguren hier
auch S.408f. mit Anm.2S und 29.

dem Handwerker als Vorlage gedient haben dürfte. Aufdem

Zeichen im Nationalmuseum Laibach/Ljubljana (Slowe-
nien steht nämlich zur linken Hand des stehenden Bischofs
eine kleine Figur mit zum Gebet erhobenen Armen und mit
einer haubenartigen Kopfbedeckung (Abb. 7). Auf dieses

aufAnfang des 16. Jahrhunderts oder möglicherweise noch

früher zu datierende Exemplar hat Georg Wacha aufmerk-

sam gemachte'' Hingegen verweisen die Türmchen über

den Pfeilern von Typ I auf der Hünenberger Glocke auf eine

Variante, die einzig in einem Glockenabguss zu St. Mar-
tin von Bad Heiligenstadt in Thüringen erhalten ist. Jene

Glocke datiert zwar auf das Jahr 1518, doch die beim Guss

verwendeten Devotionalien können durchaus Jahrzehnte

älter sein Abb. 8 Auch dieses Zeichen könnte der von Zug
mit dem Entwurf betraute Handwerker vor Augen gehabt
haben. In beiden vermutlich als Vorlage dienenden Stücken

ist der Kielbogen mit Krabben besetzt, und der stehende

Bischof schaut den Betrachter frontal an. Beim Exemplar
im Laibacher Museum ist die reiche Faltung von Rock und

Obergewand wenigstens im Ansatz vorhanden, und am

Dach des Modellkirchleins ist eine diagonale Schraffur zu

erkennen. Dieses früheste der erhaltenen oberösterreichi-
sehen Zeichen identifiziert den Bischofzusätzlich mit einer

Inschrift («S. Wolfgang im Pirg»),
Im Auftrag der Stadt Zug entstanden also zwei Zeich-

nungen, in welchen die aufgeführten motivischen Anregun-

gen neu kombiniert und in künstlerisch verfeinerter Form

verarbeitet wurden. Wegen der Einfügung der Zuger
Wappenschilder konnte es sich nicht um einen Direkt-

import aus St. Wolfgang am See handeln. Deshalb stellt sich

die Frage, wer die als Vorlagen dienenden Pilgerzeichen
aus Oberösterreich beschafft haben mochte. Im Sinne einer

TUG I UM 26/2010 147



Hypothese kann darauf verwiesen werden, dass bereits

der Gründer der Zürcher Giessereidynastie Füssli. Peter I.

(gestorben 1476), eine Jerusalemreise unternommen hatte

und dafür in seiner Heimat hohes Ansehen genossM Gut

möglich, dass er auf seiner grossen Wallfahrt auf dem

Hin- oder Rückweg auch das damals beliebte oberösterrei-
chische Pilgerziel besucht hat und seinem Sohn, Peter II.,
einige Originalzeichen als Erbe hinterlassen hat. Zumin-
dest der Enkel, Peter III., war nachweislich auch als Rot-

giesser tätig; als Fabrikant von Brunnenröhren kannte er

sich mit Blei und Zinn aus,-"® und diese Materialien dienten

u. a. auch zur Herstellung von Zeichen. Demzufolge hat

vermutlich ein Vertreter der Zürcher Familie Füssli für die

neue Zuger Wallfahrtsstätte bei Hünenberg nicht nur die

kleine Glocke, sondern schon vorher die auf ihr verewigten

Pilgerzeichen entworfen und gegossen.
Der hl. Wolfgang wurde an vielen Orten verehrt, sei dies

an der Stätte seines Wirkens als Bischof in Regensburg, sei

dies am Wolfgangsee, wo er sich wenigstens gemäss der

Legende einige Zeit aufhielt. Das Gotteshaus in Hünenberg

war nicht der einzige Filialkult, auch andernorts wurden

den Gläubigen Pilgerzeichen mit seinem Bild ausgegeben.

Erwähnenswert ist etwa die für die Jahre 1482-84 histo-
risch bezeugte Wallfahrt von Bad Kreuznach, Rheinland-

Pfalz; ein dort ausgegebenes Zeichen wurde auf einer

Glocke in Heidesheim (Landkreis Mainz-Bingen) in Rhein-

land-Pfalz aufgebracht."" Ein anderes Zeichen hat die Form
eines Brakteaten und stammt aus Hermannsfeld in der

Gemeinde Meinigen, Thüringen, gefunden in Quermstedt
(heute Quarmbeck) im Landkreis Quedlinburg. Sachsen-

Anhalt, und datiert gemäss seiner Umschrift auf 1498

(Abb. 9).''" Vom ersteren ist leider keine Abbildung über-

liefert: Es soll den Bischof stehend unter einem spätgoti-
sehen Bogen darstellen mit einem knienden Adoranten und

folgt damit den uns nun schon bekannten ikonografischen
Grundmustern. Das runde Zeichen von Hermannsfeld zeigt
den Heiligen hingegen aufeiner Thronbank sitzend. Beiden

Zeichen ist gemeinsam, class sie ein Wappen tragen, das

Ü/A 9

.P/'/gerze/'c/ze// z/7 u/z/v ife/777<277/7s/e/d, Ge/wezWe A/ezwz/zgew

(T/iH/'/'nge/p. Zh /*».v.se« c/c.v .«teur/ei! ffe/V/ge/f An v/ergeta/m (foppe«
c/er Gra/A vo/z //czzzif?Z>ez-p-5c/z/cizs/z;gc/z. D/e '»nc/tn/f /ivzzzi-z

(,.?• irOZAG.-lMW.y-SZz'Zr- /¥9<SV n/czZt-rzW// /77e.v.vz>zprZ/7z/z/zc7z. Dzz/r/z-

wejjerca. fGe/777a/7/5c//e5 Afa/70/7ö//77//5e///?7 M/'/T/Z/ergj

jeweils auf den Patronatsherrn des Gotteshauses verweist,
im ersten Fall auf die Stadt Kreuznach, im zweiten Fall auf
die Grafen von Henneberg-Schleusingen.

Wappen in Pilgerzeichen haben eine referenzielle

Doppelfunktion: Diese Medien dienen in erster Linie der

geografischen Identifizierung von sekundären Kultstätten,
sie verankern das religiöse Geschehen aber auch in der

geltenden Gesellschaftsordnung, denn das Patronatsrecht,
d. h. im Wesentlichen die bauliche Verantwortung für das

Gotteshaus, die Abschöpfung von Spenden der Gläubigen
sowie Auswahl und Unterhalt des Priesters (Kaplan) waren
sehr wichtige Vorrechte. Die Hünenberger Zeichen mit dem

Wappen der Stadt Zug als Bauherrin der Kirche stellten
also keine Innovationen dar. Zug profitierte auf Grund der

guten Verkehrslage vom überregionalen Handel und akku-

mulierte Wissen und Reichtum; die Elite der Kleinstadt

zeigte sich in ihrer Handhabung der damals gebräuchlichen
sakralen Medien auf der Höhe der Zeit.

Conclusio
Die Pilgerzeichen auf der 1480 in der Zürcher Giesscrei

Füssli entstandenen Angelus-Glocke von St. Wolfgang bei

Hünenberg sind aus verschiedenen Gründen bemerkens-

wert. Hier manifestiert sich eine fünffache Potenzierung
bzw. Verschachtelung von medialen Elementen, die für die

spätmittelalterliche Kultur typisch ist: Der Klangkörper als

solcher aktualisiert beim Läuten das auf der Glockenwand

aufgebrachte Mariengebet. Die im Abguss kaum mehr

lesbaren Inschriften der beiden Pilgerzeichen sollen den in

seinem Bild vergegenwärtigten Heiligen identifizieren und

damit die dem Bildwerk entgegengebrachte Verehrung

legitimieren. Dass es sich beim dargestellten Bischof um
Wolfgang von Regensburg handelt, wird einerseits mit den

erwähnten Bildlegenden, andererseits mit der Kombination

von vier Attributen, nämlich Mitra, Krummstab, Zimmer-
mannsbeil und Kirchenmodell verdeutlicht, wobei Letz-
teres als Bild im Bild funktioniert. Die Einfügung von
Wappenschildern der Stadt Zug schliesslich unterscheidet
St. Wolfgang bei Hünenberg von der Wallfahrtstätte am

Wolfgangsee in Oberösterreich, deren Pilgerzeichen man
als Vorlage verwendet hat.

Wappen verweisen im Fall von Filialkulten immer auf
den jeweiligen Inhaber des Patronatsrechtes, sie situieren
die Lage der Gnadenstätte geografisch und verankern den

Vogel 1985 (wie Anm.3). 13. Vogel stützt sieh auf die Familien-
chronik in der Zentralbibliothek Zürich (Signatur A 61. «Der Fuesli

Buch»), fol. 2v.

Vg.Uffer 1981 (wieAnm.31), 13.

Köster 1957 (wie Anm.47). 76f.. folgt hier älteren Beschreibungen.
Die Glocke wurde 1910 in einem Turmbrand zerstört.

"" Vgl. W. Engel, Fränkische Pilgerzeichen des späten Mittelalters.
Fränkischer Bilderkalender 53, 1954, 5f.. mit Abb. 6. und Walter

Hävernick. Mittelalterliche Pilgerzeichen aus dem Hennebergischen.
Jahrbuch des Hennebcrgisch-fränkischcn Geschichtsvereins 3. 1939,

40 42.

148 TUGIUM 26/2010



Kult im damaligen gesellschaftlichen Gefüge. Die ikono-

grafischen Anleihen, das Anknüpfen an schon bekannte

Bildmuster dienen primär der leichteren Erkennbarkeit.
Ferner geht es wohl auch darum, den Filialkult medial auf-

zuwerten, denn der Bezug auf das Ältere wird im Mittel-
alter - anders als heute - durchaus positiv gewertet.

Die Tatsache, dass man auf der Hünenberger Glocke
zwei verschiedene Zeichen desselben Heiligen aufbringt

und damit Unübliches wagt, lässt sich nicht allein mit
dem Wunsch erklären, die vor Ort den Pilgern angebotene
Varianz der Motive im Glockenmetall zu verewigen. Wich-

tiger ist wohl die Vorstellung, dass sich in zwei verschiede-

nen Darstellungen das Heil von Bischof Wolfgang auf dem

Klangkörper gewissermassen akkumuliere, dass sich die

durch den Glockenschall verbreitete Gnadenwirkung also

vermehren, ja verdoppeln lasse.

TUGIUM 26/2010 149




	Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke von St. Wolfgang bei Hünenberg

