Zeitschrift: Tugium : Jahrbuch des Staatsarchivs des Kantons Zug, des Amtes flr
Denkmalpflege und Archaologie, des Kantonalen Museums fur
Urgeschichte Zug und der Burg Zug

Herausgeber: Regierungsrat des Kantons Zug

Band: 26 (2010)

Artikel: Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke von St. Wolfgang bei
Hunenberg

Autor: Wittmer-Butsch, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-526849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-526849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke
von St. Wolfgang bei Hiinenberg

Maria Wittmer-Butsch

Anlass der vorliegenden Untersuchung bot die Ausstellung
«Unfassbar — fassbar. Medien des Heils im Mittelalter»,
die vom 17.Juni 2008 bis zum 9. Januar 2009 im Muscum
Burg Zug zu sehen war.! Eine universitire Arbeitsgruppe,
bestehend aus am Nationalen Forschungsschwerpunkt
(NFS) «Medienwandel — Medienwechsel — Medienwissen»
beteiligten Forschern und Forscherinnen entwickelte das
Konzept und machte an diversen Orten die fiir diese Schau
geeigneten Objekte ausfindig. Fiir dieses Vorhaben erwie-
sen sich auch die Eigenbestinde des Museums Burg Zug
als sehr interessant. Das Museum konnte aus seiner Samm-
lung wichtige Exponate beisteuern, darunter die kleine
Angelus-Glocke aus dem Zuger Nahwallfahrtsort St. Wolf-
gang (Dauerleihgabe der Pfarrgemeinde Hiinenberg, Inv.-
Nr.3250). Dieses Objekt fasziniert die Schreibende in
besonderem Masse, weil sie sich im Rahmen einer breiter
angelegten Studie zur Medialitit der vormodernen Wall-
fahrt bereits mit mittelalterlichen Pilgerzeichen befasst hat-
te. Zwei solche Zeichen zieren nebst einer kurzen Inschrift
die Hiinenberger Kleinglocke (Abb. 1), welche zusammen
mit zwei weiteren Klangkorpern fiir die 147375 von der
Stadt Zug erbaute Kirche hergestellt wurde.> Die kleine
Glocke datiert von 1480 und kam sehr wahrscheinlich aus
der Werkstatt von Peter 1. Fiissli in Ziirich. Die auf dem
Vorplatz der Kirche platzierte mittlere Glocke von 1477
stammte ndmlich nach Ausweis des eingepriagten Haus-
zeichens von diesem Giessermeister. Fiissli diirfte dann
1493 auch die michtige dritte, heute noch im Turm hin-
gende Glocke geschaffen haben.® Schriftbinder auf den
Glocken enthalten eine Anrufung Gottes, des hl. Wolfgang
und Marias; je zwei Relieffiguren auf der mittleren und der
grossen Glocke zeigen die Muttergottes und Wolfgang, den
Bischof von Regensburg. Der kleinste der drei historischen
Klangkorper, derjenige mit den Pilgerzeichen, sticht auf
Grund dieser Verzierungsart aus dem hierzulande Ublichen
doch etwas heraus, denn es sind in der Schweiz bis jetzt nur

' Vgl. den Ausstellungsbericht in Tugium 25, 2009, 53-55, sowic die
Prizisierung dazu im vorliegenden Heft auf S. 77. — Vgl. auch das
Begleitbuch zu den vier Teilausstellungen: Christian Kiening und
Martina Stercken (Hg.), SchriftRaume. Dimensionen von Schrift zwi-
schen Mittelalter und Moderne. Ziirich 2008.

Zur Baugeschichte der Wallfahrtskirche vgl. KDM ZG NA.2, 310-
318, sowie Peter Eggenberger et al., Mittelalterliche Kirchen und die
Entstehung der Pfarreien im Kanton Zug. Zug 2008 (Kunstgeschichte
und Archiologie im Kanton Zug 5), 184—187. — Zur Beschreibung der
Kleinglocke s. unten S. 147.

©

TUGIUM 26/2010

Abb. 1
Hiinenberg, Kapelle St. Wolfgang. Angelusglocke von 1480, vermutlich
gegossen von Peter I1. Fiissli in Ziirich. (Depositum in der Burg Zug)

gerade vier auf diese Weise geschmiickte Glocken bekannt
geworden.* In der Pilgerzeichen-Forschung hat die Hiinen-
berger Glocke bisher nicht die ihr geblihrende Beachtung
gefunden;’ mit der vorliegenden Untersuchung soll diese
Liicke geschlossen werden.

Zum Wolfgangskult im Zugerland

Zu Beginn stellt sich die Frage, wie es zur Wahl gerade des
hl. Wolfgang, Bischof von Regensburg, als Patron fiir das
Gotteshaus kam, das von der Stadt Zug in der Néihe von
Burg und Siedlung Hiinenberg 1473—75 auf dem Abhang

3 Josef Griinenfelder, Die Glocken im Kanton Zug. Zug 2000 (Kunst-
geschichte und Archédologie im Kanton Zug4), 51-54. — Vgl. zur Hand-
werkerfamilie allgemein Jirg W. Vogel, Die Geschiitzgiesserdynastie
Fiissli in Ziirich. Ziirich 1985 (Neujahrsblatt der Ziircher Feuerwerker-
Gesellschaft 176).

Dererste Bericht dazu stammt von Ernst Andreas Stiickelberg, Darstel-
lungen an Glocken des Mittelalters. Anzeiger flir schweizerische Alter-
tumskunde 2

&

=

3, 1890, 321-324. — Vgl. die Fundregion Schweiz in der
Deutschen Pilgerzeichen-Datenbank (http://www2.hu-berlin.de/sach
kultur/pz/wallfahrt.html).

* Vgl.im Sinne einer ersten Skizze Maria Wittmer-Butsch, Hiinenberger
Glocke. In: Kiening/Stercken 2008 (wie Anm. 1), 346-347.



Abb. 2

Hiinenberg, Kapelle St. Wolfgang.
Freskenzyklus eines unbekannten
Meisters zum Leben des Heiligen,
zweites Viertel 17. Jahrhundert.
Ein Pilger kniet am Ort der spdi-
teren Kirche vor einem Bild des
hl. Wolfgang.

iiber der Reuss erbaut wurde. Gemdss der glaubhaftesten
von drei Griindungslegenden hatte sich hier am Schnitt-
punkt wichtiger Verkehrswege zuvor spontan eine Wall-
fahrt zu einem Bilde Wolfgangs entwickelt. Ein frommer
Pilger habe in der «Totenhalden» genannten Waldlichtung
zur Abwehr des Bosen das Blatt mit einem Bildnis des
Bischofs an eine Tanne aufgehdngt.® Diese Situation wird
erstmals im Gemaldezyklus im Innern der Kirche aus dem
zweiten Viertel des 17. Jahrhunderts dargestellt (Abb. 2).
Das damals verehrte Bild stammte — so interpretiert es be-

¢ Das urspriingliche Geldnde wird in anderen Griindungslegenden mit
dem Grab eines hier erschlagenen Ritters bzw. mit den Gefallenen
eines Scharmiitzels mit den Habsburgern 1388 in Zusammenhang ge-
bracht. Vgl. KDM ZG NA. 2, 310, mit den Erlduterungen in Anm. 170
(auf S.533). — Griinenfelder argumentiert mit den Pilgerzeichen auf
der Glocke von 1480 als Indiz fiir eine schon lingere Zeit blithende
Wallfahrt. Die verschiedenen Versionen miissen sich nicht ausschlies-
sen; das Bild eines Heiligen schien damals geeignet, den unheimlichen
Ort sicherer machen. — Zum Namen Totenhalden s. auch Beat Dittli,
Zuger Ortsnamen. Lexikon der Siedlungs-, Flur- und Gewissernamen
im Kanton Zug. Lokalisierung, Deutung, Geschichten. Band 1-5 und
Kartenband. Zug 2007, besonders 3, 55.
7 Tatsdchlich war Einsiedeln damals das einzige bedeutende Wallfahrts-
ziel weit und breit, so dass der Schluss des Klosterpaters Rudolf Heng-
geler nicht als Voreingenommenheit gelten muss. Rudolf Henggeler,
Die Zuger Konventualen im flirstlichen Benediktinerstifte U. L. Frau
zu Einsiedeln. Zug 1918, 6.
Zu Einsiedeln als Pilgerziel s. Othmar Lustenberger, Einsiedler Marien-
verehrung am Vorabend der Reformation. Mitteilungen des histori-
schen Vereins des Kantons Schwyz 94, 2002, 287-304. — Zu den schon
seit 1426 schriftlich belegten kollektiven Zuger Wallfahrten nach Ein-

%

138

reits P. Rudolf Henggeler — von einem «Einsiedler Pilger»,’
das heisst also von einem Wallfahrer, der diesen Holz-
schnitt oder Metallstich bei der 1451 erstmals erwéhnten
Verkaufstelle des Gnadenorts® erworben haben mochte.’
Bekannt sind etwa die drei Kupferstiche mit dem Motiv der
Gnadenkapelle, die der Meister E. S. zur Einsiedler Engel-
weihe von 1466 schuf; von diesem Meister sind auch einige
Bldtter mit Heiligen bekannt, allerdings figuriert Bischof
Wolfgang nicht unter den heute erhaltenen Werken. Selbst
wenn kein direkter Beleg dafiir existiert, scheint es doch

siedeln vgl. Josef Lang, Sakrales und Profanes aus dem Zugerland.
Beitridge zur Religions- und Kulturgeschichte. Zug 2007, 25-53.

¢ Die Geschichte des Pilgers, der einen Kult unter freiem Himmel an-
stiess, erscheint in schriftlicher Form erstmals im Beitrag «St. Wolf-
gangs-Kirche im Zugerlande», ZKal. 1861, 15-23, besonders 16. —
Vgl.die Ausserung von Franz Karl Stadlin, Topographie des Kantons
Zug. Erster Thelil, enthaltend seine politische Geschichte. Band 1-4,
Luzern 1818-24, besonders 4, 255, Anm. 42.

10" Gebeine des hl. Wolfgang sind bezeugt 1323 im Altar der St.-Johan-
nes-Kapelle im Kreuzgang des Klosters und 1598 im Meinrads-
schrein. Vgl. Rudolf Henggeler, Die Reliquien der Stiftskirche Ein-
siedeln. Feierstunden, Wochenbeilage des Einsiedler Anzeiger 1927,
1-56, besonders 7. — In Einsiedeln beging man seit dem 12. Jahrhun-
dert Wolfgangs Todestag liturgisch als Fest (Rudolf Henggeler, Pro-
fessbuch Einsiedeln. 1933), tiber seinen Kult ebenda ist sonst wenig
bekannt (vgl. etwa Odo Lang, Zum Millenarium des hl. Wolfgang.
Portrait eines Lehrers. Einsiedeln 1994). Immerhin stellt ein kloster-
eigenes Tafelgemilde von Andreas Zwyer (gestorben 1616), Monch
seit 1568, alle neun Heiligen dar, die aus Einsiedeln hervorgingen,
darunter auch Wolfgang.

11 Zur Ubertragung der Reliquien 1497 vgl. UB ZG 2, Nr. 1702.

TUGIUM 26/2010



wahrscheinlich, dass die Verehrung dieses Heiligen den
Bewohnern der Region durch Einsiedeln '’ vermittelt wurde,
das Kloster war nimlich am Zugerberg, am Menzingerberg
und im Agerital begiitert. Auch die bei der Einweihung der
Kirche tiblicherweise bereits vorhandenen Reliquien des
namengebenden Heiligen dirften vom Kloster Einsiedeln
ausgelichen worden sein, bis es dem Rat von Zug 1497
gelang, vom Abt von St. Emmeram in Regensburg heiliges
Gebein fiir das neue Gotteshaus zu erlangen.!" 1480 war
Wolfgang auch Mitpatron eines Altars in der neu erbauten
Kirche von Menzingen, was ebenfalls auf das Vorhanden-
sein von Reliquien und damit auf Einsiedeln als Kult-
forderer verweist. Umgekehrt spielte Cham, in dessen Nihe
die Wolfgangskirche errichtet wurde, bereits im Leben des
hl. Meinrad eine gewisse Rolle. Der Heilige suchte um 828,
vom Ziirichsee kommend, die «villa Chama» auf, um dort —
so die dlteste, um 900 verfassten Meinrads-Vita — zu
fischen und sich nach einem Ort fiir eine Einsiedelei umzu-
schen.'”> Hans II. Seiler, Stadtschreiber und ab 1470 Rats-
herr von Zug, stand schon von Amts wegen wiederholt in
Kontakt mit dem Kloster Einsiedeln und dessen damals an-
gesehensten Angehorigen, dem Humanisten Albrecht von
Bonstetten.'s Im Rat bekleidete Seiler das Amt des Bau-
und Sdckelmeisters, als solcher setzte er sich offenbar
massgeblich fiir den Bau der Hiinenberger Wolfgangs-
kirche ein. Er fungierte auch als erster Pfleger des Gottes-
hauses; das Wappen der Familie Seiler ist im Chorgewolbe
angebracht.'* Es passt ins skizzierte Bild der engen Be-
zichungen zwischen dem Stand Zug und dem Kloster,
dass wenig spdter Einsiedeln einen namhaften Beitrag
von 10 Gulden an den Bau der neuen Zuger Stadtkirche
St. Oswald leistete.

Der hl. Wolfgang seinerseits hatte im 10. Jahrhundert
einige Zeit als Monch in Einsiedeln gelebt und als hoch-
gebildeter Mann an der dortigen Klosterschule gewirkt. In
Einsiedeln empfing er auch die Priesterweihe, und zwar

2 Vita S. Meginrati. In: Odo Lang (Hg.) Sankt Meginrat. Festschrift zur
zwdlften Zentenarfeier seiner Geburt. Miinchen 2000, 9-23, beson-
ders 13f. — Vgl. Odilo Ringholz, Die Geschichte des fiirstlichen Bene-
diktinerstiftes U. L. F. von Einsiedeln. Einsiedeln 1904, 28f., mit der
Vermutung, Meinrad habe im Konigshof der «villa Chama» von den
dortigen Beamten die Erlaubnis fiir die geplante Einsiedelei auf dem
Passweg am Etzel einzuholen wollen. — Zu Meinrads Aufenthalt in
Cham s. auch Dittli 2007 (wie Anm. 6), 3, 384 (s. v. Neisidelen) und
Textkasten S. 385.

3 Vgl. Eugen Gruber, Stadtschreiber Hans Seiler von Zug. Freiburger
Geschichtsbldtter 52, 1963/64, 163—173, besonders 164, mit Verweis
auf den 1951 von R. Henggeler edierten Baurodel von St. Oswald
(s. Anm. 14),S.247, Zeile 9ff., und S. 272, Zeile 1 ff. - Die Edition der
erhaltenen, an Bonstetten gerichteten Briefe ist leider unvollstindig.
Nach Auskunft des mit den Originalbriefen befassten Jungforschers
Christoph Stitzler ist diesen Dokumenten nichts iiber mégliche Be-
zichungen Bonstettens mit dem Stand Zug zu entnehmen.

1+ KDM ZG NA. 2, 310, sowic UB ZG 1, Nr. 829, Anm. 11 (Seiler als

Pfleger von St. Wolfgang und Amtmann der zugehdrigen Hiuser aus-
driicklich erwihnt 1497). — Zur Bauspende s. Rudolf Henggeler (Hg.),

TUGIUM 26/2010

durch den zu Besuch weilenden Bischof Ulrich von Augs-
burg. Wohl auf Ulrichs Anregung versuchte Wolfgang, die
heidnischen Ungaren zu missionieren. Schliesslich wurde
er vom Kaiser zum Bischof von Regensburg erhoben.'®
Gemiss der volkstiimlichen Legende soll der Heilige an
einem Riickzugsort am spater St. Wolfgangsee genannten
Gewisser im Salzkammergut eigenhdndig ein Kirchlein
errichtet haben, dhnlich wie es der hl. Meinrad im Finstern
Wald, dem spiteren Ort Einsiedeln, mit dem Bau von Zelle
und Oratorium getan hatte. Bischof Wolfgang starb am
31. Oktober 994 und wurde in der Klosterkirche St. Em-
meram in Regensburg begraben. Dort erfolgte auch am
7. Oktober 1052 seine Heiligsprechung durch Papst Leo IX.
Die Krypta von St. Emmeram wird bis heute von Pilgern
aufgesucht; zur bedeutenderen Wallfahrtstétte entwickelte
sich aber jenes Gotteshaus am Abersee bzw. Wolfgangsee,
das anldsslich von Wolfgangs Besuch in der Region auf
Boden des bischofseigenen Klosters Mondsee errichtet
oder cher ausgebaut worden war.'® Die Pfarrkirche trug das
Patrozinium St. Johannes der Tdufer; seit dem Ende des
13. Jahrhunderts entwickelte sich der Ort zum bedeutenden
Pilgerzentrum, und Wolfgang wurde zum namengebenden
Patron des Gotteshauses und der ganzen Siedlung. Der
Heilige wurde erfolgreich in Krankheiten und anderen
Noten angerufen und galt zudem als Patron der Nutztiere.
Im 15. Jahrhundert soll der Osterreichische Wallfahrtsort,
was seine Attraktivitdt fiir deutschsprachige Besucher an-
belangt, nur noch von Rom, Aachen und Maria Einsiedeln
tibertroffen worden sein.'” Pilgerzeichen mit dem Bild
Wolfgangs wurden in dieser von konfessionellen Auseinan-
dersetzungen kaum beriihrten Gegend noch bis ins 17. oder
18. Jahrhundert ausgegeben.'® Sein Kult verbreitete sich
rasch im ganzen deutschen Sprachraum und viele neu
errichtete Kirchen trugen seinen Namen. Mancherorts
entstanden daraus sogar Tochterwallfahrten: St. Wolfgang

am Wolfgangsberg in der Pfarrei Essenbach im Isartal,
Baurodel und Jahrzeitbuch der St.-Oswalds-Kirche in Zug. Basel

1951 (QSG Neue Folge, 2. Abteilung, Band 4), 333, Zeile 2

richt und bezalt von Einsidelen sind».

uq

wn

«usge-

3 Zur Vita des Heiligen vgl. Georg Schwaiger, Bischof Wolfgang von
Regensburg (ca. 924-994). Geschichte, Legende, Verchrung. In:
Georg Schwaiger und Paul Mai, Wallfahrten im Bistum Regensburg.
Zur Tausendjahrfeier des Todes des heiligen Bischofs Wolfgang.
Regensburg 1994 (Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg
28), 7-36.

Peter Pfarl, Uberlegungen zur Frithgeschichte von St. Wolfgang am
Abersee. Oberosterreichische Heimatblétter 47, 1993, 4, 253-272.

7 Dies gemiiss einer Aufzihlung der beliebtesten Gnadenstétten im Pil-
gersegen der Didzese Augsburg aus dem Jahr 1487 (vgl. Adolf Franz,
Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Band 2, Freiburg i. Br.
1909, 281, Anm. 8). — Fiir den Kultort St. Wolfgang am See vgl. Rudolf
Zinnhobler, Der heilige Wolfgang. Leben— Legende — Kult. Linz 1975
und 1993, 58-65.

Georg Wacha, Der heilige Wolfgang auf Wallfahrerzeichen. Oster-
reichische Zeitschrift fiir Volkskunde 81, 1978, 263-273 und Abb.
1-30.



St. Wolfgang bei Velburg und schliesslich Kitzenhofen, alle
in Bayern gelegen.'” In der Schweiz entwickelte sich ne-
ben Hiinenberg auch eine Wallfahrt in St. Wolfgang bei
Diidingen FR, wo man dem wohl durch die Zisterzienser
von Altenryf propagierten Heiligen am Platz eines élteren
Bethduschens mit Namen «Maria zur schonen Buche»
1476-80 eine Kapelle errichtete.?

Pilgerzeichen als typisch mittelalterliches Heilsmedium
Als Urform aller Pilgerzeichen gilt die Muschel, welche
sich die Wallfahrer von Santiago de Compostela seit dem
1. Jahrhundert vor ihrer Heimkehr gut sichtbar an Tasche
oder Mantel anndhten. In Rom und auch an anderen Pilger-
zielen wurden den von weit her angereisten Glaubigen
Metallplaketten ausgegeben, die den am Ort verchrten
Mirtyrer oder Heiligen zeigten. Diese Flachglisse waren
aus einer Zinn-Blei-Legierung verfertigt und wiesen eine
matt glinzende, silberdhnliche Oberfldche auf. Aus dieser
Frithform, die man sich als rechteckiges Kleinrelief vor-
zustellen hat, entwickelten sich in der Bliitezeit des Wall-
fahrtswesens zwischen etwa 1300 und 1450 sogenannte
Gitterzeichen (s. unten Abb. 7). Die Kleidung oder ein auf
die Riickseite aufgeklebtes Papier bildete nun einen far-
bigen Hintergrund, von welchem sich die Gusslinien wir-
kungsvoll abhoben.

Die fortgeschrittene Technik erlaubte es, den Gegen-
stand der Verehrung detailliert darzustellen und — wie etwa
bei den vielen Marienwallfahrtstitten notig — mit einem
Schriftzug geografisch zu identifizieren. Einige Pilger-
zeichen wiesen ein erstaunlich grosses Format von bis zu
75 x 140 mm auf. Im ausgehenden Mittelalter, also in der
Zeit zwischen etwa 1450 und 1520, wurden dann mancher-
orts auch brakteatartige,?' d.h. einseitig geprigte Zeichen
ausgegeben. Diese sind in Anlehnung an Miinzen von run-
der Form und von kleinerem Ausmass, zur Befestigung die-
nen Bohrlocher. An die Stelle dieser demonstrativ am Hut
zur Schau gestellten Zeichen traten in der Frithen Neuzeit
gegossene Anhdnger und beidseitig geprigte Medaillons
mit religidsen Motiven.??> Diese Devotionalien wurden nun
meist am personlichen Rosenkranz befestigt oder an einer
Kette gehidngt um den Hals getragen. Eine an die scharfe
Wallfahrtskritik der Reformatoren ankniipfende negative
Bewertung der Pilgerzeichen hat offenbar bis heute iiber-
lebt in der Redewendung, dass man mit dieser oder jener

' Werner J. Chrobak, Bliitezeiten der Wolfgangverehrung. In: Schwai-
ger/Mai 1994 (wie Anm. 15), 37-47.

Alfons Briigger, Wallfahrtskapelle St. Wolfgang im Uechtland. Jetsch-
wil 1983, 7f.

In der Volkerwanderungszeit fertigten Germanenstimme nach dem
Vorbild romischer Miinzen mit mythologischen Szenen verzierte

w

o

Schmuckscheiben aus Gold. Beim mittelalterlichen Brakteaten han-
delt es sich um eine Miinze aus diinnem Silberblech fiir den alltig-
lichen Zahlungsverkehr (Hohlpfennig).

22 Stefan Fassbinder, Wallfahrt, Andacht und Magie: Religiose An-
hdnger und Medaillen. Beitrdge zur neuzeitlichen Frommigkeits-

140

Institution oder Gruppierung «nichts am Hut habe», also
nichts mit ithr gemein haben wolle.

Im weltlichen Bereich hat die Grundidee des Pilger-
zeichens jedoch ein langes Nachleben; bekannt sind die
Verdienstorden politischer oder militdrischer Provenienz
und andere sichtbar an der Kleidung getragene Rang- und
Ehrenzeichen, Anstecknadeln von Vereinen oder Fas-
nachtsplaketten. Besonders deutlich ist die mittelalterliche
Tradition bei den Volksmarsch- bzw. Wanderabzeichen
etwa der Europdischen Volkssport-Gemeinschaft, zu erken-
nen. Hier wird an vorbestimmten Tagen die Bewiéltigung
von kiirzeren oder laingeren Wegstrecken in den Dienst der
Gesundheit gestellt und durch die Ausrichtung auf Gruppen
bewusst die Geselligkeit gepflegt. In katholischen Raumen
kntipfen die Organisatoren mit Marschzielen wie etwa der
ehemaligen Benediktinerabtei St.Trudbert im Schwarz-
wald oder Maria Bogenberg in Bayern ganz selbstverstiand-
lich an Wallfahrtstraditionen an. Selbst die teilweise hand-
bemalten Zeichen, mit denen die Teilnahme an einem
solchen Anlass bis vor kurzem rein symbolisch belohnt
worden ist, sind teilweise motivisch von der alten religiosen
Symbolik gepragt (Abb. 3).

Beim Nachdenken iiber Pilgerzeichen stosst man un-
weigerlich auf das Problemfeld «Macht der Bilder»; diese
medientheoretisch aktuelle Fragestellung kann hier aber
nur kurz angeschnitten werden. Visuelle Medien funktio-
nieren — wenigstens bis zum Durchbruch der abstrakten
Kunst — nach dem Prinzip der Ahnlichkeit. Ein diesbeziig-
lich gelungenes Bildwerk erweckt beim Betrachter den Ein-
druck der Unmittelbarkeit, es suggeriert also die Prisenz
des abgebildeten Objekts oder Lebewesens.>* Von antropo-
morphen Darstellungen, also von menschlichen Gestalten
oder gar Gesichtern, geht seit jeher eine besondere Faszina-
tion aus, was von religidsen Systemen im Sinne des Kults
benutzt wurde und wird.”® Die Griechen etwa stellten sich
vor, dass die Gottheit in der von Menschenhand geschaf-
fenen Statue wenigstens voriibergehend Wohnsitz nahm.
Das Bild wurde zu bestimmten Anldssen zusitzlich ge-
schmiickt, mit Opfergaben und Kerzenlicht geehrt, also
durch rituelle Praktiken sakralisiert. Ein Kunstwerk ermog-
lichte also die Kommunikation der Glaubigen mit der Gott-
heit, obwohl man auch in der Antike durchaus um die leb-
lose Natur der Statuen wusste.?® Diese Beobachtung lésst
sich verallgemeinern, vom jiidischen Philosophen Emma-

geschichte aus archéologischer Sicht. Bonn 2003 (Zeitschrift fiir
Archidologie des Mittelalters, Beiheft 18), 30f. und 36f.

2 Vgl. Heinz Frohlich, Als Wanderer um Silber liefen! Aargauer Woche,
8.Juni 2005, 22.

** Martin Andree, Archidologie der Medienwirkung: Faszinationstypen
von der Antike bis heute. Miinchen 2005, besonders 33155 und
335-391.

> Christian Kiening, Mediale Gegenwartigkeit. Paradigmen — Seman-
tiken — Effekte. In: Christian Kiening (Hg.), Mediale Gegenwirtig-
keit. Ziirich 2007 (Medienwandel — Medienwechsel — Medienwissen 1),
9-70, besonders 19f.

e

TUGIUM 26/2010



nuel Levinas (gestorben 1995) stammt die Formulierung:
Nicht primdr im Denken, sondern in der Sinnlichkeit voll-
zieht sich Transzendenz.

In archaischen Gesellschaften dienten Bild und Schrift
nicht nur zur Speicherung bzw. Ubertragung von Informa-
tion, sondern mehr noch der Vergegenwirtigung von etwas

zeitlich oder ortlich Abwesendem, bzw. von etwas physisch
gar nicht Fassbaren.?” Diese Ausrichtung auf das eigentlich
Unsichtbare ist in der christlichen Religion ganz zentral;
der vor langer Zeit in den Himmel entriickte Christus wird
prasent in den Texten der Evangelien und im sprachlich-
musikalischen und gestischen Vollzug der Messfeier. Auch
die Erinnerung an vor Jahrzehnten oder Jahrhunderten ver-
storbene Heilige, die sich in die Nachfolge Christi stellten
und seine Ideale in der eigenen Lebenswelt verwirklichten,
ist fest gebunden an Bilder und Texte, die sich dem Bewusst-
sein der Gldubigen eingeprigt haben. Diese Mediengattun-
gen stiitzen sich zudem gegenseitig; fiir die Beglaubigung
von Reliquien, also der sterblichen Uberreste der Heiligen,
ist die Beschriftung (Authentik) unabdingbar, eine Ausstat-
tung des bergenden Gefédsses (Reliquiar) mit einer Darstel-
lung der betreffenden Person zumindest erwiinscht. In die-

0 Adrian Stéhli, Die mediale Prisenz des Bildes oder: Was meinen wir
eigentlich genau damit, wenn wir danach fragen, was ein Bild sei?
In: Kiening 2007 (wie Anm. 25), 127-146.

7 Der ganze Abschnitt folgt Kiening 2007 (wie Anm. 25), 29-32.

2% Jean Wirth, Soll man Bilder anbeten? Theorien zum Bilderkult bis
zum Konzil von Trient. In: Cécile Dupeux, Peter Jezler und Jean Wirth
(Hg.), Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille? Katalog zur Ausstel-
lung im Bernischen Historischen Museum und Musée de I'(Euvre
Notre-Dame, Strassburg. Ziirich 2000, 28-37.

TUGIUM 26/2010

Abb. 3

Volksmarschabzeichen, zweite
Hiilfte 20. Jahrhundert. Niello-
kreuz von St. Trudbert (rechts
hinten), Papsttiara mit Petrus-
Schliissel tiber Buch (hinten
Mitte), Papsttiara mit dreifachem
Kreuz (vorne) sowie weltliche
Symbole.

ser Weise gelang es der Kirche, das von ihr verwaltete Heil
immer wieder neu zu vergegenwirtigen und gewissermas-
sen zur Erscheinung zu bringen.

Im Vergleich zu heute kann das Mittelalter gewiss als
bilderarme Zeit gelten, doch schon seit dem 5. Jahrhundert
schmiickten Bilder von Christus und seinen Aposteln, von
Mirtyrern und Heiligen die Winde der Kirchen. Manche
der in Klostern aufwindig von Hand abgeschriebenen
Biicher religiésen Inhalts wurden reich illustriert. Im by-
zantinischen Reich entbrannten heftige Streitigkeiten tiber
die Frage, ob solche Bilder verehrt werden diirfen, oder
ob man sie sogar zerstoren solle. In der abendldndischen
Tradition wurde dieses Problem ebenfalls intensiv disku-
tiert; es kristallisierte sich heraus, dass Darstellungen von
Christus und von Heiligen zwar nicht angebetet werden
durften, die Verehrung dieser Personen in ihren Bildern
jedoch erlaubt war. Bedeutende Theologen wie Albertus
Magnus und Thomas von Aquin wollten diesen Bilderkult
den Glaubigen sogar zur Pflicht machen, stiessen damit
aber schon bei einigen kritischen Zeitgenossen auf Wider-
spruch und provozierten letztlich den Bildersturm der
Reformation.?®

Der private Besitz von Bildern mit religiser Thematik
aber blieb bis ins spite Mittelalter die absolute Ausnahme,
er war den Reichen unter den Gldubigen vorbehalten.
Die preiswerten und in grosseren Mengen produzierten
Pilgerzeichen entsprachen offenbar einem Bediirfnis brei-
terer Schichten. Bereits in einer Urkunde des Papstes
[nnozenz I1I. vom 18. Januar 1199 ist die Rede vom eintrig-
lichen Verkauf von Pilgerzeichen bei der alten Petersbasi-
lika, geschmiickt mit den Portrits der Apostelfiirsten Petrus
und Paulus. Diese Kleinobjekte dienten den Rompilgern

141



Abb. 4

Portrdt des Ziircher Glockengies-
sers Peter I11. Fiissli, gemalt von
Hans Asper (1499-1571), datiert
1535 (Ausschnitt, Depositum im
Kunstmuseum Solothurn). Die
Pilgerzeichen am oberen Rand
des Bildes weisen Fiissli als eifri-
gen Wallfahrer aus.

als Ausweis der eigenen Frommigkeit und auch als Zeugnis
fiir den zurtickgelegten Weg.?® Das Bild der Heiligen vor
Augen zu haben, mochte dem Einzelnen die Andacht er-
leichtern. Wer sich ein solches Zeichen an den Hut heftete,
stellte sich aber auch demonstrativ unter den Schutz des
Heiligen. Der mit Stab und Tasche ausgertistete Pilger ge-
noss schon bei seinem Aufbruch von zu Hause die Privi-
legien des geistlichen Rechts; wer von einem Wallfahrts-
ort zurlickkehrte, zdhlte auf die Schirmherrschaft dieses
méchtigen Patrons, konnte etwa die Grenzlinien in um-
kdmpften Gebieten ungehindert passieren. Pilgerzeichen
hatten zwar keine juristische Beweiskraft im engeren Sinne,
wirkten aber vertrauensbildend. Damit 6ffnete sich den
Wanderern abseits der offiziellen Herbergen wohl manche
private Ttire.*

Eine Rolle spielten die Zeichen zudem bei der Bildung
von Gruppenidentititen; diese visuellen Signete wurden zu
Symbolen der Verbundenheit von Menschen, die auf ihren
Reisen dhnliche Erfahrungen gemacht hatten. Besonders
wichtig waren dabei die Jakobsbruderschaften, die dann
wiederum Hospize flir durchreisende Pilger unterhielten.
Schliesslich ist das Prestige zu erwihnen, welches die
Fernwallfahrer nach ihrer Riickkehr in der Heimat genos-
sen. Es sei erlaubt, auf ein konkretes Beispiel einzugehen,
das mitder Geschichte der Hiinenberger Glocke wenigstens
mittelbar verbunden ist. Der Sohn des bereits erwdhnten
Glockengiessermeisters Peter II. Fiissli, Peter III., liess
sichim Jahr 1535 vom Ziircher Maler Hans Asper portriétie-

142

PF RESTEAUSZS
starh 41743 #h G630

RITTER ZV IERVSALEN.

ren (Abb.4). Am oberen Rand des Bildes erscheint eine
Reihe von Pilgerzeichen, die Fiissli als eifrigen Wallfahrer
ausweisen. Es sind nicht weniger als sieben Plaketten,
welche die folgenden Motive tragen: die Taufe Christi im
Jordan, das Kreuz der Jerusalemwallfahrer, das Schweiss-
tuch der hl. Veronika in Rom, der hl. Rock zu Trier, die
Jakobsmuschel auf einer Tasche vor Pilgerstab, das Haus
der Maria in Loreto und schliesslich die Verkldrung Christi
auf dem Tabor. Die Muschel sollte in Kombination mit dem
Stab wohl allgemein den Wallfahrer kennzeichnen, denn in
Santiago, dem dritten grossen Pilgerziel neben Jerusalem
und Rom, war Fiissli wenigstens nach Auskunft seiner
beiden biografischen Selbstzeugnisse nie.’! Gleichgiiltig,

*? Die Register Innocenz’ I11. Band 1, 1. Pontifikaljahr: Texte. Bearbeitet
von Otmar Hageneder und Anton Haidacher. Graz und Ko6ln 1964,
772f.: «in argumentum proprie devotionis et testimonium itineris
consummati se ipsos insigniunt».

Zur Rechtsstellung vgl. Ludwig Schmugge, Pilgerfahrt macht frei —
cine These zur Bedeutung des mittelalterlichen Pilgerwesens. Rémi-
sche Quartalsschrift fiir deutsche Altertumskunde und Kirchen-
geschichte 74, 1979, 16-31. — Allgemein etwa Kurt Koster, Mittel-
alterliche Pilgerzeichen. In: Lenz Kriss-Rettenbeck und Gerda Mohler
(Hg.), Wallfahrt kennt keine Grenzen. Themen zu einer Ausstellung.
Miinchen 1984, 203-223.

Auf dieses interessante Bildzeugnis verweist Georg Wacha, Ein neues
Wallfahrerzeichen von St. Wolfgang. Osterreichische Zeitschrift fiir
Volkskunde 85, 1982, 406—413 und Abb. 1-3. — Die Aufschliisselung
der Zeichen nach Leza Uffer, Peter Fisslis Jerusalemfahrt 1523 und
Brief iiber den Fall von Rhodos 1522. Dissertation Universitdt Ziirich
1981, 74f.

TUGIUM 26/2010



ob diese Zeichen schon 1535 auf Wunsch des portritierten
Auftraggebers oder erst nach dessen Tod im Jahre 1548 ins
Bild gelangten:3* In der damals von Zwingli (gestorben
1531) und Bullinger reformierten Stadt Ziirich diirften
diese Motive einiges Aufsehen erregt haben. Zusammen
mit dem Rosenkranz in der rechten Hand charakterisierten
sic Fissli visuell ndmlich eindeutig als Altgldubigen, dien-
ten also je nach Zeitpunkt ihrer Einfligung als Bekenntnis
eines Nonkonformisten oder aber zu dessen nachtriglicher
Stigmatisierung.

Zur Beziehung von Materialitit und Medialitit bei
Pilgerzeichen

Der Guss von Pilgerzeichen stellte zusammen mit der seit
der Antike gingigen Prigung von Minzen die fritheste
Maoglichkeit der Vervielféltigung von Bildern dar. Man darf
beziiglich der Miinzen — unter Wahrung der Relationen —
durchaus von einer frithen Art Massenproduktion sprechen.
Miinzen dienten in erster Linie als Zahlungsmittel, das Por-
triit des zur Prigezeit regierenden Herrschers beglaubigte
die Echtheit. Garantiert wurde damit gleichzeitig der reale
Wert der aus Edelmetall bestehenden einzelnen Miinze.
Neben diesem pragmatischen Zweck gab es aber zweifellos
einen propagandistischen Nutzen: Das mit der Wihrung
gekoppelte und in Umlauf gesetzte Abbild des Fiirsten
erhohte dessen Autoritéit im engeren Herrschaftsgebiet und
verbreitete seine Bekanntheit sogar tiber die Landesgren-
zen hinaus. Damit vergleichbar ist der Werbeeffekt der Zei-
chen an Kleidung oder Hut der heimkehrenden Wallfahrer:
Vermutlich war bei der Begegnung auf der Strasse flr den
Betrachter das Motiv nicht immer sofort identifizierbar,
trotzdem bildete das visuelle Signet als solches gewiss
Anstoss fiir manches Gesprich. Der Pilger zeigte bei der
Mittagsrast oder abends in der Herberge das Zeichen auf
Anfrage wohl gerne von Nahem und erzihlte von seinem
Besuch am Wallfahrtsort. Die Pilgerzeichen wurden in
grosseren Serien produziert, es haben sich sogar Formen
zur Herstellung von zwei bzw. sieben Zeichen im selben
Gussvorgang erhalten.’® Heute sind weit tber 3000 Ori-
ginalzeichen bekannt, und Forscher haben mehr als 250
verschiedene, diese Zeichen ausgebende Gnadenstitten
identifiziert.** Der Erfolg der Zeichen im Sinne der Kult-
werbung ldsst sich kaum tiberschétzen: Die in gegenseitiger
Konkurrenz stehenden Gnadenstétten versprachen Siin-

32 Die Pilgerzeichen sind teilweise mit demselben hellen Farbton aufge-
tragen wie die rechts oben eingeschriebene Bilderklirung. die Peter
als im Jahr 1548 verstorben vermeldet. Das spricht eher fiir eine spiite
Einfligung der Zeichensammlung. Diese Beobachtung nach Uffer
1981 (wie Anm. 31), 72.

3 Doppelform: Schone Maria von Regensburg (vgl. Koster 1984 [wie

Anm. 30], 206). Siebnerform: Our Lady of Walsingham (vgl. Brian

Spencer, Medieval Pilgrim Badges from Norfolk. Norwich 1980, 14f.).

Andreas Haasis-Berner, Pilgerzeichenforschung. Forschungsstand

b

und Perspektiven. In: Hartmut Kithne et al. (Hg.), Spitmittelalterliche
Wallfahrt im mitteldeutschen Raum. Berlin 2002, 6385, Kap. 1.

TUGIUM 26/2010

denablass bzw. Wunderheilungen, je mehr Leute sich eine
solche Markierung anhefteten, desto effizienter wurde die
Propaganda fiir den besuchten Heiligen verbreitet.

Wiihrend Zinn-Blei-Legierungen mit niedrigem Schmelz-
punkt die materielle Grundlage flir preiswerte Pilger-
zeichen darstellte, die mancherorts in Stiickzahlen von
mehreren Zehntausend verkauft wurden, bot sich Edel-
metall als Mittel der sozialen Distinktion an. Vergoldete
und versilberte Zeichen wurden zundchst fiir Herrscher und
Adlige im franzosischen Sprachraum gefertigt, um 1500
hdufen sich die Belege fiir diese Praxis auch in den deut-
schen Gnadenstitten.?

Ein quellenmdssig weniger dicht tberlieferter, aber
wahrscheinlich vielerorts praktizierter Brauch war es, diese
Kleinobjekte an der Wallfahrtstéitte mit den verehrten Re-
liquien in Beriihrung zu bringen. Auf diese Weise liess sich,
so meinte man, die himmlische Kraft des Heiligen auf das
Zeichen iibertragen, das visuelle Signet wurde damit zur
Sekundérreliquie gemacht.’® Der religiose Charakter des
Bildes wurde verstirkt, seine Verehrungswiirdigkeit betont,
die Wirkkraft des Heiligen gewissermassen privatisiert und
im volksmedizinischen oder magischen Sinn eingesetzt.’’
Schliesslich sollen noch die Spiegelzeichen als besonders
eigentiimliches Medium erwéhnt werden; bei den spétmit-
telalterlichen Massenereignissen der periodischen Heil-
tumszeigung konnte der Einzelne die Reliquien nicht mehr
personlich bertihren. In Aachen beispielsweise wurde in
siebenjihrigem Rhythmus unter anderem das Hemd, das
Maria bei der Geburt Christi getragen haben soll, von ferne
einer riesigen Menschenmenge gezeigt. Findige Leute ka-
men auf die Idee, die Szene mit der entfalteten Stoffreliquie
wenigstens in einem hochgehaltenen Spiegel einzufangen.
Diese Methode der individuellen Teilhabe am gezeigten
Heil setzte sich offenbar auf’breiter Front durch, denn in den
Aachener Gitterzeichen ist zu diesem Zwecke jewelils ein
Spiegelchen eingelassen.’® Reliquien vermittelten die Kraft
des verehrten Heiligen, Pilgerzeichen dienten in komplexer
Medialitéit zur Veranschaulichung und Speicherung dieses
Heilsangebotes.

Pilgerzeichen auf Glocken: Das Beispiel St. Wolfgang
bei Hiinenberg

Seit dem 6. Jahrhundert n. Chr. waren in europdischen
Klostern einfache, aus Metallblechen zusammengenietete

3 Haasis-Berner 2002 (wie Anm. 34) bietet in Kap. 2 eine Zusammen-
stellung der Quellenstellen.

¢ Esther Cohen. In haec signa: Pilgrim-badge Trade in Southern France.
Journal of Medieval History 2, 1976, 193-214, besonders 206.

37 Robert PIotz, Signum peregrinationis. Heilige Erinnerung und spiri-
tueller Schutz. In: Hartmut Kiithne, Lothar Lambacher und Konrad
Vanja (Hg.). Das Zeichen am Hut im Mittelalter: Europdische Reise-
markierungen. Symposion in memoriam Kurt Koster (1912-1986).
Frankfurt a. M. 2008 (Européische Wallfahrtsstudien 4), 47-70.

3% Kurt Koster, Gutenbergs Strassburger Aachenspiegel-Unternchmen
von 1438/39. Gutenberg-Jahrbuch 58, 1983, 2444, besonders 33ft.

143



Glocken gebrauchlich. Mit diesem akustischen Signal rief
man die Monche siebenmal am Tag zum Chorgebet zusam-
men. Die Technik des Glockengiessens ist hingegen erst seit
dem 9. Jahrhundert bezeugt; die dabei verwendete Bronze
erzeugte einen angenehmen und weit tragenden Ton. Nach
mittelalterlicher Vorstellung konnte durch das Lauten der
Glocke Unheil, etwa Blitz und Donner, Sturm und Feuers-
brunst oder der Einfall von bosen Geistern abgewehrt wer-
den. Diese Eigenschaft erhielt der Klangkorper im Verlauf
einer kirchlichen Weihezeremonie vor dem Aufzug in den
Glockenstuhl.?* Die apotropédische Wirkung erstreckte sich
nicht nur auf die Klostergemeinschaft selbst, sondern auch
auf ihr soziales Umfeld. So heisst es auf dem 1433 gegos-
senen Rats- und Biirgerglocklein der Stadtkirche St. Peter
in Zirich ausdriicklich «hilf im Maria wer mich hor, dass
ich im alles leid zerstor».** Inschriften auf Glocken sind
in zunehmender Zahl seit dem 11. Jahrhundert tiberliefert;
meist handelt es sich um Anrufungen Gottes, Christi, Ma-
riens oder des Kirchenpatrons. Der lateinische, spiter auch
in der Volksprache formulierte Text wird im dauerhaften
Metall gewissermassen verewigt. Durch das Laduten wird
die Bitte um Schutz und Frieden immer wieder in den Raum
getragen und damit aktualisiert. Ethnologische Parallelen
zu dieser etwas befremdlichen Vorstellung von der stell-
vertretenden Wirkung des Glockenklangs lassen sich im
Buddhismus finden. Auch heute noch setzen Pilger in den
asiatischen Tempeln machtige Gebetstrommeln in Bewe-
gung, und in Tibet flattern auf bestimmten, als heilig gelten-
den Bergen Stoff- und Papierfahnen mit geschricbenen
Gebeten im Wind.

Seit dem 13. Jahrhundert gelang es den européischen
Giessermeistern, und klangvollere
Glocken herzustellen und bei mehrstimmigen Gelduten
durch geschickte Auswahl der Tonhéhen musikalisch an-
sprechende Wirkungen zu erzeugen. Durch das Anbringen
von Texten, aber auch von bildlichen Darstellungen und
Objekten wie Pilgerzeichen und Weihemtiinzen wurden die
Klanginstrumente erst recht zu sakral aufgeladenen Me-
dien, die der Kommunikation zwischen Himmel und Erde
dienten.*! Pilgerzeichen galten ihrerseits, wie bereits dar-
gelegt wurde, als Tragermedium des speziellen Heils einer
ganz bestimmten Gnadenstdtte. Wurde eine solche Plakette

immer grossere

3 Franz 1909 (wie Anm. 17), 37-43 und 70.

40 Regine Abegg und Christine Barraud Wiener, Die Kunstdenkmaler

des Kantons Ziirich, Neue Ausgabe. Die Stadt Ziirich, Band 2.1: Alt-

stadt links der Limmat. Sakralbauten. Bern 2002, 150, Nr. 5.

Vgl. etwa Margarete Schilling, Glocken — Gestalt, Klang und Zier.

Miinchen 1988.

+ Die niederldndische Wallfahrtsdatenbank Kunera (http://www.kunera.
nl/Kunerapage.aspx) hat fiir Frankreich acht Eintrage, fiir England
zwel, fiir Italien keinen! Dieser Befund konnte jedoch mit der Ein-
schmelzung von Glockenbronze in Kriegszeiten zum Bau von
Kanonen zusammenhéngen. In Deutschland inventarisierte man im

4

Zweiten Weltkrieg wenigstens die zur Zerstorung bereitgestellten
Glocken, was Késter zur Erforschung der ihm dabei aufgefallenen
Zeichen animierte.

144

an einer Glocke angebracht, wollte man so die vom Wall-
fahrer nach Hause gebrachte Schutz- und Segenskraft des
Heiligen mit dem Schall des Tonkorpers ins Umland ver-
teilen. Die beiden Zeichen auf der kleinsten Glocke von
St. Wolfgang bei Hiinenberg mit der Jahreszahl 1480 fiigen
sich damit ein in eine Praktik, die — geméss heutigem For-
schungstand — hauptsdchlich im deutschsprachigen und
skandinavischen Raum verbreitet war,*? freilich nicht iiber-
all in derselben Intensitét. Pilgerzeichen als solche kannte
man in Zug selbstverstindlich aus dem nahe gelegenen
Einsiedeln, das seinerseits zu den bedeutendsten européi-
schen Fernpilgerzielen zéhlte. Hier wurden den Wallfah-
rern schon seit dem ausgehenden 14. Jahrhundert Zeichen
angeboten, wobei sogar zwei verschiedene Motive (Mein-
rads Tod, Engelweihe) zur Auswahl standen.*’

Die Kleinglocke von St. Wolfgang bei Hiinenberg hat
in der Forschung bisher nicht die Beachtung gefunden, die
sie eigentlich verdient. Der fillige Eintrag fiir die an der
Humboldt-Universitit in Berlin installierte Pilgerzeichen-
Datenbank wird im Nachgang zur vorliegenden Publi-
kation veranlasst. Was nun bei diesem Exemplar aus dem
Zugerland ins Auge sticht, ist die Verwendung von zwei
formal unterschiedlichen Zeichentypen auf einer Glocke,
die jedoch von derselben Gnadenstitte stammen; es handelt
sich dabei um eine Ausnahme. Ein solches Spiel mit der Di-
versitit von Typen mit derselben Heiligenfigur findet sich
nach Kenntnis der Verfasserin nur noch auf einer um das
Jahr 1436 datierenden Glocke von Holzweiler (Landkreis
Erkelenz) in Nordrhein-Westfalen. Auf diesem Klang-
korper befinden sich — neben dem Zeichen des Wallfahrts-
ortes St. Theobald zu Thann im Elsass und demjenigen der
wundertédtigen Hostien von Wilsnack (Brandenburg) — zwei
Zeichen von St. Matthias zu Trier; diese stellen ebenfalls
zweiikonografisch vollig verschiedene Typen dar.** Es geht
hier also nicht mehr nur um das im Zeichen vergegenwdér-
tigte sakrale Heil des einen Patrons bzw. einer Heiligen-
gruppe («stehende Figuren von Matthias, Maternus und
Helena unter einer Kirchturmarchitektur»), sondern auch
um die dsthetische Attraktivitdt eines zweiten Bildmotivs
(«Matthias und Maternus auf einem Pferd sitzend»). Das
letztere Zeichen bildet die beiden Figuren in einer fiir Hei-
lige ungewohnlichen, dynamischen Situation ab und bietet

+ Zum Einsiedler Material vgl. den nicht mehr ganz aktuellen Katalog
bei Othmar Lustenberger, Bild und Abbild: Einsiedler Pilgerzeichen.
Einsiedler (Gnaden-)Kapellen, Einsiedler Gnadenbilder. Ein For-
schungsbericht. In: Odo Lang (Hg.), Sankt Meginrat. Festschrift zur
12. Zentenarfeier seiner Geburt. Miinchen 2000 (Studien und Mittei-
lungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige),
257-295, besonders 265f.

+ Jorg Poettgen, Vorreformatorische Wallfahrtdevotionalien aus dem
Matthiaskloster zu Trier. Kurtrierisches Jahrbuch 34, 1994, 47-76, be-
sonders 55 und 62f., mit Abb. 14.

3 Cornelia Oefelein, Pilgerzeichen — neue Funde auf Glocken in Bran-
denburg. In: Kithne/Lambacher/Vanja 2008 (wie Anm. 37), 115-126,
besonders 120.

TUGIUM 26/2010



daher eine willkommene Alternative zu konventionellen,
eher statisch wirkenden Frontaldarstellungen von Einzel-
personen oder Gruppen.

Neben die Entwicklung von gestalterischen Alterna-
tiven, die sich nicht nur in Trier, sondern vor allem an bedeu-
tenden Orten wie Aachen, Kdln oder Einsiedeln mit lang-
jahriger Kontinuitit des Wallfahrtsbetriebs und entsprechend
breitem Angebot von Devotionalien beobachten ldsst, tritt
die Mehrfachverwendung ein und desselben Zeichentyps
beim Glockenguss. Dieses Phanomen scheint eher selten zu
sein: Als Beispiel fiir Zeichen von identischem Typ lésst
sich das Motiv des Apostels Jakobus d. A. vom Jakobsberg
in Beverungen (Landkreis Hoxter) in Nordrhein-Westfalen
anfiihren, das zweifach auf der Glocke von Molchow
(Landkreis Ostprignitz-Ruppin) in Brandenburg erscheint.*
Eine Mehrfachverwendung desselben Zeichentyps ist be-
kannt fiir das Motiv «HI. Nikolaus mit Schriftband» vom
Nikolausberg im niedersichsischen Gottingen, das sogar
dreimal auf der grossen Glocke von Jahna (Landkreis
Débeln) in Sachsen auftaucht.*® Es fillt auf, dass es sich
in den angefithrten Fillen sowie weiteren Beispielen um
Filialkulten besonders beliebter Heiliger handelt.

Ublicherweise wurden — wie oben schon dargelegt —
die Zeichen der grossen Pilgerziele (Jerusalem, Rom, San-
tiago) und weiterer iberregionaler Kultstdtten von den
Wallfahrern nach Hause genommen. Unter Umstinden
fanden sie dann in ihrer Heimatpfarrei eine sekundire
Verwendung als Glockenzier. Aus den Zeichen mehrerer
Riickkehrer von verschiedenen Uberregionalen Pilger-
zielen ergaben sich auf den Glocken Kombinationen, die
interessante Aussagen tiber die Attraktivitit von Wallfahrts-
orten und die Mobilitit der Bevolkerung erlauben.*” Gegen
Ende des Mittelalters, etwa von 1400 bis 1520, entstanden
freilich unzdhlige neue Kultstitten, die indessen nur von
lokaler bzw. kleinregionaler Bedeutung waren. Die Ver-
antwortlichen dieser Wallfahrtskapellen liessen ebenfalls
Zeichen fiir die Glaubigen produzieren und gebrauchten sie
zudem als Ziermotiv bei der Herstellung der eigenen
Glocken. Jorg Poettgen kann mit Hausenborn (Kreis Neu-
wied), Bodingen (Rhein-Sieg-Kreis) und St. Goar (Rhein-
Hunsriick-Kreis) mehrere Beispiele fiir diese Praxis an-
fiihren. Fiir alle drei Orte sind keine Originalzeichen mehr

0 Cornelius Gurlitt, Die Amthauptmannschaft Oschatz. Teil 1, Dresden
1905 (Beschreibende Darstellung der dlteren Bau- und Kunstdenk-
maler des Konigreichs Sachsen 28), dort [44f., mit Abb. 147.

7 Dieses Forschungsfeld eroffnete Kurt Koster mit: Meister Tilman von
Hachenburg. Studien zum Werk eines mittelrheinischen Glockengies-
sers des 15. Jhs. mit besonderer Berticksichtigung der als Glockenzier
verwendeten mittelalterlichen Pilger- und Wallfahrtszeichen. Jahr-
buch der Hessischen kirchengeschichtlichen Vereinigung 8, 1957,
1-206.—Neuerdings sucht man diesen Fragen systematisch fiir Gross-
regionen und Lidnder nachzugehen. vgl. zu Deutschland und das an-
grenzende linksrheinische Gebiet den Aufsatz von Carina Brumme,
Pilgerzeichen — Erhaltungsbedingungen und Verbreitungsraume. In:

Kiihne/Lambacher/Vanja 2008 (wic Anm. 37), 127-142.

TUGIUM 26/2010

erhalten, ihr Aussehen ist also nur im Glockenabguss tiber-
liefert,* wie das ja auch fiir St. Wolfgang bei Hiinenberg
der Fall ist. Es war dem sonst in der Materie der Pilger-
zeichen iiberaus beschlagenen Andreas Haasis-Berner* bei
seiner Erwdhnung der Kleinglocke von St. Wolfgang offen-
bar noch nicht klar, dass die Verwendung des eigenen
Zeichens gerade typisch flir einen Nahwallfahrtsort ist.
So schreibt er irrtiimlicherweise, dass die mit den beiden
Pilgerzeichen gemeinte Gnadenstitte unbekannt sei.>

Zur allgemeinen Ikonografie der Wolfgangzeichen

Die Attribute Mitra (Inful) und Krummstab kennzeichnen
auf vielen spitmittelalterlichen Fresken und Pilgerzeichen
den jeweils abgebildeten Heiligen als Bischof, was aber
noch keine eindeutige Identifikation der Person erlaubt.
Dieses Problem wird meist durch die Beifiigung einer
kurzen Inschrift behoben. Der hl. Wolfgang, Bischof von
Regensburg, wird tblicherweise mit Mitra, Krummstab,
Kirchenmodell und Zimmermannsbeil dargestellt. Diese
Kombination von Attributen ist einzigartig und lisst zwei-
felsfrei erkennen, um wen es sich handelt. Das Beil, mit
dessen Wurf der Heilige gemiss der Legende den gottbe-
stimmten Standort fiir seine Klause am Abersee gefunden
habe, wird von Georg Schwaiger auf die gekreuzten Petrus-
schliissel im Regensburger Wappen zurtickgefiihrt. Dieses
in schlechten bzw. schwachen Siegelabdriicken wohl & fters
nicht mehr genau erkennbare Symbol der Regensburger
Bischofe konnte im Lauf der Legendenbildung zum Werk-
zeug des Eremiten uminterpretiert worden sein.’' Dieses
und andere volkstiimliche Elemente wie etwa das stein-
erweichende Gebet Wolfgangs, das im harten Fels einen
Abdruck des Heiligen hinterlassen habe, behagte den Bene-
diktinermonchen von Kloster Mondsee, die seinen Kult in
der dortigen Region massgeblich forderten, wahrscheinlich
nicht so ganz.>? Peter Pfarl, der diese Vermutung dussert,
kann darauf verweisen, dass in dem von Abt Benedikt von
Mondsee im Jahr 1471 fiir die Kirche von St. Wolfgang be-
stellten neuen Fligelaltar der Heilige ohne Beil dargestellt
ist. Pfarl glaubt, dass die Monchsgemeinschaft von diesem
im schriftlichen Werkauftrag an Meister Michael Pacher
ausdriicklich erwidhnten Attribut — mit «inffel, stab, kiri-
chen und hacken»>* — wieder Abstand nahmen und ihre
# Jorg Poettgen, Der Beitrag der Glockenkunde zur Pilgerzeichenfor-
schung von Kurt Koster bis heute. In: Kithne/Lambacher/Vanja 2008
(wie Anm. 37), 31-46, besonders 41t.

Andreas Haasis-Berner, Pilgerzeichen des Hochmittelalters. Wiirz-

L

burg 2003 (Verdffentlichungen zur Volkskunde und Kulturgeschichte
94).

Andreas Haasis-Berner, Pilgerzeichen zwischen Main und Alpen. In:
Daniel Dolezal et al. (Hg.). Wallfahrten in der européischen Kultur.
Tagungsband Pribram, 26.-29. Mai 2004. Frankfurt a. M. 2006 (Eu-
ropdische Wallfahrtsstudien 1), 23-252, besonders 249.

' Schwaiger 1994 (wie Anm. 15), 35.

2 Vgl. Peter Pfarl, Uberlegungen zur Friihgeschichte von St. Wolfgang.
Oberosterreichische Heimatblitter 47, 1993, 253-272, besonders 258f.

* Manfred Koller, Der Fliigelaltar von Michael Pacher in St. Wolfgang.
Wien 1998, 16f.

145



Abb. 5 (links)

Hiinenberg, Kapelle St. Wolfgang.
Angelus-Glocke, Pilgerzeichen mit
dem hi. Wolfgang, Tvp L. Original-
grosse 97x 66 mm.

Abb. 6 (rechts)

Hiinenberg, Kapelle St. Wolfgang.
Angelus-Glocke, Pilgerzeichen mit
dem hl. Wolfgang, Tvp I1. Original-
grosse 8§3x 50 mm.

Bestellung in einer mindlichen Absprache korrigierten.
Ein anderer Erklarungsversuch fiir das doch cher unkon-
ventionelle Attribut stammt von Ignaz Zibermayr. Dieser
Autor méchte in Wolfgangs Beil ein altes Symbol fiir die
friedliche Beilegung von Grenzstreitigkeiten sehen.> Seine
Deutung wiederum passt zur Tatsache, dass in diesem
Gebiet im 13. Jahrhundert ein derartiger Konflikt schwelte
zwischen dem Kloster Mondsee, das sich im Besitz der
Regensburger Bischdfe befand, und dem Erzbischof von
Salzburg, der im angrenzenden Salzkammergut ein bedeu-
tender Grundherr war.>

Vergleich der Hiinenberger Zeichen mit einem Bildtyp

von St. Wolfgang am See

Josef Griinenfelder beschreibt in seinem Werk tber die
Glocken des Kantons Zug auch die uns interessierende ehe-
malige dritte Glocke von Hiinenberg. Sie wurde 1949 aus-
ser Dienst gestellt und kam 1982 ins Museum Burg Zug.
Auf der Schulter trégt sie eine lateinische Inschrift: «ave
maria gracia plena dominus texum mcccc [vertikaler Guss-
fehler] Ixxvv», also den Anfang des bekannten Marien-
gebets sowie das Entstehungsjahr 1480 (vgl. Abb. 1). Die
schlanken gotischen Minuskeln der Schrift sind eingefasst
in Schnurstege, begleitet von ausgeschmiickten Bogen-
friesen. Im oberen Teil des Glockenmantels befinden sich
die beiden Pilgerzeichen, symmetrisch verteilt auf Vorder-
und Riickseite (Abb. 5 und 6). Der mit dem Heiligenschein
versehene Bischof steht jeweils in einem spdtgotischen
Architekturgehduse, ausgefiihrt in feinstem Gitterguss. Das
Gehiduse wird oben abgeschlossen durch einen mit Krab-
ben besetzten Kielbogen, der in einer Kreuzblume endet.
Es handelt sich dabei um eine Art Rahmen, was bei Pilger-

146

zeichen vorkommt, aber nicht die Regel darstellt. Jede Rah-
mung ist ein medialer Kunstgriff, mit dem auf die Wich-
tigkeit des Dargestellten aufmerksam gemacht wird. Bei
den Zeichen des hl. Wolfgang soll das Architekturgehéduse
vermutlich Wolfgangs hohe soziale Stellung als kirchlicher
Wiirdentrager hervorheben.

Die den Heiligen flankierenden Pfeiler tragen minia-
turisierte Inschriften, diese sind — wohl abgusstechnisch
bedingt — kaum lesbar. Auf dem grésseren der beiden Zei-
chen (Abb. 5) lassen sich nach Meinung der Verfasserin auf
dem Pfeiler zur linken Hand des Bischofs folgende Worte
entziffern: «S[anctus] WJ[olf]G[angus]) [Trennzeichen]
ebis[copus]», auf dem Pfeiler zur Rechten steht wahr-
scheinlich «A welfburg [Trennzeichen]». Beim letzten
Wort diirfte es sich um eine freie Abwandlung des giess-
technisch gesehen langen Wortes Regensburg (lateinisch
Ratisbonna) handeln. Diese Stadt war nicht nur Bischofs-
sitz, sondern auch Amtssitz der Welfen, die Bayern zeit-
weise als Herzoge regiert hatten. Trotz der schlechten
Lesbarkeit ist Wolfgang, wie schon erklédrt wurde, an der fiir
ihn spezifischen Kombination von Attributen erkennbar,
ndmlich Kirchenmodell, Bischofstab und Beil. Beide Zei-
chen flihren jeweils am unteren Rand zwei Zuger Wappen-
schilder, welche die Lage des neuen Kultortes geografisch
eindeutig bestimmen. Auf die mediale Funktion dieser
Wappen soll weiter unten noch genauer eingegangen
werden.

** Ignaz Zibermayr, St. Wolfgang am Abersee, seine Legende und ihr
Einfluss auf die 6sterreichische Kunst. Zweite Auflage Horn in Nie-
derosterreich 1961, 46 ff., zitiert nach Pfarl 1993 (wie Anm. 52), 264.

¥ Zibermayr 1961 (wie Anm. 54), 23f.. 53f. und 57f., zitiert nach
Schwaiger 1994 (wie Anm. 15), 34.

TUGIUM 26/2010



£ e

L o wm . O
b 2l T

Hier enden die Gemeinsamkeiten der beiden Zeichen;
die Gitterglisse sind nicht gleich gross (Typ [H97 mm, B 66
mm; Typ II H 85 mm, B 50 mm) und weisen auch in der
Gestaltung einige Unterschiede auf. Beim Typ [ (Abb. 5)
wird die Vertikale der Pfeiler durch Fialentiirmchen nach
oben fortgesetzt. Der Bischof neigt seinen Kopf nach links,
wihrend er das Kirchenmodell mit der rechten Hand so en-
ergisch hochstemmt, dass dessen Turmspitze tiber den Kiel-
bogen hinausragt. Beim kleineren Typ I1 (Abb. 6) schaut der
Heilige den Betrachter frontal an und hilt das weniger
detailliert gestaltete Modell zwar ebenfalls in Brusthohe,
aber ndher am Korper. Am auffdlligsten ist jedoch ein zu-
sitzliches Element beim Typ I: Rechts vom Bischof kniet
ein Mensch (eventuell ein Paar) mit Rosenkranz in betender
Haltung. Mit der Figur des Adoranten kann sich der Wall-
fahrer identifizieren; auch er kniet ja mit einem Anliegen
vor dem Heiligen, seinem individuellen Bitt- bzw. Dank-
gebet wird durch das Medium Bild Dauer verliehen. Dieses
Motiv ist in Gemilden von Wallfahrtspatronen deshalb
ziemlich hdufig anzutreffen, auf Pilgerzeichen mit doch
beschrinkten Platzverhiltnissen findet man es hingegen
nur selten.

Dieser Befund ldsst es unwahrscheinlich erscheinen,
dass der Entwerfer des Hiinenberger Zeichens Typ [ selbst
auf die Idee mit der betenden Gestalt gekommen wire. Viel
eher stammt das Motiv des Adoranten von einem Pilger-
zeichen aus dem oberdsterreichischen St. Wolfgang, das

¢ Nationalmuseum Laibach/Ljubljana (Slowenien), Inv.-Nr.485. —
Georg Wacha, Ein neues Wallfahrerzeichen von St. Wolfgang. Oster-
reichische Zeitschrift fiir Volkskunde 81, 1981, 406—-413, besonders
406f. — Zu den ikonografischen Vorlagen fiir die Assistenzfiguren hier
auch S.408f. mit Anm. 28 und 29.

TUGIUM 26/2010

Abb. 7 (links)

Pilgerzeichen aus St. Wolfgang
im Salzkammergut (Oberdster-
reich), um 1520. Originalgrosse
63x 36 mm. (Nationalmuseum
Laibach/Ljubljana, Slowenien).

Abb. 8 (rechts)

Bad Heiligenstadt (Thiiringen),
Kirche St. Martin. Pilgerzeichen
aufeiner 1518 gegossenen Glocke.

Originalgrisse 55x 28 mm.
S S

dem Handwerker als Vorlage gedient haben diirfte. Aufdem
Zeichen im Nationalmuseum Laibach/Ljubljana (Slowe-
nien) steht nimlich zur linken Hand des stehenden Bischofs
eine kleine Figur mit zum Gebet erhobenen Armen und mit
einer haubenartigen Kopfbedeckung (Abb. 7). Auf dieses
auf Anfang des 16. Jahrhunderts oder moglicherweise noch
frither zu datierende Exemplar hat Georg Wacha aufmerk-
sam gemacht.”® Hingegen verweisen die Tlrmchen iiber
den Pfeilern von Typ [ auf der Hiinenberger Glocke aufeine
Variante, die einzig in einem Glockenabguss zu St. Mar-
tin von Bad Heiligenstadt in Thiiringen erhalten ist. Jene
Glocke datiert zwar auf das Jahr 1518, doch die beim Guss
verwendeten Devotionalien kénnen durchaus Jahrzehnte
alter sein (Abb. 8). Auch dieses Zeichen konnte der von Zug
mit dem Entwurf betraute Handwerker vor Augen gehabt
haben. In beiden vermutlich als Vorlage dienenden Stiicken
ist der Kielbogen mit Krabben besetzt, und der stehende
Bischof schaut den Betrachter frontal an. Beim Exemplar
im Laibacher Museum ist die reiche Faltung von Rock und
Obergewand wenigstens im Ansatz vorhanden, und am
Dach des Modellkirchleins ist eine diagonale Schraffur zu
erkennen. Dieses fritheste der erhaltenen oberdsterreichi-
schen Zeichen identifiziert den Bischof zusétzlich mit einer
Inschrift («S. Wolfgang im Pirg»).

Im Auftrag der Stadt Zug entstanden also zwei Zeich-
nungen, in welchen die aufgefiihrten motivischen Anregun-
gen neu kombiniert und in kiinstlerisch verfeinerter Form
verarbeitet wurden. Wegen der Einfligung der Zuger
Wappenschilder konnte es sich nicht um einen Direkt-
importaus St. Wolfgang am See handeln. Deshalb stellt sich
die Frage, wer die als Vorlagen dienenden Pilgerzeichen
aus Oberdsterreich beschafft haben mochte. Im Sinne einer

147



Hypothese kann darauf verwiesen werden, dass bereits
der Griinder der Ziircher Giessereidynastie Fiissli, Peter 1.
(gestorben 1476), eine Jerusalemreise unternommen hatte
und dafiir in seiner Heimat hohes Ansehen genoss.”” Gut
moglich, dass er auf seiner grossen Wallfahrt auf dem
Hin- oder Riickweg auch das damals beliebte oberosterrei-
chische Pilgerziel besucht hat und seinem Sohn, Peter I1.,
einige Originalzeichen als Erbe hinterlassen hat. Zumin-
dest der Enkel, Peter III., war nachweislich auch als Rot-
giesser tdtig; als Fabrikant von Brunnenrdhren kannte er
sich mit Blei und Zinn aus, und diese Materialien dienten
u. a. auch zur Herstellung von Zeichen. Demzufolge hat
vermutlich ein Vertreter der Ziircher Familie Fiissli fur die
neue Zuger Wallfahrtsstitte bei Hiinenberg nicht nur die
kleine Glocke, sondern schon vorher die auf ihr verewigten
Pilgerzeichen entworfen und gegossen.

Der hl. Wolfgang wurde an vielen Orten verehrt, sei dies
an der Stitte seines Wirkens als Bischof in Regensburg, sei
dies am Wolfgangsee, wo er sich wenigstens gemdss der
Legende einige Zeit authielt. Das Gotteshaus in Hiinenberg
war nicht der einzige Filialkult, auch andernorts wurden
den Gldaubigen Pilgerzeichen mit seinem Bild ausgegeben.
Erwahnenswert ist etwa die fiir die Jahre 1482—-84 histo-
risch bezeugte Wallfahrt von Bad Kreuznach, Rheinland-
Pfalz; ein dort ausgegebenes Zeichen wurde auf einer
Glocke in Heidesheim (Landkreis Mainz-Bingen) in Rhein-
land-Pfalz aufgebracht.’ Ein anderes Zeichen hat die Form
eines Brakteaten und stammt aus Hermannsfeld in der
Gemeinde Meinigen, Thiringen, gefunden in Quermstedt
(heute Quarmbeck) im Landkreis Quedlinburg, Sachsen-
Anhalt, und datiert gemiss seiner Umschrift auf 1498
(Abb. 9).°" Vom ersteren ist leider keine Abbildung tiber-
liefert: Es soll den Bischof stehend unter einem spétgoti-
schen Bogen darstellen mit einem knienden Adoranten und
folgt damit den uns nun schon bekannten ikonografischen
Grundmustern. Das runde Zeichen von Hermannsfeld zeigt
den Heiligen hingegen auf einer Thronbank sitzend. Beiden
Zeichen ist gemeinsam, dass sic ein Wappen tragen, das

Abb. 9

Pilgerzeichen in Brakteatform aus Hermannsfeld, Gemeinde Meiningen
(Thiiringen). Zu Fiissen des sitzenden Heiligen das viergeteilte Wappen
der Grafen von Henneberg-Schleusingen. Die Umschrift lautet

«S+ WOLFGANG « [N« SEE « 1498». Material messingdihnlich, Durch-
messer ca. 35 mm. (Germanisches Nationalmuseum Niirnberg)

148

jeweils auf den Patronatsherrn des Gotteshauses verweist,
im ersten Fall auf die Stadt Kreuznach, im zweiten Fall auf
die Grafen von Henneberg-Schleusingen.

Wappen in Pilgerzeichen haben eine referenzielle
Doppelfunktion: Diese Medien dienen in erster Linie der
geografischen Identifizierung von sekunddren Kultstatten,
sie verankern das religiose Geschehen aber auch in der
geltenden Gesellschaftsordnung, denn das Patronatsrecht,
d.h. im Wesentlichen die bauliche Verantwortung fiir das
Gotteshaus, die Abschépfung von Spenden der Gliubigen
sowie Auswahl und Unterhalt des Priesters (Kaplan) waren
sehr wichtige Vorrechte. Die Hiinenberger Zeichen mit dem
Wappen der Stadt Zug als Bauherrin der Kirche stellten
also keine Innovationen dar. Zug profitierte auf Grund der
guten Verkehrslage vom tliberregionalen Handel und akku-
mulierte Wissen und Reichtum; die Elite der Kleinstadt
zeigte sich in ihrer Handhabung der damals gebrduchlichen
sakralen Medien auf der Hohe der Zeit.

Conclusio
Die Pilgerzeichen auf der 1480 in der Ziircher Giesserel
Fiissli entstandenen Angelus-Glocke von St. Wolfgang bei
Hiinenberg sind aus verschiedenen Griinden bemerkens-
wert. Hier manifestiert sich eine flinffache Potenzierung
bzw. Verschachtelung von medialen Elementen, die fiir die
spatmittelalterliche Kultur typisch ist: Der Klangkorper als
solcher aktualisiert beim Léiuten das auf der Glockenwand
aufgebrachte Mariengebet. Die im Abguss kaum mehr
lesbaren Inschriften der beiden Pilgerzeichen sollen den in
seinem Bild vergegenwirtigten Heiligen identifizieren und
damit die dem Bildwerk entgegengebrachte Verehrung
legitimieren. Dass es sich beim dargestellten Bischof um
Wolfgang von Regensburg handelt, wird einerseits mit den
erwihnten Bildlegenden, andererseits mit der Kombination
von vier Attributen, ndmlich Mitra, Krummstab, Zimmer-
mannsbeil und Kirchenmodell verdeutlicht, wobei Letz-
teres als Bild im Bild funktioniert. Die Einfligung von
Wappenschildern der Stadt Zug schliesslich unterscheidet
St. Wolfgang bei Hiinenberg von der Wallfahrtstitte am
Wolfgangsee in Oberosterreich, deren Pilgerzeichen man
als Vorlage verwendet hat.

Wappen verweisen im Fall von Filialkulten immer auf
den jeweiligen Inhaber des Patronatsrechtes, sie situieren
die Lage der Gnadenstitte geografisch und verankern den

7 Vogel 1985 (wie Anm. 3), 13. — Vogel stitzt sich auf die Familien-
chronik in der Zentralbibliothek Ziirich (Signatur A 61, «Der Fuesli
Buchy), fol. 2v.

% Vg, Uffer 1981 (wie Anm. 31), 13.

3 Koster 1957 (wie Anm.47), 76f., folgt hier dlteren Beschreibungen.
Die Glocke wurde 1910 in einem Turmbrand zerstort.

0 Vgl. W. Engel, Frankische Pilgerzeichen des spiten Mittelalters.
Friankischer Bilderkalender 53, 1954, 5f., mit Abb. 6, und Walter
Havernick, Mittelalterliche Pilgerzeichen aus dem Hennebergischen.
Jahrbuch des Hennebergisch-frinkischen Geschichtsvereins 3, 1939,
40-42.

TUGIUM 26/2010



Kult im damaligen gesellschaftlichen Gefiige. Die ikono-
grafischen Anleihen, das Ankniipfen an schon bekannte
Bildmuster dienen primér der leichteren Erkennbarkeit.
Ferner geht es wohl auch darum, den Filialkult medial auf-
zuwerten, denn der Bezug auf das Altere wird im Mittel-
alter — anders als heute — durchaus positiv gewertet.

Die Tatsache, dass man auf der Hiinenberger Glocke
zwei verschiedene Zeichen desselben Heiligen aufbringt

TUGIUM 26/2010

und damit Uniibliches wagt, ldsst sich nicht allein mit
dem Wunsch erkléren, die vor Ort den Pilgern angebotene
Varianz der Motive im Glockenmetall zu verewigen. Wich-
tiger ist wohl die Vorstellung, dass sich in zwei verschiede-
nen Darstellungen das Heil von Bischof Wolfgang auf dem
Klangkorper gewissermassen akkumuliere, dass sich die
durch den Glockenschall verbreitete Gnadenwirkung also
vermehren, ja verdoppeln lasse.

149






	Die Pilgerzeichen auf der Angelusglocke von St. Wolfgang bei Hünenberg

