
Zeitschrift: Swiss Journal of Sociocultural Anthropology = Revue suisse
d'anthropologie sociale et culturelle = Schweizerische Zeitschrift für
Sozial- und Kulturanthropologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Ethnologie

Band: 28 (2022)

Artikel: "Wo ist deine Eifersucht? Wo ist deine Religion?" :
Emotionsmanagement in polygynen salafistischen Partnerschaften

Autor: Menzfeld, Mira

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1036189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1036189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARTIKEL

«WO IST DEINE EIFERSUCHT?

WO IST DEINE RELIGION?»

Emotionsmanagement in polygynen salafitischen Partnerschaften

MiraMenzfeld

Zusammenfassung

Glauben, religiös-moralische Imperative und religiöse Handlungsintuitionen können

Glaubenden Distanzierungen und Neubewertungen von Gefühlen und Impulsen eröffnen und

nahelegen. Religiöse Normen und Prinzipien dienen dann unter Umständen zugleich als

Leitlinien und als Mittel, um Gefühle einzuschätzen, umzudeuten, zu verändern oder zu dämpfen.

Indem ich Begriffe, Einordnungen und Modifikationen von «protektiver» und «destruktiver»

Eifersucht unter polygyn lebenden deutschschweizer Salafis darlege, werde ich im

Folgenden skizzieren, wie solche religiös-moralischen Normen das intrapersonelle und das

nahbeziehungsbezogene Emotionsmanagement beeinflussen können. Ich begreife das sala-

fitische Angebot an Strategien zur Affektevaluation als einen ebenso unterschätzten wie

wichtigen Attraktionsfaktor, der Salafis an ihrem Glauben anzieht und in ihm verwurzelt.

Emotionsregulationsstrategien sind eine wichtige Facette jener vielfältigen Mittelbarkeiten
und Nähe-Distanz-Auslotungen, die salafitische Religiositäten wesentlich ausmachen.

Schlagwörter: Salafismus, Polygynie, Eifersucht, Emotionen, Schweiz

"WHERE IS YOUR JEALOUSY? WHERE IS YOUR RELIGION?"
EMOTION MANAGEMENT IN POLYGYNOUS SALAFI RELATIONSHIPS

Abstract

Faith, ethical-religious imperatives, and religious intuitions evoke intense feelings. They

may also enable various ways of distancing from and re-evaluating individual opinions and

impulses. Believers may resort to internalized religious norms and principles of faith to evaluate

strong feelings, modify them, and/or filter them. In this article, I examine understandings,

evaluations and modifications of potentially "protective" or "poisonous" jealousy that
I witnessed among Swiss-German Salafis who live in polygynous relationships. I show how

religious-moral norms can guide intrapersonal as well as relationship-related emotional

management. I thus identify Salafism's capacity to offer evaluative tools for emotional

balancing as one of the important yet underestimated motivations for becoming a Salafi

Muslim. Strategies for emotional regulation are an important facet of the several negotia¬
tions between distance and closeness that are characteristic of Salafism at large.

Keywords: Salafism, polygyny,jealousy, emotion, Switzerland

127 /SJSCA 28/2022 /127-149



ARTIKEL

Einleitung

Ein wesentlicher Aspekt menschlichen Handelns ist es, Emotionen hervorzurufen, abzurufen

und zu kanalisieren. Das gilt auch und gerade für religiöse Kontexte: Zum Beispiel im Fall der

kontemporären mitteleuropäischen Salafiyya, mit der sich der vorliegende Text näher befassen

wird. Viele Salafis1 realisieren religiös konnotierte Gefühlsregulationsangebote in Form einer

bewussten Zwischenschaltung religiös-moralischer Evaluationen von Affekten und Stimmungen,

der sie sich regelmässig im Alltag widmen, die aber besonders konzentriert vollzogen

wird, wenn sich intensive Gefühle jedweder Art ankündigen. Diese Zwischenschaltung kann

inter- und/oder intrapersonell ablaufen, im Austausch mit anderen oder im Stillen erfolgen. Sie

referiert aber auch im Fall eines vornehmlich intrapersonellen Vollzugs stets auf einen als

gottgewollt interpretierten Normenkanon, und erstrebt das Wohlwollen einer göttlichen Instanz.

Eine solche religiös inspirierte Emotionsevaluation ist darum grundsätzlich triangulativ:
Sie bezieht sich zumindest vorübergehend explizit auf etwas Extrinsisches, und mindestens

die angenommene Gottesgegenwart ist das Gegenüber. In diesem Artikel möchte ich anhand

eines Fallbeispiels aus einer polygynen salafitischen Ehe aufzeigen, wie solche Emotionstriangulationen

im Falle protektiver und destruktiver Eifersucht stattfinden können.

Es ist zunächst keine originelle Einsicht, dass Glauben, Gefühle2 und Moral eng zusammenhängen.

So zeigte beispielsweise Julia Cassaniti (2014) die enge Verwobenheit religiös-moralischer

Bewertungen, Emotionsbewertungen, gezeigter Emotionen und Gefühlsintensitäten in

Thailand auf. Cassaniti charakterisiert dabei Gefühle als wesentlich für das Verstehen von
religiösem Erleben und von Alltagsmoral; Emotionen betrachtet sie in ihrer Analyse
erwähnenswerterweise "less as the underpinning of moral judgments and more as objects of moral

assessments" (Cassaniti 2014, 280). Hierbei klingt an, was anderswo zum Beispiel (Röttger-Rössler

et al. 2015; Röttger-Rössler und Markowitsch 2009) als feeling rules (Röttger-Rössler et al.

2015, 187) adressiert wird: Bestimmte Normen oder Leitlinien, die besagen, welche Gefühle

in welcher Intensität erwünscht oder unerwünscht beziehungsweise allgemein moralisch

vertretbar sind. Solche feeling rules können sich unter anderem in display rules (Röttger-Rössler

et al. 2015, 189) - also: wie, wann und warum zeige ich idealerweise wem welche Gefühle

1 Als salafitisch bezeichnete Gruppierungen und Personen im deutschsprachigen Raum umfassen ein weites

Spektrum islamischer Ausrichtungen. Die allen gemeinsame enge Orientierung an densalafsalih, d.h. den

ersten Generationen der Muslime, und ihr Bestreben, zu einem «reinen» Islam zurückzukehren, führen zu von

Gruppe zu Gruppe unterschiedlichen Glaubens- und Lebensvorstellungen sowie zu verschiedenen religiösen

und politischen Praktiken (Meijer 2009). Diese Unterschiede rühren u. a. daher, dass die jeweiligen Vorstellungen

von einem authentischen und reinen Islam der Frühzeit divergieren (Wagemakers 2012). Dezidiert

salafitische Themen und Motive sind die intensive Beschäftigung mit Loyalität und Lossagung im Alltag, die

intensive (und verschiedentlich ausgestaltete) Suche nach authentischen Handlungen im Sinne der religiösen

Gründergenerationen, die Betonung literalistischer Auslegungen von qur'anischen und hadithbezogenen

Grundlagen, sowie die jeweils strömungsspezifischen Verständnisse von Glauben und Unglauben (Wagemakers

2018; Damir-Geilsdorf, Hedider und Menzfeld 2019).
1 Siehe bspw. Skoggard und Waterston (2015) zu Möglichkeiten und Grenzen von Feinunterscheidungen der

Begriffe Emotionen, Empfindungen, Stimmungen, Gefühle, etc. Im Rahmen des vorliegenden Artikels

verwende ich Termini wie «Gefühl» und «Emotion» austauschbar, da dies einerseits dem Sprachgebrauch

meiner salafitischen Gesprächspartnerinnen entspricht, und da andererseits eine analytische Differenzierung

in diesem Kontext nur einen überschaubaren Mehrwert verspräche.

128 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

(nicht)? - äussern, aber auch in einem subjektiv intensiveren beziehungsweise weniger intensiven

Wahrnehmen von bestimmten Gefühlen niederschlagen.

Genau solche religiös begründeten feeling rules unter Salafitlnnen werden Thema des

folgenden Artikels sein, der damit einen Beitrag zu ethnologischen Auslotungen des Nexus von

Glauben, Gefühlen und Moral leistet.3 Im Laufe einer Feldforschung mit Salafis in der Schweiz

begegnete ich Personen, die religiös grundierte Emotionsregulationsstrategien als eine wesentliche

Quelle von Selbstberuhigung, Selbstentwicklung und Seelenfrieden bezeichneten. Auch

wenn ihnen nicht jede konkrete, in ihrer Glaubensinterpretation religiös gebotene Emotionsregulation

grundsätzlich leichtfiel, hielten sie sich doch für religiös und zugleich zugunsten ihres

eigenen Wohlbefindens verpflichtet, Gefühle auf ihre moralische Adäquatheit und Erwünschtheit

zu prüfen, bevor sie sie umfänglich zur Kenntnis nahmen oder ausdrückten. Diese Qualität
salafitischer Glaubensalltage geht über die bereits präzise beschriebenen Bemühungen vieler

Salafis um ein religiös-moralisch richtiges Leben (de Koning 2013a; 2013b; Mahmood 2005)

hinaus - wenngleich beide Selbstregulationsweisen mitunter eng miteinander zusammenhängen

und religiös ähnlich begründet werden.

Ich halte Emotionsregulationsstrategien für einen wesentlichen konversionstreibenden wie

auch glaubensstabilisierenden Faktor, der bislang in der Forschung zu Salafitlnnen4 zu wenig

Beachtung erhält. Es ist aber essentiell, Gefühlsregulationsstrategien zu bemerken und ihre

Wichtigkeit anzuerkennen, um Salafis in Europa umfassend zu verstehen.

Akteuninnen in Deradikalisierungs- und Präventionsprogrammen und Wissenschaft-

leninnen erwägen als wichtige Gründe für salafitische Personen, Salafi geworden zu sein,

häufig etwa: Einen mutmasslichen Strukturbedarf der Glaubenden, eine Fokussierung

auf vermeintlich letzte Wahrheiten, attraktive Gemeinschaftlichkeit in den puristischen

Moscheegemeinden, maskulin-kriegerische Rollenangebote bei den Jihadis, vermeintlich

stets klare Genderrollen, und vieles mehr (vgl. Dantschke 2014; Dziri und Kiefer 2018; Eser

Davolio 2017; Nuraniyah 2018; Olsson 2020; Poljarevic 2016; Vidino 2013). Damit haben sie

oft auch recht. Aber verblüffend selten wird die intensive Zufriedenheit und das Sicherheitsgefühl

thematisiert, die auf die Dämpfung und Readjustierung von Affekten zurückzuführen

sind, wobei Letztere in salafitischen Kontexten durchaus klar gefordert werden. Genau

diese Regulationen und ihre Effekte machten allerdings in den Begegnungen, die ich in den

vergangenen Jahren mit Salafis hatte, einen nicht unwesentlichen Teil privater salafitischer

3 Ich befasse mich an dieser Stelle nicht mit sog. "sacred emotions" (Emmons 2005, 239), also Gefühlen, die

durch Religiosität erst erfahrbar werden oder die überwältigend intensiv aufkommen, wenn an die zugeschriebenen

Eigenschaften eines transzendenten Wesens oder seine vermeintliche Nähe unmittelbar gedacht

wird - obwohl auch solche Emotionen für Salafis eine Rolle spielen können (vgl. Abu Abdallah 2010 für ein

Beispiel).
4 Gendersensible Formulierungen folgen in diesem Text der kontextuellen Angemessenheit. Salafis gehen

von genau zwei klar definierten sozialen Geschlechtern aus, die sich an den primären physischen

Geschlechtsmerkmalen orientieren. Wer sich in dieses Raster nicht einzuordnen versuchte, würde einem wesentlichen

Element salafitischer Weltbilder widersprechen und einem salafitischen Glaubenspfad nur noch

bedingt folgen. Umgekehrt: Wer an solch einem Geschlechtermodell zweifelt, wird sich kaum als Salafi

betrachten wollen. Entsprechend werden sie mit Rücksicht auf ihre emischen Geschlechterannahmen binär

gegendert.

129 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

Glaubenserfahrungen aus. In diesem Text soll darum das salafitische Alltags-Gefühlsma-

nagement im Mittelpunkt stehen.

Der folgende Abschnitt widmet sich methodischen Fragen. Anschliessend führe ich kurz

in den Themenbereich Emotionsaushandlungen und Eifersuchtsbegriffe unter Salafis ein. Ein

weiterer einordnender Abschnitt kontextualisiert knapp die rechtlichen Rahmenbedingungen,

die religiös begründeten Eheverständnisse und die salafitischen Gendernormen, innerhalb

derer sich polygyn lebende deutschschweizer Salafis bewegen. Danach präsentiere ich im

Hauptteil ein Fallbeispiel, das sich auf konkrete Eifersuchtsbewertungen unter polygyn lebenden

Salafis konzentriert. Am Schluss werden die gewonnenen Einblicke zusammengeführt

und emotionale Mittelbarkeiten als ein wesentliches Attraktionsmoment der kontemporären

europäischen Salafiyya identifiziert.

Methodisches

Die hier präsentierten Ergebnisse erarbeitete ich im Rahmen des Projekts «Deutschsprachige

Salafistlnnen in der Schweiz: Skizze der gegenwärtig präsenten Spektren und Analyse ihrer

moralischen Aushandlungsprozesse»5. Der Forschung gingen mehrjährige Arbeiten zu und mit
Salafis in Deutschland voraus.

Die illustrierenden Originalzitate habe ich aus lokaler Mundart ins Hochdeutsche übertragen.

Alle Namen wurden anonymisiert und, wenn es notwendig schien, auch biographische

Besonderheiten verändert. Dies geschah hinblicklich der Wünsche meiner Feldkontakte, aber

ebenso als ethisch gebotene Massnahme: Denn auch Salafis, die ihren Glauben vor allem privat
leben möchten und weder politisch noch gar gewalttätig aktiv werden, haben bei Klarnennung
oder Identifizierbarkeit möglicherweise mit behördlicher Ansprache und Beobachtung sowie

sozialer Ächtung zu rechnen.

Auswahl der Forschungspartnerinnen und Kontaktaufbau

In der Schweiz kann von einer niedrigen bis mittleren vierstelligen Zahl an Salafis ausgegangen
werden (Einschätzungsgrundlage: eigene Forschung 2019-2021), die verschiedensten Subst-

römungen angehören oder keinem Spektrum eindeutig zuzuordnen sind, und die meistenteils

nicht fremdgefährdend agieren und dies auch nicht anstreben. Verlässliche Statistiken gibt es

nicht, da Salafis sich nirgends als solche registrieren und gerade islamische Strömungen vonseiten

staatlicher Stellen vorrangig unter dem Blickwinkel ihrer angenommenen Gefährlichkeit
erfasst und kategorisiert werden. Offizielle Zahlen geben damit zwar recht präzise an, wie viele

Menschen die zuständigen Behörden als (potentielle) Jihadis oder als demokratiefeindliche

Muslime kategorisieren; aber sie sagen nichts darüber aus, wie viele Menschen welchen
salafitischen Glaubensvorstellungen folgen. Hinzu kommt, dass viele Salafis sogenannte Jihadis oder

5 Finanziert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft, Projektnummer 420579519, Gastinstitution:

Religionswissenschaftliches Seminar der UZH.

130 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

takfiris gar nicht als Salafis betrachten (und umgekehrt). Dies wird meist mit theologischen

Unvereinbarkeiten begründet, je nach Untergruppe können solche trennenden Punkte sein:

das Strafen mit Feuer, die tazkiya (hier etwa: Referenz/Empfehlung, von einem anerkannten

Experten in Glaubensfragen und bezogen auf theologische Kompetenzen) auch für und durch

militärische Befehlshaber, Übertreibung und damit religiöse Neuerung, etc. Jihadis und Salafis

können also keinesfalls als Synonyme betrachtet werden.

Im Rahmen meiner Forschung konzentrierte ich mich auf die übergrosse Mehrheit an Salafis,

die nicht gewalttätig sind oder werden wollen. Ich führte Teilnehmende Beobachtungen

in verschiedenen Glaubensgruppen und religiösen Zirkeln durch und nahm an salafitischen

Workshops teil. Ausserdem fanden Interviews mit Einzelpersonen, Paaren, Kleingruppen und

Familien statt. Wichtigste Einschlusskriterien waren, dass potentielle Forschungspartnerinnen

a) volljährig waren; b) nach ihrem eigenen Verständnis in besonderer Weise an den ersten

drei Generationen von Musliminnen orientiert lebten; c) eine besonders literalistische Auslegung

von Qur'an und Fladith vertraten; d) eine bestimmte Glaubensmethodik bzw. Glaubensausübung

(manhaj) verfolgten, die eng mit spezifischen religiösen Konzepten und Prioritäten

zusammenhängt, welche als salafitypisch gelten können. Beispiele für solche Konzepte sind

Loyalität und Lossagung, oder auch ein besonderes Verständnis der Einheit Gottes (s.

weiterführend Wagemakers 2018, zum Problem der eindeutigen Eingrenzung salafitischer Beforsch-

tengruppen s. Damir-Geilsdorf und Menzfeld 2020).

Salafitische Forschungspartnerinnen gewann ich teils über Kontakte aus früheren

Forschungen, teils durch persönliche Empfehlungen nach Art eines Schneeballsystems. Die in

diesem Text vorgestellten Forschungspartnerinnen vermittelte mir eine Frau, die ich an einer

halbprivaten Veranstaltung kennengelernt hatte, an der Partnersuchende und junge Eheleute

unter anderem einen Auffrischungs-Workshop zu salafitischen Eheidealen besuchen konnten -
dort war auch Polygynie ein intensiv debattiertes Thema. Die unten beschriebenen Einblicke

gewann ich durch langandauernde informelle Kontaktpflege, halbstrukturierte Einzelinterviews,

Interviews in wechselnden Konstellationen mit zwei und mit allen drei Mitgliedern der

Ehegemeinschaft, sowie (in shutdown-Phasen während der Coronapandemie) durch Videochats

und schriftliche Messenger-Unterhaltungen.

Ich habe mich entschieden, im Artikel auf ein Fallbeispiel zu fokussieren, weil ich überzeugt

bin, dass sich die besonderen Formen salafitischer Gefühlsregulationen und ihre Binnenlogiken

anhand eines einzelnen und dafür dicht beschriebenen Beispiels besonders gut nachvollziehen

lassen. Deutschschweizer polygyne Salafi-Konvertitlnnen wie das weiter unten vorgestellte

Trio sind dabei ein Spezialfall unter polygyn lebenden Muslirminnen weltweit, der nicht
ohne Weiteres dazu dienen kann, Rückschlüsse auf die Realitäten und Dynamiken polygyner
Konstrukte im Allgemeinen zu ziehen. Im Rahmen genau dieses lokalen salafitischen Kon-

texts aber sind Erfahrungen und Annahmen, wie sie im Fallbeispiel vorgestellt werden, durchaus

breit nachvollziehbar sowohl für selbst polygyn lebende Salafis als auch für nicht polygyn

131 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

lebende Salafis. Darum halte ich es für sinnvoll und vertretbar, den geschilderten Fall als pars
prototo-Beispiel für salafitische Gefühlsregulationsstrategien anzuführen.

Anmerkung zu genderbedingten Potenzialen und Einschränkungen

Während es mir als nichtmuslimischer Forscherin in diesem Feld relativ umstandslos gelang,

offene und vertrauliche Gesprächsebenen mit salafitischen Frauen zu etablieren, dauerte es

deutlich länger, vergleichbare Austauschqualitäten mit salafitischen Männern zu entwickeln.

Das ist nicht typisch für die Arbeit einer weiblichen Forschungsperson mit Salafis. Im Gegenteil:

In vorherigen Projekten beispielsweise in Deutschland konnte ich einfacher Kontakte

zu salafitischen Männern herstellen und halten, und auch private Themen besprachen Sala-

fi-Männer durchaus - Salafitinnen hingegen weniger oft und weniger bereitwillig. Das war
der Fall, obwohl es nach salafitischer Auffassung weitaus problematischer ist, wenn ein Mann

mit einer unbedeckten fremden Frau persönliche Gedanken austauscht, als wenn stattdessen

zwei Frauen beteiligt sind.

Ich gehe davon aus, dass die unerwartet erfolgreichen Zugänge zu salafitischen Frauen im

Gegensatz zu salafitischen Männern in der Deutschschweiz schlicht damit zusammenhingen,
dass ich häufiger durch Frauen anderen Frauen vorgestellt wurde, als es in Deutschland der

Fall war. In Deutschland hingegen bauten sich meine Kontaktnetzwerke häufiger über einen

Erstkontakt zu einem Mann mit gewisser gruppeninterner Autorität auf.

Vor diesem Erfahrungshintergrund vermute ich, dass für weibliche Forschende in
salafitischen Umgebungen nicht so sehr das eigene Gender zu bestimmen scheint, mit wem sie

tiefgehende Kontakte etablieren können - sondern vielmehr die Geschlechtszuordnung der

Anfangskontakte sowie, daraus folgend, der bevorzugte Zugang zu den je entsprechenden

geschlechtsspezifischen sozialen Netzwerken. Für männliche Kollegen verhält sich das anders:

Sie erhalten oft nur oder vor allem Zugang zu salafitischen Männern und haben Mühe, mit
Frauen in Kontakt zu kommen (de Koning 2018, persönliche Unterhaltung). Zumindest bei

mitteleuropäischen salafitischen (Re-)Konvertitlnnen scheinen weibliche Forschende also

weniger gender-bezogene Restriktionen ihrer Forschungsfelder zu erleben.

Zu salafitischen Gefühlsaushandlungen und Eifersuchtsbegriffen

Die Bedeutung freiwilliger moralischer Selbstregulierung für Salafis stellten bereits Arbeiten wie

jene von Mahmood (2005) mit einem Fokus auf islamische Frömmigkeit in Ägypten, Schielke

(2009) zu den Grenzen von Selbstregulationen und Idealentsprechungen salafitischer Ägypter,

Inge (2017) zu salafitischen Frauen in Grossbritannien und de Koning (2013a; 2013b) über Salafis

in den Niederlanden fest. Sie alle zeigen, dass intersubjektive und lebensbereichsübergrei-

fende Dynamiken die Bewertung von Handlungen, Beziehungen und Alltagsroutinen nach den

Massstäben religiös-moralischer Normen wesentlich beeinflussen. Sie machen ausserdem deutlich,

dass selbst die vermeintlich klarsten religiös-moralischen Regeln und Bewertungskriterien

stets einer kontextspezifischen Auslegung bedürfen, wobei diese Auslegung bisweilen hochgra-

132/SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

dig interaktiv und dialogisch erfolgen kann (Chaplin 2018). Ausserdem zeigen bisherige

Forschungen zu moralischen Selbstmodifikationen unter Salafis, dass die Aneignung salafitischer

Normen nicht ohne ein Mitdenken der Normen und Lebensrealitäten der jeweiligen umgebenden

(und nichtsalafitischen) Mehrheitsgesellschaft verstehbar ist (Schielke 2009; 2010).

Auch in den Feldforschungsausschnitten, die ich weiter unten thematisieren möchte, sind

religiös-moralische Evaluationen und Disziplinierungen nichts gebrauchsfertig Übernehmbares

oder gar Oktroyiertes, sondern etwas, das kontextspezifisch je neu erschlossen werden

muss. Allerdings ist im Fallbeispiel das Moment zwischenmenschlicher Dialogizität stark

heruntergeregelt: Evaluationen erfolgen selten in der Auseinandersetzung mit anderen Salafis

etwa in einer Gemeinde, und selten unter expliziter Riickbezugnahme auf Normen der

Mehrheitsgesellschaft, was sich etwa in Form einer verbalisierten Abgrenzung gegenüber nichtsalafitischen

Emotionsnormen ausdrücken könnte. Im Gegenteil eignen sich viele meiner deutsch-

schweizer Forschungspartnerinnen religiös-moralische Gefühlsregulationsstrategien für sich,

aber in intensiver Auseinandersetzung mit ihren religiösen Leitschriften und einem vermuteten

Willen Gottes an. Das dialogische Moment findet also auch bei ihnen statt, allerdings mit
einem angenommenen göttlichen Gegenüber.

Aus diesem Grund erschien es mir übrigens nicht völlig überzeugend, die beschriebenen

Emotionsregulationen vorrangig als Techniken des Selbst zu deuten. Die emisch enorm dialogisch

gedachte Bezogenheit auf ein göttliches Gegenüber, die den Selbstregulationen zugrundeliegt,

könnte durch eine foucaultianische Lesart zu stark in den Hintergrund treten. Damit
möchte ich aber nicht andeuten, dass ein solcher Ansatz allgemein wenig nützlich wäre: Eine

einleuchtende Möglichkeit, transgressive Potentiale muslimischer (Nicht-)Praxen in

nichtmuslimischen Mehrheitsgesellschaften auszuloten und sie als Selbsttechniken zu analysieren,

bietet beispielsweise Fadil (2009) an.

Dass deutschschweizer Salafis sich Emotionsregulationsprozesse seltener im
zwischenmenschlichen Austausch aneignen, liegt auch an der Verstreutheit von Salafis in der Schweiz.

Nicht wenige deutschschweizer Salafis stehen darum allenfalls in losem Kontakt zu ähnlich

Glaubenden, zum Beispiel nur dann, wenn sie religiöse Workshops oder unregelmässig
stattfindende Gesprächskreise in etwas entfernteren Orten besuchen. Im Alltag befassen sie sich

eher allein oder im Rahmen ihrer jeweiligen Partnerschaften mit religiösen Normen und deren

Umsetzung. Da im Falle der weiter unten vorgestellten drei Schlüsselinformantlnnen ausserdem

persönliche Vorbehalte gegenüber den zwei halbwegs wohnortnahen Salafi-Gemeinden

eine Rolle spielen, finden ihre emotionsregulativen Anstrengungen sogar fast ganz im Privaten

statt.

Ein Gefühl, zwei Bewertungen: Gute und schlechte Eifersucht

Ein Emotionsspektrum, das Salafis insbesondere in Partnerschaftskontexten intensiv bewerten

und modifizieren, ist die Eifersucht. Eifersucht tritt für Salafis als protektive oder

selbstbezogene Eifersucht in Erscheinung - oder als «gute» und «schlechte» Eifersucht, wie es meine

Forschungspartnerinnen manchmal ausdrücken - und ist entsprechend unterschiedlich zu

handhaben. Die schützende Eifersucht lässt sich als gottgefälliges Gefühl und zugleich als

133 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

Vorsichtsmassnahme zur Vermeidung von Versuchungen, besonders von deplatzierter sexueller

Attraktion, beschreiben. Sie dient einerseits dem Schutz des Partners oder der Partnerin,
der oder die nicht in als sündhaft oder versuchend interpretierte Begegnungen oder Blicke

hineingeraten soll; andererseits aber auch dem Schutz des Seelenheils anderer, die sich vom
Anblick der unbedeckten oder aufreizend bekleideten Partnerin oder des Partners mit dem

engen Shirt und den knappen Badeshorts angezogen fühlen könnten.

Im Feld wird die Formulierung «gute Eifersucht» oft austauschbar verwendet mit dem

Terminus ghira. Letzterer besitzt auch Begriffsnuancen wie Ehrempfinden, Ehre, und bezeichnet

ausserdem das Gefühl des Widerstrebens, wenn sich Unbefugte etwas aneignen, das ihnen

nicht zusteht (sondern der empfindenden Person). Ghira kann nicht nur als Gefühl, sondern

zusätzlich als religiös-moralisches Ideal und auch als einforderbarer Schutzmechanismus

innerhalb einer Beziehung verstanden werden. Salafis sind sich allerdings nicht einig darüber,

ob eine maximale Steigerung und Förderung der ghira als maximal positiv zu bewerten sei,

oder ob eine übermässig gesteigerte ghira auch zu negativen Konsequenzen und Übertreibungen

führen könne.

«Gute» Eifersucht kann, muss aber nicht verflochten sein mit anderen Gefühlen, die ebenfalls

religiös-moralischen Bewertungsnormen unterliegen oder gar als religiös eingebetteter

Wert an sich gelten. Ein Beispiel für einen wichtigen, mit protektiver Eifersucht eng verknüpften

religiösen Wert, der zugleich eine nah verbundene Emotion und manchmal zudem eine

display rule darstellt, ist die Schamhaftigkeit (haya\ dazu später mehr).

Eifersucht gegenüber anderen, die beispielsweise von Selbstunsicherheit oder Verlustängsten

herrührt und nicht als protektive Eifersucht eingeordnet werden kann, gilt es hingegen

zu bekämpfen. Diese Form der Eifersucht erkennen Salafis zwar als gewöhnliche emotionale

Regung beider Geschlechter an, aber nicht als wünschenswert oder gar gottgefällig. Man soll

«schlechte» Eifersucht nicht fördern, sondern im Zaum halten. Unter Umständen wird das

Ankämpfen gegen diese als nicht religiös begründbar oder erwünscht verstandene Eifersucht

sogar als Teil des persönlichen jihadan-nafs, also eines Kampfs gegen Selbstbezogenheit und

destruktive innere Impulse (siehe auch Gauvain 2013 zum Thema Seelenläuterung in dersala-

fiyya) und als Weg zur schrittweisen Vervollkommnung der eigenen Glaubenspersönlichkeit

betrachtet, die wiederum maximale Gottgefälligkeit und einen Platz im Paradies zur Folge hat.

Die konkrete Interpretation und Erwünschtheit eines jeweiligen Eifersuchtsgefühls ist stets

kontextabhängig. Sowohl protektive, gute als auch destruktive, schlechte Eifersucht werden

prinzipiell für alltägliche menschliche Regungen gehalten. Der Umgang mit ihnen unterscheidet

sich aber je nachdem, inwieweit sie in einer konkreten Situation als im Einklang mit
religiösen Emotionsempfehlungen und -werten übereinstimmen.

Ein Kontext, innerhalb dessen besonders scharfe Grenzen zwischen protektiver und

destruktiver Eifersucht gezogen werden, ist der Kontext polygyner Ehen (vgl. Illi 2018 für ein

Beispiel)6. Medienwirksam durch den «Islamischen Zentralrat Schweiz» (IZRS)7 und hier ins-

6 Nora Illi war eine der prominentesten salafitischen Aktivistinnen der Schweiz und über die Landesgrenzen

hinaus bekannt. Sie verstarb im Laufe der Feldforschung für diesen Artikel im März 2020 mit 35 Jahren an

Brustkrebs.
7 Islamischer Zentralrat Schweiz; Verband, der als von verschiedenen salafitischen Gruppen mitbeeinflusst

gelten kann. Er repräsentiert allerdings keineswegs die Mehrheit der Schweizer Salafitlnnen. Die meisten

134 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

besondere durch Frauen in leitenden Positionen in den letzten Jahren wiederkehrend

aufbereitet, war das Thema Polygynie im Laufe der Forschung immer wieder Gegenstand von

Gesprächen mit verschiedenen Gesprächspartnerinnen. Insbesondere Salafis, die bereits in

polygynen Beziehungen leben, möchte ich im Folgenden in den Blick nehmen: Anhand ihrer

Aussagen und emotionalen Handhabungsleistungen lässt sich der Umgang mit als protektiv

respektive destruktiv verstandener Eifersucht gut veranschaulichen.8

Einordnendes zur Rechtssituation, zu Polygynie als selten realisiertem
Ideal und zu salafitischen gender-Normen

Im nächsten Kapitel werden drei polygyn lebende Menschen vorgestellt. Eine solche

Ehekonstellation ist in der Schweiz nicht nur aussergewöhnlich selten: Polygynie und Polygamie

allgemein sind sogar verboten (vgl. Artikel 215 StGB). Jede nach der Erstehe durch einem

Schweizerin oder in der Schweiz geschlossene Ehe gilt als strafbar.9 Es ist also zunächst

einmal zivilrechtlich gar nicht möglich, dass ein bereits verheirateter Mann auf Schweizer

Boden eine weitere Frau rechtsverbindlich heiratet. Eine rein religiöse Trauzeremonie wiederum

hat keinerlei rechtliche Bedeutung, solange ihr nicht eine zivilrechtliche Trauung vorangeht

(vgl. Stellungnahme Bundesrat 2012). Zwar gab es in den vergangenen Jahren Vorstösse

zu Familienrechtsreformen (vgl. Schwenzer 2013), die u. a. die Straftatbestände der Mehrehe

neu bewerten sollten. Allerdings liefen diese bislang ins Leere.

Dass die weiter unten vorgestellten Salafis Ursula, Martina und Marco sich als polygyne

Ehegemeinschaft betrachten, kann aus juristischer Perspektive in ihrem Heimatland also

schlicht nicht sein. Die Ehe Ursulas, der Zweitfrau, mit Marco ist nur in ihren eigenen Augen
und nach Meinung ihrer salafitischen Bekannten religiös gültig. Dieses Konstrukt beinhaltet

eine signifikante juristische Benachteiligung für Ursula, da sie keinerlei Möglichkeiten hat,

zum Beispiel im Scheidungsfall ähnliche Rechtsansprüche anzumelden wie eine zivilrechtlich

angetraute Ehefrau. Sie selbst rechnet aber nicht damit, dass ihr salafitischer jetziger Ehemann

sich je von ihr scheiden lassen könnte, und geht davon aus, dass im Falle des Falles eine solche

Scheidung nach islamischem Recht vorgenommen würde - sie also keine zivilrechtliche
Absicherung benötige, da das islamische Recht sie ausreichend schützen werde.

Nicht nur in der Schweiz allgemein, sondern auch unter Schweizer Salafitlnnen ist eine

tatsächlich realisierte polygyne Ehe eher selten. Zwar gestatten religiöse Beziehungsnormen sala-

meiner salafitischen Gesprächspartnerinnen standen dem IZRS kritisch bis themenabhängig kritisch gegenüber.

Dennoch setzt der IZRS in der Schweiz durch starke social-media-Präsenz Themen auch in den

salafitischen communities, die ihn ablehnen. Zum Zeitpunkt der hier ausgewerteten Feldforschungen war infolge

von kontroversen medialen Positionierungen des IZRS gegenüber Sexualität, Polygynie und Ehe dieser

Themenbereich einmal mehr aktuell (IZRS 2020).
8 Eifersuchtsdiskurse gibt es auch in und zu postmodern-säkularen polyamoren Beziehungskonstrukten. Diese

weichen jedoch in Ausgangsmotivation und Ausgestaltung stark von salafitischen Mehrfachbeziehungsmodel-
len ab. Zu Deutungen von Eifersucht im polyamoren Kontext siehe bspw. Riedl (2018).

' Artikel 215 StGB CH: «Wer eine Ehe schliesst oder eine Partnerschaft eintragen lässt, obwohl er verheiratet

ist oder in eingetragener Partnerschaft lebt wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder Geldstrafe

bestraft.»

135 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

fitischen Männern prinzipiell, bis zu vier Frauen zugleich zu ehelichen, aber nur unter strengen

Bedingungen. Der Mann muss angemessene und gleiche Lebens- und Versorgungsbedingungen

in emotionaler und finanzieller Hinsicht für alle Ehefrauen bieten können und sie alle genau

gleich behandeln - eine Aufgabe, die nahezu unerfüllbar ist (vgl. Sure 4, 129; Sure 4, 3; s. auch

abukhadeejah.com 2019). Entsprechend wenige Salafis trauen sich eine Mehrehe zu.

Andere wiederum glauben, dass sie die vielfältigen Herausforderungen einer Mehrehe schultern

können. Gründe, warum sie einer Mehrehe zuneigen, können vielfältig sein: Beispielsweise,

dass sie sich dadurch dem Vorbild Muhammads in seiner Sorge um Alleinstehende näher

sehen.10 Ebenfalls wird oft angeführt, dass die Mehrehe Männer und ansonsten unverheiratet

bleibende Frauen vom (religiös verbotenen) Konsum von Pornografie oder nichtehelichen sexuellen

Beziehungen abhalten könne. Polygynie sei ausserdem eine religiös erlaubte Lösung für

den Fall, dass ein Mann sexuelle Abwechslung wolle, aber nicht gegen das Gebot innerehelicher

Sexualexklusivität Verstössen wolle; und sie mache es unwahrscheinlicher, dass eine Frau zum

sexuellen Vergnügen benutzt werde, ohne dass sie eine entsprechende eheliche Absicherung
erhalte (s. bspw. salafimanhaj.com 2014; vgl. auch abukhadeejah.com 2014, 2019).

Als in einer Ehe religiös wünschenswert und förderlich für die persönliche Zufriedenheit

betrachten die meisten Salafis ausserdem, wenn alle Beteiligten in vielerlei Hinsicht

komplementär gedachten Gender-Rollen entsprechen (vgl. bspw. Al-Fawzan 2017; lwissen2ta-

ten3dawah.wordpress.com 2016; abukhadeejah.com 2014). Die individuelle Geschlechterrolle

wird dabei binär an den primären Geschlechtsmerkmalen des jeweiligen Menschen orientiert

zu- und festgeschrieben.

Religiös begründete geschlechterspezifische Normen und Ideale wirken für alle Salafis in

zahlreiche Lebensbereiche hinein, auch wenn diese Normen teils unterschiedlich interpretiert
werden. Solche Normen regeln beispielsweise Kleidungsaspekte wie das Verhüllen des männlichen

und weiblichen Schambereichs oder Vorschriften zu Materialien, die einem Geschlecht

vorbehalten sind (beispielsweise Gold und Seide den Frauen). Besonders sichtbar werden Gen-

der-Normen in der normativen Verknüpfung von Mannsein bzw. Frausein mit sehr verschiedenen

Verantwortungsbereichen im alltäglichen Zusammenleben. Innerhäusige Erledigungen

und Kindererziehung obliegen normgemäss beispielsweise den Ehefrauen; Ehemännern

hingegen der finanzielle Unterhalt von Frau(en) und Kindern, manchmal auch alle ausserhäusi-

gen Besorgungen wie Einkäufe, ausserdem die moralisch-religiöse Anleitung ihrer Familie.11

In der Realität salafitischer Alltage zeigen sich jedoch ungleich differenziertere Aneignungen

von religiös begründeten Geschlechterrollen.12 Auch genderspezifisches Handeln, das sich

leicht bis moderat gegenläufig zu religiösen Idealen darstellt, kommt vor: Beispielsweise wenn
eine Frau erwerbstätig ist, um das Familieneinkommen zu steigern, obwohl sie dem Ideal nach

10 Muhammad hat bis auf eine seiner Frauen ausschliesslich Geschiedene und Verwitwete geheiratet. Salafis

begründen das unter anderem damit, dass er Verwitwete und Geschiedene nicht unversorgt und schutzlos

sich selbst überlassen mochte.
11 Vgl. für tiefergehende Einblicke in salafitische Geschlechternormen innerhalb ehelicher Gemeinschaften

beispielsweise al-Fawzan 2017; quranundhadith.com O.A.; Iwissen2taten3dawah.wordpress.com 2016;

abukhadeejah.com 2014.
12 Siehe Schielke (2009) für ein Beispiel dafür, dass die Vereinbarkeit von religiösen Idealen und alltäglichem

Tun und Sein auch in muslimischen Mehrheitsgesellschaften nicht unbedingt selbstverständlicher gelingt.

136 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

ganz auf den häuslichen Bereich konzentriert bliebe. Solche Abweichungen werden aber nicht

einfach kommentarlos gelebt, sondern sorgfältig als von bestimmten qur'anischen Versen und

Hadithen einigermassen gedeckt gerechtfertigt und interpretiert. Beispielsweise sagt Marco,
dessen Zweitfrau erwerbstätig ist: «Es heisst, der Islam soll leicht sein. Allah will nicht, dass wir
es uns schwer machen. Es wäre gerade halt sehr schwer, wenn beide Frauen zum Beispiel gar
nicht mitverdienen». Solange die Absicht stimme, dass irgendwann alle seine Frauen zuhause

bleiben könnten, dann wäre es nicht so schlimm, wenn dieses Ideal gerade noch nicht umgesetzt

werde.

Zumindest nominell klare Geschlechterverhältnisse und ihre konkreten Konsequenzen sind

für Konvertitinnen wie die in diesem Text vorgestellten Personen Teil der Attraktion ihres

salafitischen Glaubens. Betonungen vermeintlich grundsätzlicher Geschlechterungleichheiten

nivellieren sich allerdings vor der stets übergeordneten Wichtigkeit des individuellen
Verhältnisses zu Gott - auch und gerade, wenn es um Emotionsregulationen geht. Frauen wie

Männer haben im Rahmen ihrer Möglichkeiten nach einem religiös idealen Leben zu streben;

und Frauen wie Männer sind aufgefordert, Menschen zu korrigieren, die vom rechten Weg
abkommen. Es ist keinesfalls unüblich, dass gerade salafitische Männer schon in der

Eheanbahnungsphase klar beschreiben, inwiefern in Glaubensfragen die Autorität des Ehemannes

zugunsten einer Machthierarchie, die sich ausschliesslich am besseren religiösen Beleg orientiert,

zurückzustehen hat:

Siesollmirgehorchen aber wenn ichfehlgehe, muss, sie mich korrigieren Waszählt ist

das bessere [Glaubens-] argument aber wenn es nicht um argumentegeht, sollsie

sanftmütig undgehorsam sein. (Originalschreibweise. Auszug aus einem Inseratstext einer

Partnerbörse für Salafis, abgerufen via WhatsApp, 11.02.2020)

Fallbeispiel: Martina, Ursula und Marco

Martina, Ursula und Marco sind Salafis, konvertiert, Mitte 30 und leben polygyn in der

Schweiz. Beide Frauen betrachten sich als religiös mit Marco verheiratet. Zivilrechtlich gültig
ist allerdings nur die Ehe von Marco und Martina, die auch im Standesamt geschlossen wurde.

Das ist für die drei allerdings kein grosses Thema, sagen sie: Vor Gott seien sie eine durchaus

legitime Ehegemeinschaft, und nur das bedeute ihnen etwas. Martina hat mit Marco ein

gemeinsames Kind. Ursula ist erst vor einigen Monaten in Martinas und Marcos Leben getreten;

sie ist geschieden, ihr Kind aus erster Ehe lebt bei ihr. Nach einer Zeit des Alleinlebens ist

sie eine Ehe mit Marco eingegangen.

Ursula und Martina haben jeweils eigene Wohnungen in einer Schweizer Mittelstadt, wobei

Ursula erst vor Kurzem in Martinas und Marcos Heimatort gezogen ist. Martinas Eltern sind

bereits verstorben und haben ihr eine Eigentumswohnung hinterlassen, die sie mit ihrem und

Marcos Kind bewohnt. Ursulas Wohnung bezahlt zu ungefähr zwei Dritteln Marco. Zusätzlich

arbeitet Ursula («noch», wie sie sagt, «wir wollen natürlich, dass ich mich hier auf die Familie

konzentrieren kann [und keiner Erwerbstätigkeit mehr nachgehe]») und steuert damit eben-

137 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

falls einen Teil zu Miet- und Alltagsausgaben bei. Martina ist nicht erwerbstätig, weil - wie sie

sagt - «das Ziel ist, dass die Frau machen kann, was ihre Aufgabe ist, Haus und Kinder erziehen

und ein schönes Heim machen». Marco lebt wechselweise bei Martina und seinem Kind,
sowie bei Ursula und seinem Stiefkind. Er sagt, es sei nicht leicht für ihn, für alle finanziell

und emotional angemessen aufzukommen, «aber wenn ich hart arbeite, kann ich ja auch allen

immer mehr bieten».

Marco und Martina sagen, dass ihnen schon lange klar gewesen sei, dass eine polygyne Ehe

ein «schönes Ziel» (Martina) sei. Religiös-moralisch begründen sie diese Einstellung so, wie

es Salafis aus vielen unterschiedlichen Strömungen auch tun (vgl. EZE CH 2020; Ulucay und

Vogel 2020a, 2020b; Illi 2018): Wenn das Geld, die persönliche Eignung und die Fähigkeit

zur emotionalen Gleichbehandlung mehrerer Frauen beim Mann vorhanden seien, dann sei es

ihm geboten, mehr als einer Frau die Ehe zu ermöglichen. Täten dazu fähige Männer das nicht,
hätten sie zu verantworten, dass unverheiratet bleibende Frauen mit Ehelosigkeit, Einsamkeit,

finanzieller Prekarität, emotionaler Vernachlässigung und sexuellen Versuchungen zu kämpfen

hätten. Ausserdem sei in Gemeinschaft alles leichter (Martina), Aufgaben des Alltags wie

die Kinderbetreuung könnten in einer polygynen Beziehung aufgeteilt werden und «man hat

ja dann auch immer wen zum Reden, eine Schwester, eine neue» (Martina).
Martina und Ursula kannten einander aus einer kleinen privaten Frauengruppe, die sich

unregelmässig zwecks Austauschs über religiöse Fragen trifft, bevor Ursula Marco zum ersten

Mal begegnete. Ursula empfand es damals als sehr schwierig, einen Mann zu finden, der «wie

schon erwiesenermassen gut ist als Mann, für gerade eine islamische Ehe». Dieser Beweis der

partnerschaftlichen Eignung eines potentiellen Gatten war ihr äusserst wichtig, da ihr Exmann

offenbar weder ihre Religiosität unterstützte noch seine bisweilen aggressive Impulsivität
kontrollieren konnte. In ihrer nächsten Verbindung wollte sie darum einen Mann, der sich bereits

als Ehemann und Vater bewährte. Ursulas Familie unterstützt die Konversion ihrer Tochter

nicht; Ursula konnte also nicht auf familiäre Vermittlung bei der Suche nach einem Ehemann

hoffen, und «meine Scham13 verbietet es natürlich, dass ich einfach auf Männer losgehe [und sie

anspreche]», wie sie sagt. Darum war Ursula froh, als Martina sie fragte, ob sie sich vorstellen

könne, die zweite Ehefrau ihres Mannes zu werden - denn «bei Martina wusste ich, dass sie

13 Die angesprochene Schamhaftigkeit (haya) ist im salafitischen Kontext deutlich positiv konnotiert und wird
als Gefühl, aber auch als Handlungsideal konzeptualisiert. Schamhaftigkeit zeigt sich u. a. durch Vorsicht und

maximale Distanz im Umgang von Frauen mit Männern, die nicht miteinander verheiratet sind und füreinander

nicht in die Kategorie mahram fallen (d. h. in einem Verwandtschaftsverhältnis zueinander stehen, das

Heirat und Sex miteinander ausschliesst, bzw. vor denen Frauen ihre als intim verstandenen Körperbereiche -
die aawrat - nicht üblicherweise bedecken). Schamhaftigkeit bedeutete für die meisten meiner Feldkontakte

beispielsweise, die Blicke zu senken vor fremden Frauen oder Männern, sich nicht alleine mit Männern oder

Frauen zu treffen ohne Heiratsabsicht, fremden Frauen oder Männern nicht die Hände zu schütteln und

ihnen nicht in die Augen zu sehen.

138 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

gut behandelt wird, und dass ihr Mann Religion hat und weiss, was eine Mehrehe bedeutet...

auch an Pflichten für ihn» (Ursula).

Martina wiederum hatte mit Marco die Absprache gefasst, dass eine Zweitfrau zwar

gemeinsames Beziehungsziel sei, aber niemals eine Annäherung Marcos an eine andere Frau

ohne Martinas Zustimmung stattfinden könne:

Da hatte ich schon einegesunde Eifersucht es istja haram [tabubelegt, religiös
verboten], dass einMann einfach dahergeht undFrauen durchsieht wieKleidung, die man mal
anzieht unddann wegwirftodereinfach nurmalhervorzieht undanschautsozum Spass.

(Martina)

Was Martina hier als «gesunde Eifersucht» kennzeichnet, bedeutet für sie: Eine Eifersucht,

die religiös-moralisch zu rechtfertigen ist. Diese spezifische Eifersucht, die ihren Mann davor

bewahrt, fremde Frauen visuell zu konsumieren und sich damit unter religiösen Gesichtspunkten

schuldig zu machen an ihnen und ihren eventuellen (späteren) Partnern14, bedarf also

aus Martinas Sicht keines Verschweigens und keiner Korrektur. Im Gegenteil, diese Eifersucht

beinhaltet protektive Elemente und sie ist religiös geboten. Wenn also Martina diese

spezifische Gefühlsherleitung betont und «dann auch schau[t], dass ich das wirklich auch so

meine und nicht nur so tue, weil ich neidisch bin auf andere Frauen oder so» (Martina), haben

wir es mit einer zunächst impulsiv empfundenen, daraufhin intrapersonell überprüften und

schliesslich für religiös-moralisch gut befundenen Gefühlsregung zu tun. Solcherart geprüft
und für gut befunden, wird das Gefühl in der Konsequenz nicht nur bewusst wahrgenommen,
sondern auch mitgeteilt und dem beteiligten Mann explizit als religiös gerahmt dargelegt.

Durch das Fühlen, Bewerten und Zulassen dieser Form von Eifersucht praktiziert Martina
eine Eifersucht, die religiösen Norm- und Idealwert besitzt.

Marco sah seinerzeit zudem wenige Möglichkeiten, selbst potentielle Zweitfrauen
kennenzulernen. Ein Mann könne zwar über bestimmte dating-Seiten wie etwa secondwife.com

suchen, aber dann wisse er immer noch nichts über die soziale Reputation einer Person:

Und es istauch nichtgut, da rumzusuchen und vielleichtauch begehrlichjemanden anzusehen.

Islamisch ist es da richtig, dass man sich davonfernhält. Undda war esgut, dassMartina

darum auch gesagt hat: Sowasgeht nicht. Also islamisch ist das allwegnicht, und es

istauch nicht richtig, weil man sollseine Frau so angucken und nicht andereFrauen. Das

konnte dieMartina natürlich verlangen, dass ich da nicht mal in dieNähe von zina
[Ehebruch] komme. Dapassen wirschon aufeinanderauf. (Marco)

Er interpretiert Martinas damalige Eifersucht also ebenfalls als religiös-moralisch gerechtfertigt

und damit als protektiv. Für ihn ist diese Form der Eifersucht ein wünschenswertes Gefühl,

14 An (eventuellen) späteren Partnern, weil es - so bekam ich es einmal erklärt - eine unnötige Beleidigung
und Herausforderung beispielsweise des künftigen Ehemanns einer Frau wäre, seine Gattin schon vor ihrer

Heirat je entehrend angeschaut zu haben. Man habe sich durch diesen Blick ein inneres sexualisierendes Bild

von ihr sozusagen angeeignet, obwohl man hätte wissen können, dass es einen späteren Ehemann geben

würde, der wollen würde, dass sich vor ihm möglichst niemand seine Frau auf diese Weise angeeignet hätte.

139 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

ein religiöser Wert und zudem eine Fürsorgegeste unter Ehepartnern, die nicht nur gerechtfertigt,

sondern sogar erwünscht und hilfreich ist.

Dass Martina Ursula letztlich mit Marco zusammenbrachte, war einerseits dem Umstand

geschuldet, dass die Frauen sich gut verstanden - und andererseits Martinas religiös begründeter

Überzeugung, dass es Marcos Recht und ihre Aufgabe sei, eine weitere Ehegattin in

die Familie aufzunehmen, wie sie sagt. Jeder Part einer sich anbahnenden polygynen Ehe

führe dabei ihrer Ansicht nach einen «eigenen Kampf, um ein besserer Mensch zu werden»;

Die Frauen fochten eher gegen die «einfach giftige» Eifersucht, der Mann ringe eher mit der

Pflicht, allen gleichmässig eine gute Ehe zu bieten. Sowohl Ursula als auch Marco und Martina

war immer wieder wichtig zu betonen, dass es «extrem zentral [ist], dass vor allem die

Frauen sich mögen und miteinander gut auskommen» (Martina), da sie eine möglichst
harmonische Lebensgemeinschaft zusammen aufbauen wollten und beide mit demselben Mann

verheiratet seien.

«Giftige» Eifersucht bewältigen

Eines Abends beim Essen, es gibt Lamm, sitzt Ursula nah bei Marco und erzählt von einem

Buch, das sie lesen möchte. Plötzlich ein Schrillen, rund um den Tisch schrecken alle auf: Ich

selbst brauche einen Moment und drei rhythmische Wiederholungen des Schrillens, um zu

verstehen, dass nicht etwa ein Feueralarm, sondern Marcos Handy die Quelle des Geräuschs

ist. Marco zieht es umständlich aus seiner Hosentasche und wendet sich ab, während er das

Gespräch annimmt; wenige Sekunden später verlässt er telefonierend das Zimmer. Ursula sieht

stumm und zusammengesunken auf ihren Teller. Auf einmal hebt sie ruckartig den Kopf: «Ja,

so ist das.» Was sie meine, frage ich leise. «Da ist jetzt sicher irgendwas bei Martina und dem

Kleinen. Also, wir rufen Marco nur bei der anderen an, wenn was ist. Kann niemand etwas

dafür. Aber eben, gerade waren wir ja hier zusammen.» Sie nimmt mir das Geschirr aus der

Hand und verschwindet in der Küche. Als sie wiederkommt - Marco ist noch am Telefon -
ist sie etwas entspannter und sagt: «Ich will nicht so neidisch sein, weil jeder macht ja [für
das Gelingen der Ehegemeinschaft], was er kann hier [...] ich sollte nicht eifersüchtig sein.»

Ich frage, ob ich gehen solle, damit sie Zeit für sich habe. Sie antwortet, alles sei in Ordnung;

später wolle sie beten und sich vor Augen rufen, dass sie Geduld haben müsse und ihre «giftige

Eifersucht loswerden» wolle, «weil ohne fühle ich mich freier.» Immerhin gehe ihr Mann

ja, wenn er von ihr weggehe, nicht zu irgendeiner Frau, sondern allenfalls in einem Notfall zu

seiner eigenen Frau, nämlich Martina. «Und ich habe dadurch ja auch Vorteile. Ich muss ihn

nicht alleine glücklich machen.»

Marco kommt ein wenig später herein und berichtet, sein Kind habe Fieber und Martina
sei unsicher, ob ärztliche Behandlung nötig sei. Martina habe sich entschuldigt, in seine und

Ursulas Zeit hineingeplatzt zu sein. Als er das sagt, lächelt Ursula ihn an und sagt: «Das macht

gar nichts. Und der Kleine geht vor.» Marco ist in Gedanken offensichtlich bereits bei seinem

140 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

fiebernden Sohn und kündigt an, vielleicht nachts zurückzukommen, falls das Fieber sinke.

Ursula verabschiedet ihn und auch mich kurze Zeit später, um sich zurückzuziehen.

Ursula erlebt hier zunächst, was sie als «giftige» Eifersucht kategorisiert: Ein empfundenes

Zurückgesetztsein und eine persönliche Betroffenheit, dass ihr Mann zu seiner Erstfrau geht
und nicht bei ihr bleibt. Aber im Gegensatz zur protektiven Eifersucht gegenüber Nichtehe-

frauen ihres Mannes, die von ihr mitgeteilt und gehegt würde, reagiert sie auf diesen

unerwünschten Eifersuchtsimpuls mit einordnenden und dämpfenden Selbstregulationen - die

Eifersucht, die sie empfindet, erscheint ihr «giftig», weil sie nicht die Qualität eines religiösen

Werts besitzt. Der Eifersucht auf eine nach ihrem Verständnis rechtmässige Ehefrau

ihres Mannes begegnet sie, indem sie versucht, ihre unmittelbare Betroffenheit durch
zeitnahe religiöse Kontemplation und Selbstmahnungen auszugleichen. In anderen vergleichbaren

Momenten sagte sie, dass ein zentrales Ziel in puncto Emotionsregulation stets das

subjektive Wohlergehen sei,

[weil] mich das ruhigermachtalsalles andere, wenn ich mich von so einem giftigen Gefühl

wegbringe [...]Klarfange ich mich sozusagen auch darum [emotional] ein, weildas

islamisch ist, aber eben auch, weiles mirdann einfach gutgeht. (Ursula)

Auch Martina verwies in einer ähnlichen Situation mit umgekehrten Vorzeichen explizit darauf,

dass ihr Glauben ihr nicht nur die Forderung stelle, selbstsüchtige Eifersucht zu drosseln,

sondern ihr zugleich die Mittel dazu an die Hand gebe und damit effektiv auch ihre subjektive

Entspanntheit fördere:

Wenn es mich überkommt [Eifersucht], dann konzentriere ich mich aufdas, was schöne

EigenschaftenfüreineEhefrau sind. Also wie ich sein will. Und ich bete und lese dazu [zu
dem Thema], das macht mich ruhiger]...] Ich merkeja selbst, wenn ich so Zickerei nicht

zulasse, dann komme ich vielbesserzuwege von meinerStimmungher. (Martina)

Protektive Eifersucht hegen

Genauso kann die emotionale Selbstregulation gemäss religiös-moralischen Empfehlungen
auch das Steigern einer als zu gering empfundenen «guten» Eifersucht betreffen. Dies ist eine

Forderung, die beispielsweise Ursula gegenüber Marco hinblicklich ihrer Erwerbstätigkeit, die

Kontakte mit fremden Männern beinhaltet, öfter und durchaus klar artikulierte. Marco wird
von ihr ab und an freundlich ermahnt, mehr protektive Eifersucht zu zeigen, und erlebt diese

Mahnungen als «gegenseitige Hilfe für ein islamisches Leben».

Wenn Ursula von der Arbeit kommt und Marco bereits in ihrer Wohnung auf sie wartet,
kann es vorkommen, dass er kurz verstimmt ist. Er sagt dann beispielsweise halb scherzhaft,
halb ernsthaft, dass sie sich besser um die Kunden ihres Arbeitgebers kümmere als um ihren
Ehemann. Ursula kontert das meist auf zwei Ebenen. Einerseits betont sie, er müsse nicht daran

zweifeln, dass ihr andere Männer egal seien; wenn sie gereizt ist, murmelt sie vielleicht zudem,

141 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

er solle ihre Ehre nicht beleidigen. Andererseits stichelt sie halb witzelnd zudem oft, dass er

besser schnell beruflich aufsteige, damit sie eine «richtige Frau» sein könne in dem Sinne,

dass sie nicht länger zum Einkommen beitragen und beruflich bedingt fremde Männer treffen

müsse; wenn er das nicht vorantreibe, werde er irgendwann noch als dayyuth betrachtet.

Das wiederum ist die Bezeichnung für einen Mann, der beispielsweise Unzucht unter
Angehörigen wissentlich duldet, der also religiösen Schutz- und Anleitungspflichten nicht
nachkommt. Dayyuth bezeichnet ausserdem einen Mann, der nicht willens bzw. in der Lage ist,

besonders weibliche Familienmitglieder daran zu hindern, aufreizend und somit Versuchung

verursachend aus dem Haus zu gehen. Der Begriff wird je nach Kontext zudem in Verbindung

gebracht mit Ehrlosigkeit, einem Verlust an Schamhaftigkeit des Mannes und dadurch auch

seiner Angehörigen, mangelnder Erfüllung der Haushaltsvorstandsrolle des Mannes, Gehörntwerden,

oder sogar Unmännlichkeit im Allgemeinen.
Einmal erklärte sie mir den ernsthaften Hintergrund ihrer scherzhaften Mahnungen: Die

protektive Eifersucht, die sie von ihrem Gatten einfordere, sei eine gute Charaktereigenschaft
eines Mannes; sie beweise seine ehrliche Sorge um ihre Seele - denn seine Eifersucht würde

seine Frauen ja vor Versuchungen und Belästigungen bewahren - sowie für eine Wertschätzung

ihrer Gattinnenrolle in einer Weise, die religiösen Idealen entspreche.15 Das könne sie

religiös und persönlich von ihm verlangen - nicht aber, dass er «einfach nur stumpf mir dumm

kommt, weil ich im Job eben Männer sehen muss», was sie klar als «giftige» und moralisch

verwerfliche selbstbezogene Eifersucht wertet. Vor allem sei eine Kultivierung seiner protektiven
Eifersucht jedoch «wichtig für seinen Glauben und schlussendlich auch dafür, dass er ein ganzer
Mann ist und sich so auch fühlt.» Ursula führt also individuelle Wohlbefindensvorteile für alle

Beteiligten, daraus resultierende wünschenswerte Lebensverhältnisse, einen zu erwartenden

Reputations- und Männlichkeitsgewinn für ihren Mann mit einem dadurch gesteigerten

Weiblichkeitsgewinn für sie, und die religiös-moralische Werthaftigkeit protektiver Eifersucht

per se ins Feld, um für eine gezielte Steigerung positiver Eifersucht bei ihrem Mann zu werben.

Ursula grenzt diese wünschenswerte Eifersucht klar ab von einer nichterwünschten Eifersucht,

die bloss zum Gegenstand hat, dass ihr Mann es persönlich ärgerlich findet, wenn sie eng mit
anderen Männern kommuniziert.

Marco sagt dazu bei anderer Gelegenheit, dass es in einer mehrheitlich nichtsalafitisch

geprägten Gesellschaft schwer für ihn als Mann sei, wünschenswerte protektive Eifersucht

zu entwickeln:

Da schwimmst duja auch gegen den Strom, nicht wahr [...]Für mich ist noch schwierig,

nichtzu schmollen, wenn Ursula eben so viel rausgeht undauch alle ihre Stimme'1' hören

zum Beispiel. Aber ich muss da eben nichtschmollen, sondern was dafür tun, dass das nicht

mehrso ist undsiegeschützter ist. Darumgeht esja eigentlich. (Marco)

15 Dies resoniert u. a. mit einem Text, der in verschiedenen englisch- und deutschsprachigen Salafiforen

kursierte und kursiert, und der vielen Forschungspartnerinnen bekannt war sowie von ihnen geschätzt wurde.

Darin heisst es beispielsweise: «Seid dankbar dafür, dass euer Ehemann so ein schönes Mass an Ghirah für
euch hat und dass er euch schätzt und euer Jenseits fürchtet.» (s. bspw. ahlu-sunnah.net o. A.).
16 Für einige Salafis ist die weibliche Stimme Teil der 'awra, also der Körperteile und -eigenschaften, die eine

Frau nicht öffentlich entblössen sollte.

142 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

Er sei aber in einem Prozess, eine solche protektive Eifersucht zu kultivieren, dass er möglichst
im Einklang mit den Vorbildern der ersten muslimischen Generationen stehe - auch wenn er

damit in der Schweiz «gegen den Strom» schwimme, was sein Verständnis dessen betreffe,

was er von seinen Frauen an Einschränkungen des öffentlichen Umgangs mit anderen Personen

verlange: «Aber das wollen sie [Martina und Ursula] ja auch so.» Er hält eine zunehmende

protektive Eifersucht auch für ein Motivationselement, was sein eigenes berufliches
Vorankommen betrifft: Wenn er mehr Geld verdiene, sei Ursula immerhin nicht länger gezwungen,

noch arbeiten zu gehen. Er könne dadurch die Grundbedingungen dafür schaffen, dass

protektive Eifersucht im konkreten Sinne eines Einschränkens ihrer Kontakte zu Männern

überhaupt lebbar sei. Das wiederum würde «so eher alberne Eifersucht und Schmollerei», wie

er es nennt, dämpfen - weil einerseits die Gelegenheiten abnähmen, in denen sie mit fremden

Männern sprechen müsse, und weil andererseits sein Selbstbild als Mann gestärkt sei, was ihn

souveräner machen würde.

Denn dann erfülle ichja auch, was ich sollte, nämlich dass ichfürsie aufkommen kann [...]
Dann geht esja mehrdarum, so wie vorausschauendeifersüchtigzu sein und bestimmten

Situationen vorzubeugen, und nicht nur rumzumeckern. Damitgeht es mirdann besser,

das weiss ich. (Marco)

Bis er komplett für Ursula aufkommen kann, will er im Rahmen seiner Möglichkeiten seine

Gefühle adjustieren: Wenn er «schmolle» und damit auf selbstbezogene Art eifersüchtig sei,

wolle er sich emotional zunehmend auf seine Sorge um ihr Seelenheil konzentrieren, das gefährdet

sein könnte - und weniger auf den ursprünglichen Wutauslöser, der zurzeit offenbar oft
in Phantasien besteht, wie sie mit anderen Männern lachen oder ihnen verheissungsvoll über

den Arm streichen könnte. Das Händeschütteln, ebenfalls Teil ihres Berufs in einem
deutschschweizerisch geprägten Umfeld, stört ihn weniger - er glaubt aber, es sollte ihn als frommen

Ehemann mehr stören. Das Thema wird auch in Foren und Blogs des Öfteren aufgegriffen. Ein

digitaler Beitrag, der Marco einige Tage lang nachging, wie er sagt, war der folgende:

Solcher kommt undgibtdeinerFrau dieHand, währenddu ihn, wie einestummeZiege

ansiehst. Nein, Ziegen sindbesser als du!Ergibt ihrdie Handso, er bewegt ihre Hand
undsiehtsie dabei an. MaaschaaAlllah, ergenießt essie anzufassen undbetrachtetsie,

wie ein Bulle. Wo istdeineMännlichkeit! Wo istdeineEifersucht? Wo ist deineReligion?

(lwissen2taten3dawah.wordpress.com 2015)

Marco beabsichtigt also nicht etwa, eifersüchtige Impulse ersatzlos zu entschärfen und
abzubauen, so wie es seine Frauen bisweilen dann versuchen, wenn sie aufeinander eifersüchtig sind.

Stattdessen möchte er ein impulshaftes Gefühl der selbstbezogenen Eifersucht religiös-moralisch

umdeuten, indem er die angenommene kausale Grundlage der Empfindung modifiziert:

Von Selbstunsicherheit hin zu Sorge um seine Frauen und ihr Seelenheil. Dies würde
eine Umwandlung in «gute» Eifersucht und letztlich die Erfüllung eines religiös erwünschten

Wertes bedeuten, was zudem seinem Rollenideal als frommem Ehemann besser entspräche.

143 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

Fazit

Die am Beispiel vom Umgang mit Eifersucht beschriebene Form der Gefühlsregulation - einerseits

als religiös-moralischer Imperativ, andererseits als alltägliche Praxis - bedeutet für viele

Salafitlnnen im deutschsprachigen Raum einen zugleich religiös unverzichtbaren und

subjektiv bereichernden Aspekt ihres Lebens. Das Evaluieren und Abdämpfen eigener Impulse

und Gefühle ist dabei sowohl vorausgesetztes Gebot eines religiösen Erwünschtheitskanons

als auch handlungsanleitendes Mittel sowie anzustrebendes Ziel. Das Zwischenschalten

religiös inspirierter Werte- und Selbstevaluationsstrategien führt dem Verständnis und dem

Empfinden vieler Salafis nach nicht nur zu einem gottgefälligen Leben, sondern auch zu

gelungenerem partnerschaftlichem Miteinander, zu gesteigerter Männlichkeit bzw. Weiblichkeit,
und zu mehr individueller Ausgeglichenheit.

Die distanzierende, abwägende Forderung der beschriebenenfeelingrules (Röttger-Rössler

et al. 2015) ist dabei in einem weitgespannten Netz von Regulationsimperativen betreffend

Nähe und Distanz zu verorten, das typisch für salafitische Religiosität ist. Weitere Nähe-Di-

stanz-regulierende Normen betreffen beispielsweise Berührungs- und Blickkontaktregeln,17

Gender-Sphären und damit verbundene Kleidungspräferenzen18 oder auch Regeln über die

Beziehungsqualitäten, die zwischen Salafis und Nichtsalafis als wünschenswert beziehungsweise

unerwünscht gelten.19

Ich halte Distanzierungs- und Mittelbarkeitselemente, auch und besonders emotionsbezo-

gene, für ein wesentliches Charakteristikum salafitischen Glaubens, Erlebens, Handelns und

Denkens. Mittelbarkeit wird hier nicht in erster Linie verstanden als Element von Religiosität,
das Mittelspraxen zwischen Göttlichem und Nichtgöttlichem beinhaltet (siehe Robbins 2017

für eine Übersicht über ethnologische Verständnisse von Religion in dieser Hinsicht),
sondern als Form des regelbezogenen Umgangs einer (salafitischen) Person mit der Welt, mit den

eigenen Gefühlen und mit den Mitmenschen, der sich wie eine Schutzschicht zwischen den

Glaubenden und alles potentiell Bedrohliche, weil als gottesfern Erlebte, legt. Eigene spontane

Gefühle fallen dabei in die Kategorie des potentiell Bedrohlichen und sind darum prinzipiell
religiös zu evaluieren, sowie gegebenenfalls entsprechend zu modifizieren.

Nähe-Distanz-Austarierungen unter Rückgriffauf religiöse Mittelbarkeitskonzepte bestimmen

bei meinen Forschungspartnerinnen also nicht nur die Beziehung zwischen Individuum
und sozialer Umgebung, was Robbins (2017; s. auch Robbins 2019) anderswo zurecht als eine

wichtige Wirkung von Religionskonzepten identifizierte. Nähe-Distanz-Auslotungen bestimmen

ausserdem die Beziehung zwischen einer Person und ihren eigenen Emotionen, Erlebnissen

und Bewertungen - also zwischen einer Person und ihr selbst. Gefühle, die zu "objects of

moral assessments" (Cassaniti 2014, 280) werden, können dabei bereits im Zuge dieser morali-

17 Vgl. bspw. Inge (2017); besonders zwischen Männern und Frauen, die weder verheiratet sind noch aus

der Gruppe derjenigen Personen stammen, mit denen ein Eheverbot besteht.
18 Vgl. hierzu auch Olsson (2020), Piela (2019); es geht dabei um Ideen zu angemessenen Bewegungsräumen

für Frauen, auch um das Bedecken bestimmter Körperteile in der Öffentlichkeit.

" Vgl. auch de Koning (2013a), Damir-Geilsdorf et al. (2019). Solche Reglements betreffen zum Beispiel

Freundschaften zu Nichtmuslimen oder das Beten neben salafitischen Personen einer abweichenden

Glaubenspraxis als der eigenen.

144 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

sehen Bewertung umgedeutet oder aber durch eine mit ihnen verknüpfte Handlung respektive

eine aufwändigere, veränderte Gefühlsbewertungsanstrengung modifiziert werden.

Im Gegensatz zu anderen ebenfalls dezentralen, basisgetragenen und literalistischen

religiösen Gruppen wie Pfingstkirchen (Meyer 2010) scheinen auch in Moscheengemeinschaften

tief verwurzelte deutschschweizer Salafis sich seltener offensichtlich und relativ spontan
erfüllt zu fühlen von als religiös induziert verstandenen Emotionen und sinnlichen Erlebnissen.

Stattdessen müssen sie sich durch «korrekte» und intensive Religiosität erst den Weg zu religiös

richtigem Fühlen bahnen.20 Gefühle sind somit spürbarer Gradmesser des rechten Glaubens,

Optimierungsfeld des Glaubenden, und - mit zunehmender Selbstregulation - spontaner

Erfahrungsraum des eigenen vermuteten Rechtglaubens, der nämlich dann angenommen
wird, wenn das eigene Empfinden irgendwann akkurat mit religiösen Idealen zusammenfällt.

All diese Dimensionen und die zu ihnen gehörigen Evaluations- und Regulationsprozesse
wiederum werden als erdend, stabilisierend, ausgleichend erlebt. Kurz: Das moralisch-religiös

Gute und das Sich-gut-Anfühlende fallen für viele Salafis in der Dimension des religionsspezifischen

Emotionsmanagements zusammen, und das verwurzelt sie in ihrer Glaubensweise.

Dieses Emotionsmanagement ist wiederum eine wichtige Facette jener vielfältigen Mittelbarkeiten

und Nähe-Distanz-Auslotungen, die salafitische Religiosität wesentlich ausmachen.

Literaturverzeichnis

Ich verweise bei online-Referenzen oft auf die Namen von Websites, nicht auf Autorinnen.
Das hat den Grund, dass in diesem Forschungsbereich 1. die Autorinnennamen auf Websites

nicht unbedingt aussagekräftig bzw. eindeutig sein müssen und 2. einzelne Gruppierungen
oft mehrere Websites/Kanäle betreiben, die nicht unbedingt inhaltlich deckungsgleich sind.

Eine Website zu benennen erscheint darum klarer als die Angabe eines eventuell vermerkten

Autorinnennamens oder Autorinnenkollektivs.

1wissen2taten3dawah.wordpress.com. 2016. FundamentaleRegelderEhe. 14. August. Abgerufen

am 2. Juli 2020.

https://1wissen2taten3dawah.wordpress.com/20l6/08/l4/fundamentale-regel-der-ehe/lwissen-

2taten3dawah.wordpress.com 2015. Habt Ghira' (Eifersucht)füreure Frauen! 18. Juni. Abgerufen am 2. Juli

2020.

https://1wissen2taten3dawah.wordpress.com/20l5/06/l8/habt-ghira-eifersucht-fur-eure-frauen/.
Al-Fawzan. 2017. «Advice to the Muslim woman.» Übersetzter Auszug aus: Shaykh Salih ibn Fawzan

ibn Abdullah al-Fawzan, Nasiha wafatawa Iiimar'ah al-muslima. Abgerufen am 9. Juni 2021.

http://salafimanhaj.com/advice-to-the-muslim-woman bzw. http://download.salafimanhaj.

com/pdf/SalafiManhajAdviceToWomen.pdf.

Abu Abdallah. 2010. «Die Hölle [Sehr Emotional].» Eingestellt am 18. Oktober. Abgerufen am

13. September 2020. https://www.youtube.com/watch?v=4CmIB-83B6M

20 Obwohl beispielsweise auch Weinen vor religiöser Ergriffenheit nicht selten vorkommt, erfolgt dies meist

forciert und entspricht der Erfüllung einer erlernten display rule; vgl. bspw. Abu Abdallah (2010) für ein

Beispiel sorgsam kultivierten Trauerns und Weinens vor grossem Publikum. Es spielt hierbei aber eine Rolle,
dass das Weinen aus den «richtigen» religiösen Gründen heraus geschieht.

145 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

abukhadeejah.com 2019. «Polygamy (Polygyny): Would it Better [sic] to be One of a Few Wives

Instead of Being on your Own?» 20. Januar. Abgerufen am 9. Juni 2021.

https://www.abukhadeejah.com/polygamy-in-islam-better-than-being-alone/
abukhadeejah.com 2014. «Introduction to Marriage: Bulügh Al-Maräm.» 19. März. Abgerufen am

9. Juni 2021. https://www.abukhadeejah.com/the-book-of-marriage-ibn-hajrs-buloogh-al-maraam-expla-

nation-of-al-fawzaan/

ahlu-sunnah.net (o. A.). «Die schützende Eifersucht - al ghira.» Abgerufen am 2. Juli 2020. https://

ahlu-sunnah.net/die-schutzende-eifersucht-al-ghira/

Cassaniti, Julia L. 2014. «Moralizing Emotion: A Breakdown in Thailand.» Anthropological Theory

14(3): 280-300. https://doi.org/10.1177/1463499614534551

Chaplin, Chris. 2018. «Communal Salafi Learning and Islamic Selfhood: Examining Religious

Boundaries Through Ethnographic Encounters in Indonesia.» Ethnography 21(1): 113-132. https://doi.

org/10.1177/1466138118795988

Dantschke, Claudia. 2014. «<Da habe ich etwas gesehen, was mir einen Sinn gibt.> Was macht Salafismus

attraktiv und wie kann man diesem entgegenwirken.» In Salafismus, AufderSuche nach dem wahren Islam,

herausgegeben von Behnam Said und Hazim Fouad, 474-502. Freiburg im Breisgau: Herder.

Damir-Geilsdorf, Sabine, und Mira Menzfeld. 2020. «Methodological and Ethical Challenges in

Empirical Approaches to Salafism: Introduction.» JournalofMuslims in Europe 9(2): 135-149. https://doi.

org/10.1163/22117954-BJA10004

Damir-Geilsdorf, Sabine, Mira Menzfeld und Yasmina Hedider. 2019. «Interpretations of al-wala'

wa-l-bara' in Everyday Lives of Salafis in Germany.» Religions 10(2): 124. https://doi.org/10.3390/

rell0020124

de Koning, Martijn. 2013a. «How should I live as a <true> Muslim? Regimes of living among Dutch

Muslims in the Salafi Movement.» Etnofoor 25(2): 53-72. https://www.jstor.org/stable/43264020

de Koning, Martijn. 2013b. «The moral maze: Dutch Salafis and the construction of a moral community

of the faithful.» Contemporary Islam 7(1): 71-83. https://doi.org/10.1007/sll562-013-0247-x

Dziri, Bacem und Michael Kiefer. 2018. «<Baqiyya im Lego-Islam> -Anmerkungen zu den

Whatsapp-Protokollen der <Ansaar AI Khilafat AI Islamiyya> aus einer islamwissenschaftlichen Perspektive.»

In «Lasset uns in sha'a allah ein Plan machen»: FallgestützteAnalyse der Radikalisierungeiner

WhatsApp-Gruppe, herausgegeben von Michael Kiefer, Jörg Hüttermann, Bacem Dziri, Rauf Ceylan,

Viktoria Roth, Fabian Srowig und Andreas Zick, 23-58. Wiesbaden: Springer VS.

Emmons, Robert. 2005. «Emotion and Religion». In Handbook ofthe Psychology ofReligion andSpirituality,

herausgegeben von Raymond Paloutzian und Crystal Park, 235-252. New York, London: Guilford

Press.

Eser Davolio, Miryam. 2017. «Hintergründe jihadistischer Radikalisierung in der Schweiz - eine

Fallstudie.» In Radikalisierungundextremistische Gewalt: Perspektiven ausdem Fall- und

Bedrohungsmanagement, herausgegeben von Jens Hoffmann und Nils Böckler, 155-168. Frankfurt a. M.: Verlag für

Polizei und Wissenschaft.

EZE CH - Einladung zum Erfolg. 2020. Geschiedene Frauen heutzutage! Dip. Ing. Marcel Krass.

Eingestellt am 30. Juli. Abgerufen am 30. Juli 2020. https://www.youtube.com/watch?v=GWSEWwkGytY

Fadil, Nadia. 2009. «Managing Affects and Sensibilities: The Case of Not-handshaking and Not-fasting.»

SocialAnthropology 17(4): 430-454. https://doi.Org/10.llll/j.1469-8676.2009.00080.x

Gauvain, Richard. 2013. Salafi RitualPurity: In the Presence ofGod. London, New York: Routledge.

146 /SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

Uli, Nora. 2018. «<Polygamie hat viele Vorteile): Die Schweizerin Nora Illi (30) erklärt, warum ihr Mann

gerne zwei oder mehr Frauen haben darf.» [Interview mit Nora Illi] Blick, 9. September. Abgerufen am

1. Juli 2020. https://www.blick.ch/news/schweiz/die-schweizerin-nora-illi-30-erklaert-warum-ihr-mann-

gerne-zwei-oder-mehr-frauen-haben-darf-polygamie-hat-viele-vorteile-id2830572.html

Inge, Anabel. 2017. TheMakingofa SalafiMuslim Woman. Oxford: Oxford University Press.

IZRS. 2020. Tabus, langweilige Ehebeziehung & unbefriedigte Sexualität-Haben wirein Sex-Problem im

Islam? Video einer Diskussion von Nicolas Blancho, Ferah Ulucay, Abdel Azziz Qaasim Illi und May-

mounah Ah. Eingestellt am 2. Juni 2020. Abgerufen am 1. Juli 2020. https://www.facebook.com/islamrat/

videos/280591609993766

Mahmood, Saba. 2005. Politics ofPiety: The IslamicRevivaland the Feminist Subject. Princeton:

University Press.

Meijer, Roel. 2009. «Introduction.» In GlobalSalafism. Islam'sNew ReligiousMovement, herausgegeben

von Roel Meijer, 1-32. London: Hurst & Co.

Meyer, Birgit. 2010. «Aesthetics of Persuasion: Global Christianity and Pentecostalism's Sensational

Forms.» South AtlanticQuarterly 109(4): 741-763. https://doi.org/10.1215/00382876-2010-015

Nuraniyah, Nava. 2018. «Not Just Brainwashed: Understanding the Radicalization of Indonesian

Female Supporters of the Islamic State.» Terrorism andPolitical Violence 30(6): 890-910. https://doi.org/10

.1080/09546553.2018.1481269

Olsson, Susanne. 2020. «<True, Masculine Men Are Not Like Women!>: Salafism Between Extremism

and Democracy.» Religions 11(3): 118. https://doi.org/10.3390/relll030118

Piela, Anna. 2019. «Wearing the niqab in the UK: Exploring the Embodied <Shape a Moral Action can

Take>.» JournaloftheAmericanAcademy ofReligion 87(2): 512-542. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfz002

Poljarevic, Emin. 2016. "The Power of Elective Affinities in Contemporary Salafism." TheMuslim

World 106, Nr. 3: 474-500. https://doi.org/10.llll/muwo.12159

Quranundhadith.wordpress.com (o.A.). Von den Rechten der Ehegatten gegenüber einander. Abgerufen

am 2. Juli 2020. https://quranundhadith.wordpress.com/2013/ll/25/von-den-rechten-der-ehegatten-ge-

genuber-einander-schaykh-abdullaah-abdu-r-rahiim-al-bukhaariyy/

Riedl, Katrin. 2018. «Mehrfachliebe als Affekt. Ein Moment von Subversion im Neoliberalismus?»

TsantsaZi: 73-81. https://doi.org/10.36950/tsantsa.2018.18.7293

Robbins, Joel. 2019. "On Knowing Faith: Theology, Everyday Religion, and Anthropological Theory."

Religion andSociety 10(1): 14-29. https://doi.org/10.3167/arrs.2019.100103

Robbins, Joel. 2017. «Keeping God's distance: Sacrifice, Possession, and the Problem of Religious

Mediation.» American Ethnologist 44(3): 464-475. https://doi.org/10.llll/amet.12522

Röttger-Rössler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Leberecht Funk und Manfred Holodynski.
2015. «Learning (by) Feeling: A Cross-Cultural Comparison of the Socialization and Development of

Emotions.» Ethos 43(2): 187-220. https://doi.org/10.llll/etho.12080

Röttger-Rössler, Birgitt und Hans J. Markowitsch (Hg.). 2009. Emotionsas Bio-CulturalProcesses.

New York: Springer.

salafimanhaj.com. 2014. Responsible Polygamy vs Irresponsible Polygamy. Eingestellt 2011-2014.

Abgerufen am 9. Juni 2021. http://download.salafimanhaj.com/pdf/SalafiManhaj_Polygamy2014.pdf

Schielke, Samuli. 2010. Second ThoughtsAbout theAnthropology ofIslam, orHow toMake Sense ofGrand

Schemes in Everyday Life. Working Paper No. 2. Berlin: Zentrum Moderner Orient.

147 SJSCA 28/2022



ARTIKEL

Schielke, Samuli. 2009. «Ambivalent Commitments: Troubles of Morality, Religiosity and Aspiration

among Young Egyptians.» Journal ofReligion inAfrica 39(2): 158-185. https://www.degruyter.com/

database/IBZ/entry/ibz.ID1762674847/html

Skoggard, Ian und Alisse Waterston. 2015. «Introduction: Toward an Anthropology of Affect and

Evocative Ethnography.» Anthropology ofConsiousness 26(2): 109-120. https://doi.org/10.llll/anoc.12041

Schwenzer, Ingeborg. 2013. Familienrecht undgesellschaftliche Veränderungen. Gutachten von Prof.

Dr. IngeborgSchwenzer vom A ugust 2013 zum PostulatFehr (12.3607) Dauerhaft abzurufen unter: https://

www.bj.admin.ch/bj/de/home/publiservice/publikationen/externe/2013-08-01.html

Stellungnahme Bundesrat. 2012: Interpellation 12.3170: Polygamie in der Schweiz. Eingereicht am

14.3.2012 im Nationalrat der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Beantwortet durch eine Stellungnahme

des Bundesrats am 9.5.2012. Dauerhaft abzurufen unter: https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/

suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20123170

Ulucay, Ferah und Pierre Vogel. 2020a: StreitthemaMehrehe: Teil 1. Youtube-Video. Eingestellt am

1. Juni 2020. Abgerufen am 1. Juli 2020. https://www.youtube.com/watch?v=phuaG2BInDQ

Ulucay, Ferah und Pierre Vogel. 2020b: Nora Uli unddieAussage, die Gelehrtezum staunen brachte.

Youtube-Video. Eingestellt am 3. Juni 2020. Abgerufen am 1. Juli 2020. https://www.youtube.com/

watch?v=XMuMqatrOiA

Vidino, Lorenzo. 2013. Jihadist Radicalisation in Switzerland. Zürich: CSS Studies, www.css.ethz.ch/

publications/pdfs/CH_radicalization_report.pdf

Wagemakers, Joas. 2018. «Salafism or the Quest for Purity.» Oasis, 26. Juli 2018. Abgerufen am

1. Juli 2020. https://www.oasiscenter.eu/en/what-is-salafism-quest-for-purity

Wagemakers, Joas. 2012. «<Seceders> and <Postponers>? An Analysis of the <Khawarij> and <Murji'a>

labels in Polemic Debates between Quietists and Jihadi-Salafis.» In ContextualisingJihadi Thought,

herausgegeben von Jeevan Deol und Zaheer Kazmi, 145-164. London: Hurst.

Autorin

Mira Menzfeld © ist Ethnologin und arbeitet im Rahmen des UFSP «Digital Religion(s)» der Universität

Zürich am Religionswissenschaftlichen Seminar zu «Digital Relations and Local Religious Communities»

(Projekt 5). Bevor sie in die Schweiz kam, forschte und lehrte sie in Köln, Turku und Guangzhou. Sie

beschäftigt sich mit den Digitabilitäten religiöser Rituale in Transmigrationskontexten, mit Salafis in

Mitteleuropa sowie mit Sterbensprozessen in Südchina, Finnland und Deutschland. Ihre Promotionsschrift

«What it means to die» wurde mit dem Dissertationspreis der DGSKA ausgezeichnet. Kürzlich gab

sie zum Thema Salafiyya die Special Issue «Salafism in Europe. Empirical Approaches» Adjournalof
Muslims in Europe heraus (mit Sabine Damir-Geilsdorf, 2020).

mira. menzfeld@uzh. ch

Universität Ziirich

148 / SJSCA 28/2022



RESEARCH ARTICLE

Dank

Mein Dank gilt zunächst meinen salafitischen Forschungspartnerinnen, die trotz anfänglicher Zweifel

Vertrauen fassen mochten und mir Einblicke in ihren Alltag gewährten. Danke an das Religionswissenschaftliche

Seminar der Universität Zürich und an die DFG für vielfältige Unterstützungen, die ein auf

mehreren Ebenen nicht ganz unheikles Projekt wie dieses gelingen Hessen. Ausserdem möchte ich mich

bei den anonymen Gutachtenden sowie bei Sibylle Lustenberger bedanken, deren sorgfältige und präzise

Rückmeldungen dem Artikel gutgetan haben.

149 SJSCA 28/2022


	"Wo ist deine Eifersucht? Wo ist deine Religion?" : Emotionsmanagement in polygynen salafistischen Partnerschaften

