Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 24 (2019)

Artikel: Entre négociations et expérimentations : les musées d'ethnographie et
la décolonisation

Autor: Laville, Yann / Mayor, Grégoire / Wastiau, Boris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

ENTRE NEGOCIATIONS ET
EXPERIMENTATIONS:
LES MUSEES D'ETHNOGRAPHIE
ET LA DECOLONISATION

Entretien avec Yann Laville et Grégoire Mayor (MEN) et Boris Wastiau (MEG)

Interview: Marie-laure Allain Bonilla, Fiona Siegenthaler

Abstract

BETWEEN NEGOTIATIONS AND EXPERIMENTS: ETHNOGRAPHIC MUSEUMS AND DECOLONIZATION
A Conversation with Yann Laville and Grégoire Mayor (MEN) and Boris Wastiau (MEG)

Mots-clés: Suisse, collection coloniale, artefact, provenance, exposition
Keywords: Switzerland, colonial collection, artefact, origins, exhibition

Le Musée d’ethnographie de Genéve (MEG) et le Musée
d’ethnographie de Neuchéitel (MEN) ont subi des trans-
formations majeures ces derniéres années. Le MEG s’est
vu pourvoir de nouveaux espaces d’exposition offrant a
Boris Wastiau, son directeur nommé en 2009, ’'occasion
de reconsidérer les collections. Le MEG a été récompensé
par le prestigieux Prix du Musée européen 2017, particulié-
rement pour son engagement a envisager la diversité et pour
la documentation en ligne de ses collections. De son coté le
MEN, également en reconstruction, est, depuis mai 2018,
sous la direction de Yann Laville et Grégoire Mayor, déja
conservateurs au MEN sous le mandat de leur prédécesseur
Marc-Olivier Gonseth. Ils poursuivent sa programmation
innovatrice interrogeant des sujets socioculturels contem-
porains régionaux, nationaux et globaux.

" Entretien réalisé le 7 juin 2018 au Musée d’ethnographie de Genéve.

Ce moment de transformations offre une opportunité de
discuter la notion de «<musée décolonial»: quel serait-il idéa-
lement, et dans quelles mesures les musées d’ethnographie
abordent cet idéal en pratique?*

L'idée d’'un musée d’ethnographie
dit «décolonial»

Marie-laure Allain Bonilla et Fiona Siegenthaler: Sion a sou-
vent parlé d’un musée dit «post-colonial» dans les années 1990,
et que cela a été largement étudié dans le contexte des musées
d’ethnographie, on sait moins ce que serait l'idée d’un musée
d’ethnographie dit «décolonialy, un terme que l'on entend
beaucoup dans le contexte de l'art contemporain aujourd hui.

67 | Tsantsa#24 /2019 | 67-77



DOSSIER

Pouves-vous nous donner une définition de ce que serait un
«musée d’ethnographie décolonial» et de ce que pourrait étre un
cahier des charges idéal?

Boris Wastiau: Je ne dirais pas «décolonial» mais «décolo-
nisé». Pour moi, il s’agit d’un musée qui se préoccupe de 1’hé-
ritage colonial dans ses pratiques et concepts, autant qu’il se
préoccupe des rapports de force hérités et des non-publics qui
voient en lui la perpétuation du colonialisme. Dans ce sens
ou je me rends compte de I'importance de I’héritage colo-
nial dans un certain nombre de domaines, que ce soit notre
champ disciplinaire, dans la pratique muséographique ou
dans la maniére de collaborer, avec notamment des artistes.

Grégoire Mayor: Nous sommes aussi un musée d’ethnogra-
phie a Neuchatel, et nous devons accepter cette histoire qui
fait partie de celle de ’institution. Nous I’interrogeons a
travers les pratiques de collectes: comment ces collections
sont-elles arrivées chez nous? Qui les a collectées? Quelles
furent les logiques de prédation a I’ceuvre? Cela fait partie
de notre travail de mettre en lumiére le fait colonial. Méme
en Suisse, pays qui n’était pas une puissance coloniale mais
ou les banques, les marchands ont aussi profité des puis-
sances coloniales. Que les gens rejettent I’étiquette méme
de «musée d’ethnographie» et tournent les talons, cela
fait partie du débat. Nous devons problématiser les ques-
tions d’inégalités, en interrogeant des phénomeénes sociaux
contemporains, pour entrer dans une réflexion sur le passé
a partir du présent et essayer de comprendre ou se situe le
colonialisme aujourd’hui.

Yann Laville: Le probléme du post-colonialisme est de s’en-
fermer dans une réflexion autour du passé, de la dette, de la
culpabilité. Ce qui s’esquisse avec ce changement de terme
«décolonial», c’est de voir ces enjeux se perpétuer. Nous
devons étre capables de traiter des thématiques d’actualité
et d’envisager le musée comme une plateforme qui permet
de parler au présent. Notre ambition n’est pas de résoudre
les problémes de 1’époque coloniale, ce serait ambitieux,
mais d’apporter des éléments de réflexion par rapport a cer-
tains de ces problémes qui perdurent encore aujourd’hui.

F.
font une différence entre la postcolonie et la décolonie, et il me
semble que beaucoup de musées sont toujours dans un discours
postcolonial. Plus préoccupés par leur propre histoire et leur
responsabilité, ils ne se tournent pas vraiment vers l'exté-
rieur. Le discours décolonial va au-dela. Comment les musées
dépassent-ils cette autocritique autour de l'histoire de leurs col-
lections et comment mettent-ils en ceuvre une politique cultu-
relle davantage plurivocale?

G.M.: C’est pour cela que nous réaffirmons notre intérét
de travailler une thématique anthropologique du présent.
Nous ne sommes pas uniquement dans un processus histo-
rique. Nous désirons continuer a produire des expositions
sur des phénomeénes sociaux anthropologiques contempo-
rains. Et cette réflexion pourrait se faire avec des acteurs et
des actrices de groupes concernés par nos collections. Cela
ne s’est pas encore fait au MEN, mais ce sont des projets qui
peuvent tout a fait étre développés.

Y.L.: C’est effectivement une critique quon peut adresser
aux musées d’ethnographie en général. En tenant un discours
postcolonial sur les collections, on reste dans un discours de
spécialistes sur le musée, passionnant et nécessaire, mais qui
n’intéresse pas forcément le public, et en particulier les per-
sonnes qui ont été touchées par cette histoire coloniale.

- De quelle fagon le MEG et le MEN communiquent-ils
sur les liens de leur institution avec le passé colonial?

B.W.: Actuellement, tout I’accrochage de la collection perma-
nente du MEG porte sur la provenance des collections et |’ori-
gine de l'institution. J’aimerais le repenser, et une des possi-
bilités serait d’avoir une exposition davantage consacrée aux
racines coloniales des collections, et en particulier a la vio-
lence des collections coloniales. Cela permettrait peut-étre de
boucler une page historique et de pouvoir relancer un cycle
d’expositions plus ancré sur des questionnements contempo-
rains et plus globaux. En voyageant récemment, j’ai été frappé
de voir que, notamment en Afrique, les populations extréme-
ment jeunes ne se préoccupent pas de toutes ces histoires. C’est
la perspective du futur qui les intéresse avant tout. J’aimerais
y consacrer davantage de réflexion. Le musée n’est-il pas un
lieu tant pour se poser des questions telles que «qui suis-je»,
«ol suis-je», etc. qu’un lieu pour mettre I’avenir en perspec-
tive? Un lieu ot offrir des possibilités, ou des clés, décentrées,
comme des perspectives africaines ou indiennes pour repen-
ser le futur? J’ai’impression que I'institution est trés fortement
ancrée dans le présent et un peu engloutie dans le passé, alors
que le monde extérieur est surtout orienté vers le futur.

Y.L.: U'exposition permanente du MEN revient aussisurl’his-
toire des collections: comment ont-elles été acquises et ache-
minées jusqu’a Neuchétel? Quels buts scientifiques et quels
rapports humains évoquent-elles? Mais nous avons égale-
ment choisi d’aller plus loin, dans le sens de ce qu’évoque
Boris [Wastiau]. Notre nouvelle présentation invite a repen-
ser les objets dans une optique contemporaine: en quoi des
objets — qu’ilssoient anciens ou nouveaux — permettent-ils de
lire une perpétuation ou au contraire un changement dans les
rapports de force interculturels? Cette ligne sera approfondie

68 | Tsantsa#24 2019



DOSSIER

dés I’automne prochain, avec un cycle d’expositions tempo-
raires abordant des thémes d’actualité. La premiére portera
notamment sur le tourisme comme une maniére de penser la
mobilité aujourd’hui: qui est habilité a se déplacer? Qui est
refoulé aux frontiéres? Quels sont les imaginaires et les maté-
rialités qui se déploient a la clé? Et surtout, comment penser
cette réalité au-dela des stéréotypes? Le touriste est volon-
tiers affublé de tous les maux de la prédation et du néo-co-
lonialisme. On est pourtant toutes et tous des touristes, a un
moment ou a un autre. Comment gérer une telle ambigiiité?
La figure du touriste offre de bonnes pistes pour réfléchir a
soi et aux autres dans le monde contemporain, méme si nous
ne sommes qu'au début de la réflexion.

Ambivalences et paradoxes
du contexte suisse

M.L.A.B.: Concernant le discours décolonial méme, pensez-vous
que, dans le contexte muséal suisse, il différe de ceux tenus en
France, en Belgique que vous connaissez bien Boris Wastiau?, en
Allemagne ou en Angleterre?

B.W.: Je ne sais pas ce qu'est le discours décolonial. Si c’est
dans le domaine académique, je dirais qu'en Suisse nous
avons des chercheuses et chercheurs qui participent de cette
mouvance au niveau international et certainement au méme
niveau. Dans le domaine muséal, ou de la culture en géné-
ral, il y a une forme d’amnésie par rapport au passé colonial,
méme si elle est différente de celle qu'on trouve en Belgique
ou en France. Aujourd’hui personne ne peut plus ignorer
les colonies, mais certains aspects, ou certaines formes de
colonialisme, ont fait ’objet d’un refoulement. En Suisse, le
public ignore généralement tous les liens que le pays a pu
avoir depuis le 16¢siécle avec les différents projets coloniaux,
qui vont des empires hollandais au Congo de Léopold. Pre-
nons I’exemple d’Henri Dunant (1828-1910), prix Nobel de
la paix et fondateur de la Croix-Rouge. Que fait-il 2 Solferino
en 1859, lorsqu’il s’émeut du sort des soldats blessés sur un
champ de bataille? Il y est allé a la rencontre de ’Empereur
Napoléon III pour discuter de sa colonie de Sétif, en Algé-

rie. Son co-fondateur Gustave Moynier (1826-1910), juriste
spécialisé dans les affaires coloniales, est Consul permanent
de I’Etat indépendant du Congo a Genéve durant de nom-
breuses années. Nous avons un chercheur qui a travaillé sur
I’engagement des sociétés de géographie dans différents pro-
jets coloniaux®. Il y a des liens partout. L'exposition actuelle
au MEG sur les religions en Afrique* permet de rappeler que
Geneéve, Bale, Fribourg ont produit, années aprés années, des
cohortes de missionnaires ayant servi dans toutes les colo-
nies, avec toute une culture coloniale derriére, des «villages
négres» aux «tétes de négres». Mais les gens aujourd’hui n’en
n’ont pas la méme conscience qu’en Belgique ou en France.

G.M.: Avec les mémes ambivalences et les mémes paradoxes
aussi dans la part de ’engagement. Par exemple, des mission-
naires ont parfois joué un réle dans I’émancipation et dans la
décolonisation: ainsi au Mozambique, Eduardo Mondlane,
qui va devenir I’'un des présidents du mouvement de libéra-
tion du Mozambique [FRELIMO], est formé par des mis-
sionnaires protestants. Tous ces paradoxes apparaissent dés
qu'on étudie I'histoire en détail. Si on prend les employés
neuchatelois partis pour le Congo, engagés par la Belgique,
on a tout le panel: de la personne qui va le plus soutenir le
projet colonial jusqu’a celle qui s’y oppose, rentre et écrit un
livre critique. Mais ce n’est pas une spécificité helvétique, on
trouve cela aussi dans les autres pays.

Y.L.: Ce phénoméne, qu'on résume a I’étiquette «colonia-
lisme», a été treés différent selon les époques, et selon les pays
en cause. La grande particularité de la Suisse est que, méme
si elle a participé a plusieurs empires coloniaux, il n’y avait
pas un colonialisme d’Etat. Par conséquent, le discours y est
plus fragmentaire que dans les pays voisins.

B.W.: Comme le dit Yann [Laville], il y a I’Etat et le fait
quaujourd’hui les pays demandent des comptes a I’Etat.
Les rapports de force entre les Etats ex-coloniaux et ex-co-
lonisés sont en jeu. Les journalistes parlent actuellement de
restitution comme si ¢’était un sujet neuf mais uniquement
parce qu’il y a un renouveau de I’intérét au niveau des Etats
avec Emmanuel Macron qui fait des discours en ce sens®.

2 Avant d’étre directeur du MEG, Boris Wastiau a été conservateur a la section d'ethnographie du Musée royal de I'Afrique centrale a Tervuren

(Belgique), de 1996 a 2007.

3 Fabio Rossinelli, assistant diplémé 4 1'Université de Lausanne, a regu le Prix de Faculté 2014 pour ses excellents résultats généraux et pour la qualité de
son mémoire de maitrise intitulé «La Société de géographie de Genéve et l'impérialisme suisse (1858-1914)», dirigé par le Professeur Sébastien Guex.

“ Exposition Afrique. Les religions de l'extase, présentée au MEG du 18 mai 2018 au 6 janvier 2019.

5 Voir le discours d’Emmanuel Macron a I'Université de Ouagadougou le 28 novembre 2017: https://www.lemonde.fr/afrique/article/2017/11/29/
le-discours-de-ouagadougou-d-emmanuel-macron_5222245_3212.html, consulté le 28 novembre 2017.

69 | Tsantsa#24 [ 2019



DOSSIER

Or, il ne faut pas laisser entendre que I’expérience suisse
et des Suisses n’est pas une expérience coloniale aussi. On
pourrait utiliser le terme d’impérialisme pour parler de
certains aspects actuels du colonialisme, quand on pense
notamment aux multinationales basées en Suisse qui per-
pétuent ces inégalités.

Y.L.: En Suisse, il n’y a pas de grandes déclarations comme
celles de Macron, ou de grands programmes de mémoire
collective. Mais ce sont des sujets qui sont abordés assez
régulierement depuis les années 1960 dans les musées, parce
qu’ils ne sont pas sous contréle étatique. Ce que les musées
francais ne peuvent par exemple pas faire, ou avec des garde-
fous plus contraignants. Nous n’avons pas fait le bilan com-
plet de cette période et il y a encore beaucoup de choses a
découvrir, toute une histoire a écrire.

G.M.: J'ajouterais qu’aprés la Seconde Guerre mondiale un
projet autour de la coopération se développe en Suisse. Cela
a peut-étre parfois contribué a déculpabiliser un peu les gens?

B.W.: Je voudrais faire deux remarques par rapport a cette
culpabilité. Si je reconnais que c’est important pour cer-
tain-e-s, et que c’est historiquement important d’y penser, je
ne porte aucune culpabilité dans ma démarche. J’en aurais,
si je ne respectais pas mes engagements et mes devoirs en
tant que directeur de musée, conservateur, historien et
anthropologue. Pour moi, I'important est de produire des
données nouvelles et d’en assurer la médiation. Il n’y a pas
de culpabilité au MEG.

Un point important que souligne Yann [Laville], c’est la
liberté d’expression qu'on a en Suisse. Elle est en revanche
tout a fait exceptionnelle comparativement a ce qu'on trouve
ailleurs dans le monde. Bien qu’il y ait des centaines d’ar-
ticles en Europe sur la restitution, les Frangais, les Belges
ou les Anglais ont parfois les plus grandes difficultés a por-
ter un regard critique sur leurs propres collections, sur leurs
propres institutions, sur leurs propres traditions. En par-
tie parce que les institutions sont #7¢s puissantes et ne per-
mettent pas d’écarts. Dans certains pays en Europe, soit on
n’ose pas, soit on n’est pas autorisé, soit on peut se permettre
de ne pas aborder ces questions. En Suisse, nous avons vrai-
ment une liberté d’expression encadrée de maniére trés
simple. On s’engage a étre précis d’un point de vue scienti-
fique, a respecter un certain nombre de normes; et aprés, il y
aune grande liberté de ton qui permet d’aborder, peut-étre,
des questions de colonisation de maniére plus sensible. Il y
a beaucoup d’endroits ol1 on n’a tout simplement pas ’auto-
nomie pour parler comme ¢a. Pour ma part j’apprécie beau-
coup de pouvoir travailler dans un tel contexte.

G.M.: C’est aussi notre cas évidemment. Nous avons une
liberté totale, méme au niveau politique. Beaucoup de nos
collegues francais-e's nous disent qu’elles/ils n’oseraient pas
tenir ce genre de discours parce que le maire ou les collecti-
vités s’y opposeraient. Il y a une autocensure plus forte que
chez nous. Gréce a cette liberté de ton, nous pouvons déve-
lopper une position critique qui permet le débat. Si on amon-
celle toutes les restrictions avant de produire un discours, on
risque d’éviter précisément le débat. Méme si on se trompe.
Prenons les études de publics. Il est important de savoir quel
public vient, mais si on y préte trop attention, on ne produit
plus notre propre discours, mais celui que les gens pourraient
vouloir entendre. Si on veut que cela réponde & une attente,
cela ne devient plus forcément intéressant.

Y.L.: Il y a le risque de pousser dans I’extréme. Le vice des
musées est de penser qu'’ils sont utiles a la société, que les gens
ont absolument besoin d’eux et que, si les réfractaires nous
connaissaient mieux, ils nous apprécieraient automatique-
ment. On peut aussi respecter le fait que des gens ne s’inté-
ressent pas aux musées, n‘adhérent pas aux propositions. C’est
un peu caricatural mais parlant. Il ne faut peut-étre pas trop
anticiper les attentes du public ni chercher par tous les moyens
a faire venir celles et ceux qui nous échappent.

Le musée et ses publics

a plus. L'idéal décolonial veut justement adresser cette pluralité.

Y.L.: Nous sommes tous d’accord: nous souhaitons un échange.
Mais dés qu'on avance des arguments de nature politique, on
constate une fétichisation des communautés. On parle en leur
nom, on veut les développer, les éduquer, les envoyer au musée.
Et parfois on s’apercoit qu'on a oublié de leur demander ce qu'elles
souhaitaient pour elles-mémes. Certaines communautés, notam-
ment de migrant-e-s, sont souvent dans des situations compli-
quées, précaires, et ont d’autres priorités qui méritent d’étre
résolues avant d’accéder au musée. Ainsi nous tombons dans un
discours qui tourne autour du musée, de la culture, de la poli-
tique en éludant complétement des problémes trés contemporains
comme le racisme ambiant, les difficultés pour se faire naturali-
ser, ou les difficultés d’acceés au monde de ’emploi et au logement.
Les musées n'ont pas vertu a panser toutes les plaies du monde.

racisme, le musée a un role a jouer, a mon sens, dans la prise de
conscience de cette problématique, que ce soit en Suisse ou ailleurs.
Comment se positionnent vos musées sur cette question? Comment
cela se matérialise-t-il par rapport au public?

70 / Tsantsa#24 [ 2019



DOSSIER

G.M.: Par exemple, l'exposition La marque jeune® sur la pro-
blématique de la rébellion de la jeunesse et de la consom-
mation avait été pensée comme une boite a outils pour dia-
loguer avec des enseignant-e's et des éléves. Dans ce cas,
nous avons mis en ceuvre une démarche de médiation pour
toucher ce type de public. D’autres expositions ont été réa-
lisées avec des communautés étrangéres, avec des inter-
ventions plus petites comme ’exposition Home Sweet Home'
développée avec des étudiant-es.

Y.L.: Cette exposition portait sur des récits de vies de
migrant-e's a Neuchitel, documentés par une journaliste
pendant plus de dix ans. Il s’agissait de donner une forme
a ces récits et de permettre une prise de parole des dit-e's
migrant-e's. Lajournaliste avait organisé —1’idée me semblait
maladroite — des «arbres de paroles» en référence aux baobabs
africains. Les gens devaient venir raconter leur parcours de
vie, la fuite d’une situation de guerre, I’arrivée en Suisse.
Malgré ce cadre un peu discutable, cela a produit quelque
chose d’extrémement émouvant.

Dansle contexte de notre derniére exposition, nous présentons
une collection de parures de plumes récemment constituée par
Claire Martin, une femme papoue et suisse. C’est son grand-
pére qui I’a sensibilisée aux questions de traditions lorsqu’elle
est retournée en Papouasie. Elle a pris sur elle de faire un tra-
vail de sauvegarde extrémement détaillé, notamment pour
collecter ces parures. Pour la Nuit des musées, nous 1’avons
invitée a faire des visites, avec ses outils de compréhension,
son émotivité, racontant des choses que nous ne savions pas.
Elle devait faire visiter la salle pendant dix minutes, et elle a
tenu le public en haleine pendant deux heures, en expliquant
ce que c’est que d’avoir deux cultures, ce quelle a compris de la
culture de ses grands-parents dans laquelle elle n’a pas grandi.
C’était trés intéressant comme dynamique.

Expositions et processus
relationnels créatifs

d'opérer un décentrement du champ des savoirs, afin de pro-
duire de nouvelles épistémologies, ou des «épistémologies du Sud»
(Santos 2014). Dans le contexte muséal, ce décentrement concerne
tant les représentations visuelles que le langage qui l'accompagne.
De quelle fagon s'incarne-t-il au sein du MEG et du MEN?

¢ Exposition présentée au MEN du 28 juin 2008 au 17 mai 2009.

7 Exposition présentée au MEN du 13 juin au 29 septembre 2013.

B.W.: Avant d’avoir une réflexion théorique et épistémo-
logique sur 1’évolution de I’exposition au MEG, rappelons
qu’une exposition est le résultat de trés nombreuses relations
sociales et d’un travail avec des personnes qu'on cdtoie par-
fois pendant trés longtemps avant de trouver une occasion de
collaborer. Cela implique vraiment énormément d’interve-
nant-e-s. Je vois les projets d’expositions avant tout comme
des projets d’expériences, de nous dans le monde en tant
qu’anthropologues. L'anthropologie est une forme de décen-
trement permettant de se confronter a des traditions et a des
systémes de pensée complétement différents. Avant de pen-
ser aux accrochages et aux objets, il faut envisager I'expé-
rience de I’exposition comme un processus relationnel trés
créatif, pas essentiellement intellectuel, mais aussi émotion-
nel et sensible. C’est au sein de ce processus que je m’in-
quiéte de savoir quelle est la pertinence du propos que je
peux apporter. Dans cette idée de décoloniser le musée, il
s’agit, méme si ce n’est pas nouveau comme pratique, de par-
tager davantage le commissariat, de casser le monopole du
discours pour déployer une réflexion commune, décentrali-
sée, et véritablement globale. Et ceci en développant, sur les
cing continents, un réseau de personnes avec qui réfléchir a
des thématiques ayant une pertinence a un niveau beaucoup
plus large pour trouver un point de convergence.

Y.L.: Nous allons dans le méme sens. Pour nous, les dialogues
sont importants. Mais d’un autre c6té, ’'expression «épistémo-
logies du Sud» me déplait, car elle entérine I’idée qu’on com-
prend le monde d’une maniére radicalement différente avec
ce risque qu'on ne puisse plus dialoguer. C’est un concept qui
peut devenir dangereux. Il faut toujours essayer au contraire
d’ériger des passerelles et de négocier des points de vue inter-
médiaires. Par rapport a cette utopie de la décolonisation, ce
n’est pas uniquement en allant chercher des curateurs et des
curatrices en Afrique ou en Amérique du Sud que cela va
changer. C’est en questionnant la nature méme des pratiques
de conservation et d’exposition.

G.M.: Il est nécessaire de comprendre les champs de force et
nos positionnements en tant qu’institution helvétique dans
le monde. C’est pour cela que faire I’histoire de nos institu-
tions était indispensable. Dans 1’idée de musée comme labo-
ratoire, il y a des choses que nous n’avons pas encore testées
et que nous aimerions expérimenter. Pour le moment, c’est
ausst avec des relations internationales, aussi avec des pro-
jets de chercheuses et chercheurs et de personnes qui réflé-

71/ Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

chissent a d’autres maniéres de faire des recherches en
anthropologie. Rien n’empéche qu’il y ait a I’avenir des col-
laborations avec des personnes concernées par nos collec-
tions. Prendre des risques est fondamental pour nos musées.

La question de la restitution

F.S. et M.L.A.B.: Dans le contexte décolonial, beaucoup de théor:-
clen-ne-s, mais aussi des critiques du musée d ethnographie, disent
qu’tl faut absolument restituer les objets spoliés ou acquis durant la
période coloniale dans des conditions pas toujours transparentes.
Ce serait le premier pas vers la décolonisation. C'est une question
importante. Quelle est votre attitude par rapport a celle-ci?

Y.L.: Il y al’ambigiiité méme du concept d’objet. Il n’y a pas que
des objets sculptés en bois ou en métal. Le week-end dernier
au colloque au Royal Anthropological Institute 4 Londres?, de
nombreuses personnes disaient ne pas montrer d’objets dans
des vitrines, mais plutdt présenter des photographies faites
dans le cadre de relations avec une communauté donnée. Il
s’agit d’images qui pourraient étre imprimées sur du papier
photo — en 'occurrence elles sont présentées sur des écrans
vidéo, des iPads. Ce sont des éléments qu’'on pourrait invento-
rier, auxquels on pourrait donner une cote pour les faire rentrer
dans la collection et en faire des objets physiques. Et je pense
que les collections vont se renouveler de plus en plus en inté-
grant ce type de matériau. Il ne faut pas étre rivé a ’'objet, mais
il ne faut pas en avoir particuliérement honte non plus.

Mais pour revenir a la question de la restitution, le probléme se
pose toujours par rapport a des objets considérés comme parti-
culierement rares et anciens. Ce ne sont pas des questions qui
se posent a I’heure actuelle sur des collections récentes d’art
d’aéroport ou de produits issus de la société de consommation
globalisée. Est-ce qu'un jour on nous demandera de rendre les
boites de conserves qu’on a acheté en Afrique ou des Barbies
qui ont un phénotype ghanéen? Il y a des catégories qui n’ap-
pellent, certes, pas de commentaire. Typiquement quand on a
affaire a des restes humains, a des objets spoliés dans un cadre
militaire ou ils ont été arrachés a des gens qui voulaient les gar-
der. Mais il y a des cas plus ambigus, comme lorsqu’ils ont été
achetés dans des conditions de marché plus ou moins standards.

Qu'est-ce qu'il faut restituer? Et quelle est la part de coproduc-
tion autour de ces objets? Une partie d’entre eux n’avait pas
vocation a durer, ils ont été soustraits a un cycle de destruc-
tion et sans I’ethnologue ils n’auraient pas survécu. Aujourd’hui,
faut-il insister pour les rendre? Nous n’avons pas d’avis tranché
sur la question de la restitution. Tous les cas sont recevables et
doivent étre étudiés. La restitution n'est pas automatique, et ne
doit pas étre faite a n’importe quelle condition. Sans vouloir per-
pétuer de modeéle colonial, je dirais qu'il n’y a pas toujours un
musée a ’autre bout de la chaine susceptible de conserver selon
les normes durables, en garantissant un accés public.

G.M.: Si ces demandes commencent a se poser, cela va donner
des lieux de dialogues passionnants. En tant qu'anthropologue,
on ne peut qu’étre captivé par ces débats. Les demandes de res-
titution n’abondent pas au MEN. Il est intéressant de voir qui les
formule et d’ou elles proviennent. Lorsqu’'une demande arrive,
on demande des informations qui ne viennent pas forcément.
Les cas de restitution dans I’histoire du musée sont assez rares.

M.L.A.B.: Quel type d’objets ces cas de restitution concernent-ils
en général?

G.M.: Il y a I'exemple trés bien documenté d'une chasuble
volée dans la cathédrale d’Asuncién en 1868 lors de la guerre
de la Triple-Alliance. Elle a été restituée en 1926 au Paraguay
contre des objets de Patagonie offerts par le Consul du Para-
guay en Suisse, un Neuchételois d’origine qui avait fait un
voyage d’exploration dans la région a la fin du 19¢ siécle.

B.W.: Au MEG il n'y a jamais eu, 4 ma connaissance, de
demandes officielles de restitution. Un de mes prédécesseurs,
Louis Necker, a anticipé en renvoyant une téte maorie sca-
rifiée en Nouvelle-Zélande, mais c’est tout. Nous sommes
intervenus dans des demandes de restitutions, mais sur des
collections externes, privées, ici 2 Genéve. Je regrette en
quelque sorte qu’il n’y ait rien au MEG parce que j’aime-
rais avoir ce genre de débats. Dans les faits, si on regarde
I’Afrique, il y a Benin City (Nigéria) qui voudrait avoir ses
bronzes et le Bénin qui réclame un trésor royal, pillé a la fin
du 19¢siécle’. Je ne connais pas bien la situation, mais il y a des
enjeux bien particuliers. Qui finance cette derniére demande?
Et puis quelle serait la pertinence d’une restitution dans des

8 Colloque «Art, Materiality and Representation», 1-3 juin 2018, Clore Center, British Museum, Londres.

9 A I’heure ol cette interview est retranscrite en novembre 2018, la France déclare «rendre sans tarder» vingt-six objets spoliés par I'armée frangaise en
1892 et réclamés par les autorités béninoises. Cette déclaration s’inscrit dans la politique de restitution d’Emmanuel Macron et fait suite au rapport
réalisé dans ce cadre par I'historienne francaise Bénédicte Savoy et I'écrivain sénégalais Felwine Sarr. Voir Le Monde du 23 novembre 2018: https://
www.lemonde.fr/arts/article/2018/11/23/la-france-va-rendre-sans-tarder-26-uvres-d-art-au-benin-annonce-l-elysee_5387860_1655012.html,

consulté le 23 novembre 2018.

72 | Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

contextes culturels trés modifiés depuis la collecte, comme
au Congo ou au Ghana ou 80 % de la population est désor-
mais pentecOtiste? Je suppose que les masques des ancétres
n'intéressent pas grand monde puisque ce n’est pas un type
de demande qu’on voit venir. En fait, gu7 ces histoires inté-
ressent-elles? Les demandes de restitution sont aujourd’hui
a la mode parce qu’il y a eu un discours de Macron. Mais
s’il n’y‘ a pas en méme temps un intérét politique, un intérét
médiatique ou un intérét financier, cela n’intéresse personne.
C’est dommage, car nous aimerions davantage engager avec
les populations qui se disent les ayants droit de ces objets.

Y.L.: Il est intéressant de constater que les calendriers ne sont
pas synchrones. Macron a remis la compresse avec son dis-
cours, alors qu'en fait dans le domaine des musées ces ques-
tions de restitution sont devenues presque ennuyeuses, parce
que cela fait dix ans qu'on nous rebat les oreilles avec.

B.W.: Et encore, cela pourrait étre intéressant de dire: «Nous
décidons de restituer ces collections».

M.L.A.B.: Oui, parce que jusque-la nous partions de personnes
qui vous contactent pour demander une restitution, mais le musée
ne pourrait-il justement pas avotr l'initiative de dire: «Cet objet,
il faudrait peut-étre le rendres, comme vous l'aves évoqué, Boris
Wastiau, avec le retour volontaire de la téte maorie?

B.W.: Le MEG n’est pas autonome en la matiére. Nous sommes
sous l'autorité du Conseil administratif de la ville de Genéve
et 772 fine du Conseil municipal et nous avons un partenaire au
niveau national (le Service spécialisé transfert international
des biens culturels de I'Office fédéral de la culture (OFC)). Ce
n’est pas une décision qui pourrait se prendre de fagon unila-
térale. Mais je trouverais intéressant d’avoir une politique de
restitution. Dans 1’autre sens, je fais face pratiquement tous
les ans a du harcélement de la part de l'officier responsable
des restitutions au Te Papa Museum qui me demande si on
a des restes humains. Je lui réponds que la téte, 7e Mokoz, a
été renvoyée volontairement il y a 29 ans et puis il n’y a pas
de réponse. Ils ont juste I’annuaire des musées et envoient la
méme question tous les ans a tous les musées. En revanche, il
m’a fallu des années pour obtenir une réponse, qu’on localise
cette téte restituée autrefois et que l'on fasse acter la dévolu-
tion de la propriété a la Nouvelle-Zélande. C’était intéressant.
De leur point de vue, il n’y avait plus aucun intérét a échanger
puisque I’objet contesté était retourné au pays.

G.M.: Le musée peut aussi parfois décharger les gens. Je me
souviens d’une scéne assez étonnante de personnes qui nous
avaient amené des fsantsas'® retrouvées dans leur grenier.
C’était terrible d’avoir cela chez eux et ils ne savaient pas quoi
en faire. Finalement ’institution muséale n’est-elle pas peut-
étre a méme de porter ce fardeau-la?

Y.L.: Cela dépend de ce qui intéresse les gens. Un Inuit est
venu visiter le musée. Les objets ne I’intéressaient pas. Par
contre, nos archives photographiques le passionnaient parce
qu’'il y a un processus de mémoire au Canada: les Inuits
cherchent a se réapproprier leur passé, a remettre des visages
sur les noms. Il insistait beaucoup pour qu'on essaye de déve-
lopper un partenariat avec ce «naming project», qu'on donne
acces a nos archives afin que les gens puissent voir des pho-
tographies anciennes qui sont assez peu nombreuses sur cette
région précise de la baie d’"Hudson. La, il voyait vraiment un
intérét et ce n'est pas forcément celui qu'on aurait pu sponta-
nément imaginer en tant que muséologue.

Stratégies contemporaines de collection

Larchive qui est en train de se faire? Quelles sont les stratégies de
collectes actuelles?

G.M.: Nous n’avons pas des fonds considérables pour acquérir
des collections. Tout ce qui reléverait par exemple d’achats de
piéces du marché de I’art est absolument impossible pour une
institution comme la nétre. Et d’ailleurs, ce n’est pas forcément
intéressant. Mais ces piéces peuvent arriver par le biais de legs.
Nous collectionnons des piéces en lien avec nos expositions.
Ainsi cela peut étre des objets d’ici, du monde contemporain,
industriel, que nous jugeons significatifs, car ils nous per-
mettent d’illustrer ou de déployer une problématique. Nous
continuons ce type de collections parce que les objets peuvent
étre intégrés a un processus de recherche.

Y.L.: Nous faisons aussi des «mini-terrains», c’est-a-dire de
petites missions ethnographiques condensées sur quelques
jours, pas forcément dans des magasins, mais aussi dans des
lieux de vie, de pratique sociale, etc. Par exemple, nous avons
fait du terrain pendant cinqg jours au Paléo Festival de Nyon
pour observer la matérialité des festivaliers. Comme c’est
un phénomeéne social d’envergure, trés révélateur de notre

""N.D.L.R. Le titre de la revue, volontairement énigmatique, se référe 4 'ancienne pratique des Shuar (Jivaro) de la réduction des tétes et & un savoir
trés riche, tant technologique que symbolique, visant a s'approprier l'identité de l'autre. Cette pratique peut aussi, métaphoriquement, représenter le

projet anthropologique et ses paradoxes.

73 | Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

époque, nous avons constitué une collection autour. Plus géné-
ralement, nous travaillons aussi avec des chercheuses et cher-
cheurs qui nous font bénéficier de leurs connaissances et de
leurs réseaux pour acquérir des objets qui — sans étre néces-
sairement traditionnels ou artistiques — documentent des pra-
tiques sociales actuelles.

B.W.: Bien qu’il y ait une certaine émulation autour de ce qui
se fait a Neuchétel, lorsque je suis arrivé au MEG, j’ai rapi-
dement décidé d’adopter une pratique de collection comple-
tement différente car elle n’était, de mon point de vue, pas
viable pour le musée. Il faut pouvoir assumer les conséquences
de ce genre de démarche en termes de conservation, d’inven-
taire, d’interprétation, d’utilisation dans les expositions. Nous
avons ainsi écarté tout ce qui relevait des productions indus-
trielles contemporaines, a partir du moment ou ce ne sont
pas des objets qui sont repris, remaniés ou réinterprétés, pour
nous concentrer sur les cultures matérielles traditionnelles ou
néo-traditionnelles et la création contemporaine. La priorité
est la démonstration de l'utilité de I’objet, de sa pertinence
dans la collection, et de sa valorisation dans une exposition.
Pendant deux ans, nous avons mené un travail d’évaluation
des collections couvrant les questions de 1’état de conserva-
tion, les typologies, tous les aspects de la valeur (historique,
patrimoniale, biographique, sur le marché, de remplacement,
etc.) afin d’envisager un certain «désherbage» d’un pan des
collections. Cette année, nous préparons au second semestre
un nouveau plan stratégique et allons revoir encore une fois
la politique d’acquisition, car cela implique, entre autres, la
question du colt des collections (I'inventaire, le nettoyage,
la conservation, ’emplacement, la stabilisation, etc.) qui a un
impact sur le budget du musée. On peut se demander si nous
n’avons pas atteint un stade de patrimonialisation a outrance.
Faut-il absolument vouloir tout conserver?

Y.L.: En vous concentrant sur les forces des collections et les
objets de prestiges, les beaux spécimens, tout ce qui fait en
partie le sel de I’ethnologie, et en délaissant la documentation
de la vie quotidienne, les objets de peu, est-ce que finalement
vous ne mettriez pas ’accent sur ce qui a été critiqué dans le
cadre de ce discours postcolonial ou décolonial?

B.W.: Les objets du quotidien font partie de I’histoire. Mais
entre cing et quarante-cinq machines a coudre il y a une dif-
férence, de taille et de colit, quant a la place que cela occupe.
Je ne veux plus de dépéts d’objets. C’est saturé. Donc il faut
pouvoir oser faire des choix. Je ne veux pas du tout gommer
cela, parce que cela fait partie de I’histoire des collections, de
I’institution, de certaines périodes. Mais la démesure de cer-
tains pans de cette collection est a revoir. C’est un choix, et il
y a toujours un risque.

Y.L.: Un des paradoxes de notre époque est de produire beau-
coup d’objets sur le marché qui disparaissent trés rapidement, et
qui ne sont pas documentés. Nous observons une augmentation
du nombre de demandes de préts pour ces objets entrés les vingt
derniéres années dans nos collections. Des sent-bon de voiture
en forme de Padre Pio ont fait plusieurs expositions majeures en
Europe liées au fait religieux et ont une carriére d’objets qu'on
n’aurait pas pu anticiper. C’est aussi une lecon d’humilité pour
les conservateurs et les conservatrices. Il y a des choses dans la
culture matérielle dont nous ne soupgonnons pas nous-mémes,
entant que spécialistes, |'importance qu’elles pourraient prendre
ces prochaines années. Mais nous avons aussi des problémes de
place. Parallélement, il faut également voir I’évolution de la
pratique du legs, beaucoup d’objets arrivent en étant donnés.
Avant c’étaient les missionnaires, les colons, les ethnologues, et
aujourd’hui ils sont remplacés par les touristes. Nous ne vou-
lons pas renoncer a de nouvelles acquisitions, et nous essayons
autant que possible de nous donner les moyens d’augmenter la
superficie de stockage. Dire qu'un musée n’acquiert plus, et sur-
tout pas de collections contemporaines, poserait un probléme
d’identité par rapport a notre programme d’anthropologie cultu-
raliste matérialiste. Nous aimons cette idée de pouvoir continuer
a réfléchir et a documenter notre époque a travers les objets.

B.W.: Au MEG, la priorité va aussi aux créations contempo-
raines, mais aux créations originales et non pas industrielles.
Dans toutes les derniéres expositions, nous avons fait des acqui-
sitions et des commandes. Pour les arts visuels d’Afrique, nous
avons des collections de peintures d’Albert Lubaki des années
1920, de Madagascar des années 1930, ou de la photographie de
Dakar des années 2010. Nous avons des ceuvres d’arts plastiques
et visuels australiens contemporains, des installations vidéo. Tout
cela rentre dans les collections aussi et avec plus de pertinence
aujourd’hui par rapport a I’histoire de I'institution, par ce qu'on
aura fait pour conserver une trace de nos activités, plutot que
d’avoir une pratique ou les choses entrent un peu aléatoirement.

G.M.: Nous acquérons aussi des créations originales, notamment
celles qui témoignent d’une relation créative interculturelle. C’est
le cas par exemple de plusieurs statues réalisées par le Ghanéen
Kudjoe Affutu mais dessinées par M.S. Bastian/Isabelle L., des
artistes biennois qui souhaitaient qu'un des personnages de leur
ceuvre soit sculpté par un sculpteur africain et qui ont utilisé la
médiation de'ethnologue suisse Regula Tschumi pour y parvenir.

Politiques de recrutement du personnel

FE.S.: Pour finir, nous aurions aimé aborder un point qui concerne
moins le commissariat ou les collections que le recrutement de per-
sonnel. A New York, ily a eu beaucoup de protestations lorsqu’une

74 | Tsantsa#24 | 2019



DOSSIER

conservatrice blanche — Kristen Windmuller-Luna — a été nom-
mée au Brooklyn Museum en tant qu'experte pour l'art africain®.
11y a eu heureusement des réponses trés nuancées, mais c'est une
question difficile a éluder quand on veut étre un musée qui se pré-
occupe de sujets globaux. Quelle est votre position par rapport a la
politique du recrutement du personnel?

B.W.: C’est une grande question. On a le personnel qu'on peut
avoir et on n’a pas nécessairement le choix, ni toute la latitude
pour tout changer. Le personnel du MEG est tres a I'image de
la population genevoise: nous avons des gens «de partout», qui
sont venus ou dont les ascendants sont issus d’autres conti-
nents. Pour répondre aux questions que se poseraient les
détracteurs de la controverse du Brooklyn Museum, les gens
d’origine sud-américaine ou africaine au MEG ne sont pas
tou-te-s les technicien-ne-s de surface ou les surveillant-e's de
salle, elles/ils occupent aussi des postes a responsabilité.

Y.L.: Neuchétel est une ville moins cosmopolite que Genéve,
et cela se ressent dans ’équipe. Il y avait un probléme de genre
qui est en train d’étre rectifié, mais c'est quand méme pro-
blématique d’imaginer devoir recruter sur la base de quo-
tas raciaux. Nous cherchons d’abord des bons collaborateurs
et des bonnes collaboratrices, des personnes intéressantes
qui ont des choses a dire. Nous essayons de corriger le tir en
développant aussi des collaborations avec des chercheuses et
chercheurs externes. Mais nous n’avons jamais suivi de ligne
directrice de ce type-la. Cela a été assez critiqué par des eth-
nologues, ou ethnomusicologues comme Deborah Wong qui
est d’origine asiatique et qui disait qu'aux conférences ou elle
est invitée elle est la femme de minorité de service mais que
cela ne lui donne pas plus de pouvoir et que cela ne change pas
les choses a I'intérieur. Il y a donc parfois un peu d’hypocrisie
dans ce type de démarche.

G.M.: Dans les années 1960, Jean Gabus [directeur du MEN]
a engagé des stagiaires africains — cependant il est aujourd’hui
plus difficile de le faire pour des raisons liées aux garanties
financiéres exigées par les services d’'immigration. Mais nous
explorons des solutions pour I’avenir.

" Sur cette controverse voir notamment: Tim Schneider, «The Gray Market: Why the Brooklyn Museum Hiring Controversy Shows We Need
Structural Action on Arts Diversity (and Other Insights)», Artnet News, 2 avril 2018. En ligne: https://news.artnet.com/market/gray-market-
brooklyn-museum-diversity-1257761; Teju Adisa-Farrar, «\Why are white curators still running African art collections?», Tke Guardian, 3 avril 2018.
En ligne: https://www.theguardian.com/commentisfree/2018/apr/03/brooklyn-museum-white-curators-african-art-open-letter; «After Controversial
Hire, Activists Call For Brooklyn Museum to Form Decolonization Commission», A7¢forum, 5 avril 2018. En ligne: https://www.artforum.com/
news/after-controversial-hire-activists-call-for-brooklyn-museum-to-form-decolonization-commission-74909.

75 | Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

REFERENCE

Santos Boaventura de Sousa. 2014. Epistemologies of the South:
Justice Against Epistemicide. Londres / New York: Routledge.

AUTEUR-E-S

Yann Laville a étudié I’ethnologie a I'Université de Neuchatel et termine actuellement un doctorat a I'Université de Berne. Il
s’intéresse notamment aux phénoménes d’échange, d’appropriation, de résistance et de recomposition identitaire a travers le
prisme de la musique. Depuis 2000, il collabore réguliérement aux expositions du Musée d’ethnographie de Neuchatel (MEN),
avant d’y étre nommé conservateur-adjoint (2006) puis co-directeur au c6té de Grégoire Mayor (2018). Parallélement, il est
aussi chargé d’enseignement en ethnomusicologie a I'Institut d’ethnologie de I’Université de Neuchétel. Depuis 2016, il colla-
bore au programme de Master interdisciplinaire en ethnomusicologie qui associe les Universités de Genéve, de Neuchétel ainsi
que la Haute Ecole de musique de Genéve.

Grégoire Mayor est conservateur au Musée d'ethnographie de Neuchatel (MEN) qu'il co-dirige avec Yann Laville depuis
mai 2018, apreés avoir été conservateur-adjoint dans la méme institution depuis 2006. Il est également chargé d’enseignement
en anthropologie visuelle a I'Institut d’ethnologie de I'Université de Neuchatel et conduit une recherche filmée, a I'Université
de Bile, sur les sculpteurs de masques du Lotschental (VS). 1l fait également partie du comité de direction de la revue en ligne
ethnographiques.org, du comité de MEMORIAYV, de la commission audiovisuelle de la Société suisse d'ethnologie et de 1'Asso-
ciation recherche ethnologie cinéma (AREC) a Neuchétel.

Musée d'ethnographie de Neuchitel
Rue Saint-Nicolas 4
CH-2000 Neuchdtel

Boris Wastiau a étudié les sciences sociales, I’anthropologie et les arts non-européens a I’'Université libre de Bruxelles, 1’Uni-
versité de Coimbra et a ’Université de East Anglia (School of World Art and Museology, Sainsbury Research Unit), ou il a
obtenu un doctorat. Aprés avoir assumé une charge de conservateur a la section d’ethnographie du Musée royal de I’Afrique
centrale (Belgique) de 1996 4 2007, il a été nommé conservateur au Musée d’ethnographie de Genéve (MEG), puis directeur
de cette méme institution en 2009, qu’il a eu la mission d’agrandir, de restructurer et de réorienter. Auteur de diverses exposi-
tions et publications sur les religions africaines, sur le chamanisme, mais aussi sur le colonialisme et I’histoire des muséologies
coloniales, il est également professeur titulaire a I'Unité d’histoire et anthropologie des religions a I'Université de Genéve.

Musée d'ethnographie de Genéve

Boulevard Carl-Vogt 65-67
CH-1205 Geneéve

76 | Tsantsa #24 [ 2019



DOSSIER

Marie-laure Allain Bonilla est docteure en histoire de I’art de I'Université de Rennes 2. Spécialiste de I’histoire des exposi-
tions, ses recherches actuelles portent sur les politiques d’acquisition muséales dans un contexte globalisé et les possibilités de
décoloniser les pratiques institutionnelles, a la fois dans le Nord global et dans les anciennes colonies. Elle a co-édité une antho-
logie de textes sur les subjectivités féministes, gueer et décoloniales dans I’art contemporain (4 paraitre aux éditions iXe en
2019). En France, elle a enseigné a I’'Université de Rennes 2 et a Sciences Po Paris. Elle est affiliée 4 I'Université de Béle depuis
janvier 2016 ou elle a réalisé un post-doc au département Urban Studies et enseigné a I'Institut d’anthropologie sociale. Elle est
membre du groupe de recherche Globalisation, Art & Prospective a I'Institut national d’histoire de I’art (INHA), Paris.

m.allainbonilla@unibas.ch

Fiona Siegenthaler est chercheuse et enseignante dans le domaine interdisciplinaire de I’art contemporain (africain), de la
performance et de la culture visuelle. Elle est chercheuse associée au Visual Identities, Art, and Design Research Center (Uni-
versité de Johannesburg) et a I'Institut d’anthropologie sociale a I’'Université de Bale ou elle a été maitresse de conférences de
2012 24 2018. Apres sa thése de doctorat (2012), elle a coordonné le projet de recherche Ar#/Articulation: Art and the Formation
of Social Space in African Cities subventionné par le FNS (2015-2019). Elle a été Fulbright Visiting Scholar 4 I'Université de
Columbia (2018) et a publié de nombreux articles, parus notamment dans Crzzical Interventions, African Arts, Research in Afri-
can Literatures, Critical Arts, et Social Dynamics.

Jfiona.siegenthaler@unibas.ch
Universitit Basel
Ethnologisches Seminar

Miinsterplatz 19
CH-4051 Basel

77 | Tsantsa #24 [ 2019



	Entre négociations et expérimentations : les musées d'ethnographie et la décolonisation

