
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 24 (2019)

Artikel: Prolog : mehr als ein Schlagwort

Autor: Purtschert, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

PROLOG: MEHR ALS EIN
SCHLAGWORT

Dekolonisieren (in) der postkolonialen Schweiz

Text: Patricia Purtschert

Abstract

PROLOGUE: MORE THAN A BUZZWORD

Decolonizing (in) postcolonial Switzerland

The text takes as its starting point a statement recently made by the philosopher Sushila Mesquita, who expressed her

concerns that «decolonial» might become another buzzword, quickly losing its radical force. This raises the question
of what makes decolonizing possible as a practice that cuts across academic, activist, political and cultural fields,
and that aims at transforming rather than rearranging current regimes of power. The article takes this question up
with reference to novel research findings. It argues that while race constitutes a crucial category of social organization
in Switzerland, its significance tends to be strongly denied. It further maintains that groundbreaking attempts to
decolonize cultural and educational institutions have emerged in the past few years. However, these approaches are

still marginal as well as marginalized, and need more recognition if they are to have an impact.

Schlagwörter: Schweiz, Postkolonialismus, Feminismus, Rassismus, dekoloniale Theorie, Intersektionalität
Keywords: Switzerland, postcolonialism,feminism, racism, decolonial theory, intersectionality

«Dekolonial», so konstatierte vor kurzem die Philosophin
Sushila Mesquita, drohe zu einem neuen «Buzzword» zu
werden, zu einem hippen Schlagwort, so wie dies mit
«postkolonial» oder «intersektional» passiert sei. Sie führt aus:

Meine Bedenken sind, dass dieses wahnsinnig starke Wort

erneutauspolitischen Kontexten entnommen wird, undder
radikalen Geschichte, aber auch des radikalen Zwecks entleert wird.
Was bedeutet das, wenn wir die Gender Studies dekolonisieren

wollen [...]? Was heisst das in Bezug auf Wissensproduktion, in

BezugaufPersonalpolitik, aufCurricula undKanonbildung]Es

darfnichtalles beimAlten bleiben, wenn wirdiese Wörterbenutzen.

(Näf und Trenkel 2018: 8)

Die Vorbehalte, die Mesquita im Hinblick auf die
Verwendung dekolonialer Ansätze in den GenderStudies'^,ussert,
lassen sich fraglos auch auf andere Bereiche übertragen. Ihr
Hinweis darauf, dass Begriffe mit einer radikalen Geschichte
und einer transformativen Kraft oftmals in bestehende Sys¬

teme integriert werden, ohne dass diese sich ändern, ist ein

wichtiger kritischer Ausgangspunkt für die Auseinandersetzung

mit der Dekolonisierung. Denn der Kolonialismus
funktionierte von Anfang an über Prozesse gewaltsamer und
verleugneter Aneignung. Wissen, Kreativität, Lebenszeit,
physische, intellektuelle und affektive Arbeit, Spiritualität,
Kunst und materielle Ressourcen wurden dabei in das koloniale

System integriert. Die Beteiligung kolonialisierter
Menschen an dem, was dabei entstanden ist, die «Moderne» mit all
ihren spezifischen Ausprägungen, wurde in der Regel negiert
oder als unbedeutsam dargestellt. Dass es überhaupt gelang,
die umfassenden und vielfältigen Beiträge Schwarzer
Menschen und People ofColour, und verstärkt noch diejenigen von
Schwarzen Frauen und Women of Colour, zur Entwicklung
einer modernen und global vernetzten Welt zu negieren, ist
alles andere als selbstverständlich. Die weit reichende

Auslöschung ihrer Teilhabe war nur möglich durch die Etablierung

und Durchsetzung einer kolonialen Episteme, welche
das historische, juristische, medizinische, philosophische,

14 / Tsantsa #24 /2019 /14-23



DOSSIER

geographische, religiöse, spirituelle, pädagogische und
politische Wissen, die Akademie und das Alltagswissen bis heute

durchdringt. Wenn Dekolonisierung nun bedeutet, die
kolonialen Grundlagen dieses Wissens aufzudecken, in Frage zu
stellen und neu zu organisieren, dann greift dieser Prozess tief
in die Organisation moderner Gesellschaften ein, er stört die

etablierten Abläufe und verlangt nach neuen Formen, Wissen

zu generieren, sammeln, bewerten und nützen. Mesquita
verweist auf diese weitreichenden Dimensionen, wenn sie fragt,
welche Folgen die Dekolonisierung für die Wissensproduktion,

die Personalpolitik, die Curricula und die Kanonbildung
an den Universitäten zeitigt.

In ihrer Frage steckt zudem die bedeutsame Erkenntnis,
dass sich Theorie und Praxis, epistemische und materielle

Bedingungen, nicht voneinander trennen lassen. Theorie
ist eine Form der Praxis, Praxis generiert Theorie, Wissen
hat eine materielle Dimension und Materialität einen epis-
temischen Gehalt. Damit kann einem wichtigen Einwand

begegnet werden: Denn auch im Kontext der Debatten zur
postkolonialen Schweiz wurde (genau wie gegenüber den

Postcolonial und Decolonial Studies im Allgemeinen) immer
wieder der Vorwurf geäussert, eine solche Forschung würde
sich auf kulturelle Phänomene kaprizieren und ökonomische

und soziale Aspekte vernachlässigen. Vor dem Hintergrund
von Mesquitas Ausführungen lässt sich dieser Einwand
umformulieren: Kultur und Ökonomie, Theorie und Praxis,
Wissen und Materialität bezeichnen nicht getrennte Sphären,

sondern die Behauptung dieser Trennung selbst ist Teil
einer postkolonialen Regierungsstrategie, die problemati-
siert werden muss. Alltägliche Aussagen, wie: es spiele keine
Rolle für die Forschung, wie jemand gesellschaftlich positioniert

sei, oder: Studierende müssten erst einmal die (uni-
versalisierten) «Klassiker» kennen lernen, bevor sie sich mit
den (partikularisierten) «anderen» Ansätzen beschäftigten,
oder: Es sei reiner Zufall, dass feste Stellen mit guter Ausstattung

in angesehenen Institutionen zu einem guten Teil von
weissen Männern mit bildungsbürgerlichem Hintergrund
besetzt seien, verweisen darauf, wie nötig die hartnäckigen
und unbequemen Fragen sind, die sich aus einer dekolonialen,

postkolonialen, feministischen und queeren Perspektive

stellen. Der Blick auf die Dekolonisierung von Institutionen,

der mit dieser Ausgabe von Tsantsa eingenommen und

geschärft wird, erweist sich dabei als besonders produktiv,
weil Institutionen bedeutsame gesellschaftliche Schnittstellen

sind, an denen sich Wissensproduktion materialisiert und
materielle Praktiken in Wissen niederschlagen.

Unhintergehbarer Ausgangspunkt:
Postkoloniale Schweiz

Seit einiger Zeit werden postkoloniale Fragestellungen in
der Forschung zur Schweiz auf neue Weise diskutiert: Wie
waren Schweizer Akteur*innen am transatlantischen
Sklavenhandel und am kolonialen Handel beteiligt? Wie haben

sich Schweizer Akademiker*innen und Institutionen an der

Rassenforschung beteiligt? Wie wurden koloniale Sichtwei-
sen in der Schweiz normalisiert und wie konnte sich dabei ein
umfassender Alltagsrassismus herauskristallisieren? Wie stützen

sich zentrale Elemente eines Schweizer Selbstverständnisses

wie Neutralität, Humanitarismus, Demokratie,
Liberalismus oder Multikulturalismus auf koloniale Perspektiven
und Praktiken? Und wie wurde die koloniale Situierung der

Schweiz in eine postkoloniale Kondition übersetzt, die unsere

Gegenwart massgeblich mitbestimmt? (Fässler 2005, Zangger

2011, Purtschert et al. 2012, Berlowitz et al. 2013, Zürcher
2014, Schär 2015, Michel 2015, Purtschert und Fischer-Tiné

2015a, Germann 2016, Jain 2018).

Neu an solchen Forschungen ist nicht, dass sich kritische

Stimmen gegen die verbreitete Vorstellung richten, die
Schweiz hätte mit Kolonialismus nichts zu tun gehabt und
Rassismus sei ein Problem der Anderen. Es gab und gibt zu
allen Zeiten Widerstand gegen post koloniale Formationen,
auch in der Schweiz - und eine wichtige Aufgabe dekolonialer

Forschung besteht darin, dieses verschüttete oder
unzureichend tradierte Wissen ausfindig zu machen.1 Neu

an den aktuellen Aushandlungen ist der vermehrte und
konzertierte Bezug auf postkoloniale und dekoloniale Theorien
sowie auf die CriticalRace Studiesund Critical Whiteness

Studies, die es ermöglichen, die Analysen zur Schweiz verstärkt
in eine transnationale Diskussion einzubetten. Wichtig ist
auch die hohe Beteiligung von Schwarzen Forschenden und
Forschenden ofColour in diesen Debatten, die rassistischem
Reden über «die Anderen» in der Schweiz verstärkt mit
Strategien des «Zurückredens» begegnen und diese in Wissenschaft

und Gesellschaft etablieren (Unterweger 2016).
Auffällig ist weiter die starke Präsenz von feministischen und

queeren Stimmen in diesen Diskussionszusammenhängen.
Sie zeigen, dass sich postkoloniale Analysen nicht lösen

lassen von der Frage des gesellschaftlichen Umgangs mit
Geschlecht und Sexualität und machen andererseits deutlich,

dass feministische Auseinandersetzungen mit moderner

Macht immer auch Fragen des Rassismus berühren

(McClintock 1995, Lugones 2007).

1 Für eine umfassende Literaturliste vgl. Purtschert und Fischer Tiné 2015b. Der Begriff «post kolonial» soll an dieser Stelle auf die vielfachen

Kontinuitäten zwischen Herrschafts- und Gewaltverhältnissen in der kolonialen und der nachkolonialen Zeit aufmerksam machen.

15 / Tsantsa #24 /2019



DOSSIER

Dekolonial analysieren:
Das Beispiel Standesamt

Was lässt sich vor dem Hintergrund dieser Debatten über

dekoloniale Prozesse an Schweizer Universitäten und
kulturellen Institutionen sagen? Eine wegweisende postkoloniale

Analyse von Schweizer Institutionen wurde kürzlich von
Anne Lavanchy verfasst. Sie ging anhand von Interviews mit
Zivilistandsbeamt*innen in der französischsprachigen Schweiz

der Frage nach, welche Kriterien ausschlaggebend sind für die

Abklärung einer möglichen «Scheinheirat». Lavanchy stellte

dabei fest, dass sich Zivilstandsbeamt*innen in einer

widersprüchlichen Situation vorfinden. Zum einen werden sie mit der

gesamtgesellschaftlichen Vorstellungkonfrontiert, derAnspruch
auf eine staatlich anerkannte Verbindung von (heterosexuellen
und zunehmend auch homosexuellen) Paaren sei ein universelles

Recht, das für alle gelten muss. Gleichzeitig besteht ein

hoher gesellschaftlicher Druck, angeblich «bedrohliche Andere»

sowohl symbolisch als auch physisch von der Schweiz fern zu
halten. Zivilstandsbeamt*innen werden dabei zunehmend zu

«Gate-Keepern» (Lavanchy 2015: 278) der Nation gemacht.

Als Referenzpunkt für die Abklärung, ob sie es mit einem

«echten Paar» zu tun haben, dient den Zivilstandsbeamt*innen
eine kulturell und historisch hoch spezifische Norm der

romantischen Liebe. Die Frage, wer diese Liebe erfüllt und

wer nicht, wird, wie Lavanchy zeigt, primär über die Frage
der «Vermischung» (mixedness) diskutiert. Zu viel
Unterschiedlichkeit zwischen Partnerinnen zeigt dabei eine

problematische Beziehung an; welche Unterschiede sich als

störend auswirken und was als problematische «Vermischung»

gilt, hängt allerdings stark von Race, Geschlecht und Klasse
ab.2 So werden weisse Frauen, die nicht-weisse Männer
heiraten wollen, häufig dem Verdacht auf Scheinehe ausgesetzt.
Zivilstandsbeamt*innen äusserten im Gespräch zudem das

Bedürfnis, solche Frauen zu «disziplinieren». Der ungleich
hohe Aufwand, der für die Abklärung solcher Verbindungen
betrieben wird, so Lavanchy, zeige die rassistische Bemühung,

die Nation weiss zu halten. Er dokumentiere aber auch

eine «updated version ofSwitzerland'shighlygenderedhistory of
moralpanic overdeviantfemale bodies» (Lavanchy 2015: 286)
und schliesst damit an die lange staatliche Praxis an, die Sexualität

von Frauen zu kontrollieren (Mottier 2000).

Lavanchys Forschung zeigt, dass Ehe- und Partnerschaftsverträge

entgegen der vorherrschenden Idee eines universalen

Rechts auf staatlich anerkannte Verbindungen, ungleiche

Zugänge zu staatlichen Ressourcen und Rechten eröffnen.
Bestehende Vorstellungen einer weissen Überlegenheit und
die Herstellung weisser Privilegien werden dadurch weiter
verankert (Lavanchy 2015: 279). In Übereinstimmung mit
anderen neuen Forschungsergebnissen wird damit deutlich,
dass Race in der Schweiz eine strukturell bedeutsame Kategorie

ist, obwohl sie in der Regel nicht artikuliert wird und keine
offizielle Verwendung findet (Michel 2015, Boulila 2018).

Denn obwohl sich die interviewten Zivilstandsbeamt*innen

vom Vorwurf distanzierten, rassistisch zu handeln, führten
sie in den meisten Fällen rassifizierte Unterschiede als Grund
dafür an, ein Paar als «verdächtig» einzustufen und eine weitere

Überprüfung der Beziehung anzuordnen. Institutionen
wie das Zivilstandsamt werden damit zu Scharnierstellen für
die Reproduktion einer rassifizierten Ordnung. Lavanchys
Forschung zeigt eindrücklich auf, wie wichtig es für eine
dekoloniale Auseinandersetzung mit Institutionen ist, die Frage
nach der Bedeutung von Race und Rassismus aufzuwerfen,
und zwar entgegen der gängigen Vorstellung, wonach beides

in institutionellen Kontexten der Schweiz keine Rolle spielt.

Dekolonial intervenieren:
Das Beispiel der Stadt Bern

Eine andere wichtige dekoloniale Auseinandersetzung fand

in Bern statt, wo die Stadträte Halua Pinto de Magalhäes und
Fuat Kôçer im Mai 2014 ein Postulat mit dem Titel «Kultu-
rEvolution der Institutionen» eingaben (Postulat Fraktion SP

2014). Dieses benennt mehrere Widersprüche in der
städtischen Politik: Da wird zum einen eine jährliche Aktionswoche

gegen Rassismus durchgeführt. Zum anderen stellen
öffentliche Institutionen wie die «Mohrenzunft» weiterhin
rassistische Symbole zur Schau. Oder: Auf der einen Seite

wird ein neues Leitbild erstellt, das vorsieht, Integration zu
einem Querschnittsthema aller städtischer Institutionen zu
machen. Andererseits reproduziert die Vorstellung von
Integration, die darin bemüht wird, die Trennung zwischen
Einheimischen und Fremden und bürdet die Integrationsarbeit in

erster Linie letzteren auf.

Pinto und Kôçer reagieren auf diese Widersprüche mit
mehreren Forderungen. Sie verlangen die Auseinandersetzung
mit rassistischen Darstellungen im öffentlichen Raum, genaue
Zahlen zur Repräsentation migrantischer Personen beim
städtischen Personal und städtischen Kommissionen als Grundlage

für effektivere Massnahmen, um deren Anteil zu erhöhen,

2 So werden Unterschiede, die auf eine Geschlechterkomplementarität zurückgeführt werden können, offensichtlich nicht als Problem, sondern als

natürlicher Ausdruck einer (heterosexuell kodierten) Liebesbeziehung erachtet.

16 lTsantsa#24 /2019



DOSSIER

sowie eine «radikale interkulturelle Öffnung» der Institutionen.
Dazu gehöre die Anpassung der Sprache an eine postmigran-
tische Gegenwart, und die Abkehr von einer Politik, die eine

«Anpassung an eine leitkulturelle Norm» bezwecke.

Der Vorstoss von Pinto und Kôçer wurde in der medialen

Öffentlichkeit breit diskutiert, dabei aber weitgehend auf

einen Aspekt hin verengt: Auf die Frage, ob die Berner
Mohrenzunft einen rassistischen Gehalt aufweise oder nicht.3 Die
eine Seite betonte, dem Wort «Mohr» hafte nichts Rassistisches

an, und das Wappen der Gesellschaft stamme aus einer

Zeit, «in der die Vorstellung von minderwertigen Rassen noch

nicht existierte» (Christi 2014). Die andere Seite führte dagegen

an, dass sich der koloniale Rassismus lange vor dem 19.

Jahrhundert entwickelt hatte (die Dekolonisierungstheorie
geht davon aus, dass Race mit der Eroberung Amerikas im

späten 15. Jahrhundert als Unterscheidungsmerkmal eingeführt

wurde, um die radikal unterschiedliche Behandlung von
Menschen im imperialen Zeitalter überhaupt erst möglich zu
machen) (Lugones 2007). Wie Bernhard C. Schär feststellt,
wurde das aktuelle Wappen der Zunft zudem im späten 19.

Jahrhundert entworfen, und enthält deshalb nicht zufällig
«alle Merkmale aus der Blütezeit des wissenschaftlichen
Rassismus des 19. Jahrhunderts» (Schär 2014). Gegen das Bild
einer «vom Kolonialismus unberührten Institution» machte er
zudem geltend, dass sich die Mohrenzunft im frühen 18.

Jahrhundert als Aktionärin am transatlantischen Sklavenhandel

beteiligt hatte. Neben der rassistischen Symbolik, so Schär,

zeuge auch dies von den kolonialen Verstrickungen, in die die

(vermögende Klasse der) Stadt Bern involviert war.

Die postkoloniale Kritik blieb nicht auf mediale Interventionen

beschränkt. Das anti-rassistische «Kollektiv Berner
Rassismusstammtisch» hatte im August 2016 unter dem Titel «No

Mohr Racism!» ein «Kanakentribunal» einberufen, das anhand
des Beispiels der Mohrenzunft die Auswirkungen von
Alltagsrassismus in der Schweiz diskutierte (Purtschert im Erscheinen).

Die Ergebnisse des Kanakentribunals als alternative
Institution konnten sich zwar nicht auf den üblichen
institutionellen Wegen, in Form von Beschlüssen, Regelungen oder

Gesetzen, niederschlagen. Ihre Wirkmacht zeigte sich
vielmehr in der subversiven Aneignung institutioneller Vorgänge,
die mimetisch wiederholt und dekolonial transformiert wurden:

Anders als in den Schweizer Behörden wurde fast das

gesamte Personal des Tribunals von PeopleofColorgestellt, und

es wurden diejenigen Fragen ins Zentrum gerückt, die in der

öffentlichen Auseinandersetzung weitgehend ignoriert oder

an den Rand gedrängt werden. Dazu gehört insbesondere die

Frage, wie, wo und auf welche Weise Rassismus in Institutionen,

Behörden und dem Alltag vorkommt, wie er von einer

Mehrheit normalisiert, aber auch von vielen in Frage gestellt
und angefochten wird, und wie er bezeugt und dokumentiert
werden kann. Damit führte das Kanakentribunal auf eindrückliche

Weise vor Augen, wie eine Debatte aussehen könnte, die

sich der Frage nach der Präsenz von Rassismus im Zentrum der

Gesellschaft öffnet, anstatt sie wie gewohnt zu banalisieren,
auf die Seite zu schieben oder ganz von der Hand zu weisen.

Die Berner Debatte zeigt, wie politische Mittel (das Postulat

im Stadtrat) mit akademischen und journalistischen Vorgehensweisen

(die Stellungnahmen von Forschenden in den Medien)
und Aktivismus (die Herstellung alternativer Institutionen durch
das Kanakentribunal) verbunden werden, um die Dekolonisie-

rung von Institutionen voranzutreiben. Diese kreative Verknüpfung

von Praktiken lässt sich auch bei der Organisation ausmachen,

die gegenwärtig einen der eindrücklichsten dekolonialen

Kämpfe führt: Die Allianz gegen RacialProfilinggeht gegen
rassistisch motivierte polizeiliche Handlungen in der Schweiz vor,
indem sie aktivistische, juristische, akademische und künstlerische

Mittel kombiniert, und dabei auch auf die Form des Tribunals

zurückgreift (Allianz gegen Racial Profiling).

Dekolonial kuratieren:
Andere Erzählungen möglich machen

Was bedeutet es nun, Dekolonisierung als «Herausforderung»
für die Schweizer Wissenschaft und verwandte Kultur- und

Bildungseinrichtungen zu betrachten, wie es das vorliegende
Dossier fordert? Ich werde im Folgenden einige mögliche
Antworten mit Blick auf den Bereich der Kunst umreissen. Als
erstes gilt es festzustellen: Dekoloniale Praktiken werden in
Schweizer Kunsträumen seit vielen Jahren erfunden, ausprobiert

und vorangetrieben. So hat die Shedhalle Zürich 2006

unter der Leitung von Katharina Schlieben und Sonke Gau

eine mehrteilige Ausstellung unter dem Titel «Kolonialismus
ohne Kolonien?» lanciert, und dabei bedeutsame Fragen

vorweggenommen, die später im akademischen Kontext aufge-

3 Anders im Stadt- und Gemeinderat, die beide das Postulat als «erheblich» erklärten und auf einzelne Punkte eingingen. Eine eingehende Analyse
des Berichts kann an dieser Stelle nicht erfolgen, er bewegt sich aber zwischen «schwachen» (wie der Vorstellung, die Forderung nach

Auseinandersetzung mit der «Mohrenzunft» sei «erfüllt» durch das Anbringen einer Informationstafel) und «starken» dekolonialen Elementen (wie der

Absichtserklärung des Gemeinderats, «einer geeigneten Institution einen Auftrag zur (Inventarisierung des Rassistischen im öffentlichen Raum> zu

geben») (Postulat Fraktion SP 2014).

17 !Tsantsa#24 /2019



DOSSIER

griffen wurden (Archiv Shedhalle 2009). Die Shedhalle war
es auch, die 2015 das von Katharina Morawek kuratierte Projekt

«Die ganze Welt in Zürich. Konkrete Interventionen in
die Schweizer Migrationspolitik» initiierte und damit einen

wichtigen Anstoss zur Aushandlung von «Urban Citizenship»
im Schweizer Kontext erwirkte (Archiv Shedhalle 2017).

Was Dekolonisieren àlasuissebedeuten kann, machte die von
Kadiatou Diallo kuratierte Ausstellung SCHvor, die 2016 im

Ausstellungsraum Klingental in Basel stattfand.4 SCH ergründete

die Geschichten von Menschen in der Schweiz, deren

Zugehörigkeit von der weissen Mehrheitsgesellschaft in Frage

gestellt wird. Die drei Buchstaben stehen dabei für den

Versuch, zum Schweigen-gebrachte Geschichten erzählbar oder
aber ihr Verschweigen sichtbar zu machen:

Thisproject consists ofa series ofencounters that resist

silence (or use silence as resistance); seeking to compose the

mutedSCH into the reverberatingstories it longs to tell-
about SCHweigen (silence), SCHweiz (Switzerland) [sic]

SCHweiss (sweat), GeSCHichte (history), SCHichten (layers),

SCHützen (protecting), SCHerzen (joking), SCHämen
(beingashamed), SCHreien (screaming), SCHwarz (black),

falSCH (wrong), VerSChwinden (disappear)..}

Dekolonisieren heisst damit, die Art und Weise zu befragen

und verändern, wie Erzählen in der Schweiz möglich
gemacht wird. Diallo tut dies, indem sie als erzählbar
anerkennt, was in der Regel herausgefiltert, übersehen oder an
den Rand gedrängt wird, weil es als störend, unrein oder
marginal gilt. SCH nützt bestehende Ausstellungsstrukturen, um
alternative Denk-, Fühl- und Erzählweisen von Zugehörigkeit

und Fremdheit, Kollektivität und Einsamkeit, Stärke
und Verletzlichkeit, Gestaltungskraft und Eingeschränktheit

in der postkolonialen Schweiz zu eröffnen. Angeregt
wird damit ein anderer Umgang mit institutionellen Räumen

und ihren rassistischen, sexistischen, klassistischen und

homophoben Strukturen. Ein mächtiger Mechanismus zur
Aufrechterhaltung dieser Machtverhältnisse ist der Imperativ

an strukturell benachteiligte Menschen, die Auswirkungen,

Verletzungen, Einschränkungen, Ungleichheiten und

Ungerechtigkeiten, die sie erfahren, hinzunehmen. Projekte
wie SCH, aber auch das rassismuskritische Humorfestival

Laugh up! Stand up!, der Berner Rassismus Stammtisch oder
der Salon Bastarde brechen mit diesem Imperativ, indem sie

Machtstrukturen offenlegen, befragen, kritisieren, angreifen,
auslachen, ironisieren, umwenden und transformieren.

Die marginalisierten Geschichten und Praktiken des Ver-

schweigens, die diese Projekte zum Vorschein bringen, führen
nicht nur dazu, dass bislang unsichtbare Ränder der Schweizer
Geschichte ausgeleuchtet werden. Vielmehr transformieren sie

die Wahrnehmung des Ganzen, das Verständnis dessen, was die

«Schweiz» ist und was als «schweizerisch» gelten kann. Entsprechend

schlägt RohitJain vor, die Schweiz mit dem kontroversen

Begriff der «Bastard in» in Verbindung zu bringen, und zwar:

weil ihre Textilindustrie Stofffür den Kaufvon Sklav_ innen

produzierte, ihre Bahnhöfe, Strassen, Tunnels von italienischen

Gastarbeiter_ innengebaut und ihre Universitäten von deutschen

Exilant innen und russischen Jüd(innen belebt wurden. Hie
Taten und Träume all dieserMenschen sind in den ungeöffneten
Archiven unter uns lebendig. Daspolitische Projekt der Schweiz
bestand lange darin, diese Geschichte(n) undMenschen vergessen

zu machen, siezu neutralisieren. Doch die Geister lassen sich

nichtvertreiben. DieSchweizalsBastard_ in zu sehen, zu verstehen,

anzuerkennen, zu lieben, das ist das reparative Projekt der
Gegenwart. (Jain 2017: 380)

Dekoloniales Erzählen folgt damit der Einsicht, dass sich

verdrängte und vergessene Geschichten nicht einfach additiv

zur bestehenden Geschichte hinzufügen lassen (Falk 2019).

Vielmehr geht es darum, kollektiv neu herauszufinden, wie die

national gerahmte Gemeinschaft, in der wir gemeinsam leben,
zustande gekommen ist, und wie wirweiterhin gemeinsam in ihr
leben wollen und können. Wie sieht ein Verständnis der Schweiz

aus, wenn koloniale und patriarchale Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse

(innerhalb und ausserhalb der geographischen
Landesgrenzen) als unumgängliche Bestandteile der Schweiz
verstanden werden (Schär 2016)? Wenn das Leid sichtbar gemacht

wird, das diese Verhältnisse bewirkten, aber auch die kreative
und produktive Beteiligung all derjenigen Menschen, die aus

den gängigen Erzählungen herausgeschrieben werden?

Dekolonisierung von Kultur- und Bildungseinrichtungen
bedeutet, wie die erwähnten Beispiele zeigen, solche Fragen

in den Bereich des Denk- und Verhandelbaren zu holen.

Das ist alles andere als eine leichte Aufgabe, wie ein Gespräch
der drei Kuratorinnen Belinda Kazeem-Kaminski, Natalie

Bayer und Nora Sternfeld über die Arbeit im Museum

zeigt (Bayer et al. 2017, Caceres et al. 2017). Denn anti-rassistisch

orientierte Kurator*innen und Künstlerinnen stehen

vor der schwierigen Aufgabe, Kolonialismus zu thematisieren,

ohne die bekannten gewaltvollen Bilder zu reproduzie-

4 Anm. d. Red.: Siehe Beitrag K. Diallo « SCH... On Curating the Unspoken and the Unspeakable» in der Rubrik «Bildessay» dieser Ausgabe S. 78-88.

5 S-C-H. http://s-c-h.tumblr.com/about, Zugriff am 13. August 2018.

18 / Tsantsa#24 2019



DOSSIER

ren. Das wird auch dadurch erschwert, dass ein beachtlicher

Teil der Museumsbesucher*innen (sowie Mäzen*innen und

Geldgeber*innen) voyeuristische und exotisierende
Sehnsüchte an die Museen richten und bedient haben wollen. Wie,
so fragt Natalie Bayer, sind vor diesem Hintergrund
Auseinandersetzungen mit dem Imperialismus ohne «Fortschreibungen

des kolonialen Blickregimes» (Bayer et al. 2017: 27)

möglich? Das geht nur, so Belinda Kazeem-Kamiriski, wenn
das Begehren «von den zu Anderen Gemachten ab- und auf
einen gemeinsamen Lern- und Erfahrungsprozess» (op. cit.: 25)

umgelenkt wird. Diese Formulierung liest sich wie eine
kondensierte Formel dessen, was Dekolonisierung bedeutet, nämlich

nichts weniger, als die konstitutiven Prozesse des Othering
aufzubrechen, bei denen die einen auf Kosten der anderen zu
machtvollen, integren, zugehörigen, anerkannten und
kohärenten Subjekten werden. Für Institutionen bedeutet das auch

den notwendigen Bruch mit Mechanismen, die das Othering
aufrecht erhalten. Hilfreich ist dabei die Einsicht, wie Nora
Sternfeld ausführt, dass «Kämpfe in und um Institutionen nur
Teil anderer, grösserer Fragen und Kämpfe sind. Diesen sehe

ich antirassistisches Kuratieren verpflichtet, auch wenn dies

deutliche Widersprüche zu institutionellen Logiken erzeugt»
(op. cit.: 41). Das bedeutet, dass sich die Dekolonisierung von
Institutionen nicht in der Wahl von anderen Themen und in der

Aufnahme neuer Ausstellungsmodelle oder Forschungsansätze

erschöpft. Dekoloniales Handeln in (hegemonialen) Institutionen

stösst notwendigerweise auf eine grundlegende Ambivalenz,

an der es sich abarbeiten muss: Denn Museen, Theater,
Ausstellungsräume und Akademien sind wichtige Bestandteile

jener post kolonialen nationalen Ordnung, die mit Hilfe dieser

Institutionen radikal befragt und verändert werden soll.

Dekoloniale Institutionskritik: Studieren an
Schweizer Kunsthochschulen

Eine nach wie vor unerschöpfliche Arbeit liegt in der
postkolonialen Kritik an bestehenden Institutionen und ihren
Strategien der Immunisierung gegenüber dekolonialen

Umarbeitungsprozessen. Inwiefern spielt Eurozentrismus, Race und
Rassismus eine Rolle bei der Herstellung, Bearbeitung und

Vermittlung von Wissen, bei der Auswahl und Honorierung
des Personals auf allen Hierarchiestufen, im Umgang mit der

postkolonialen Geschichte und Gegenwart dieser Institutionen?

Noch wissen wir wenig über diese Fragen, und was wir
wissen, findet kaum Eingang in die Lehr-, Forschungs- und
institutionellen Gestaltungsprozesse. Ein wegweisendes Projekt

im Bereich von Kunsthochschulen ist «Art.School.Diffe-

rences. Researching Inequalities andNormativities in the Field of
HigherArtEducation». Es wurde vom Institut for Art Education

der Zürcher Hochschule der Künste (ZHdK) initiiert und in
Zusammenarbeit mit den drei Kunsthochschulen Haute École

d'art et de design (Head) und Haute École de musique (HEM)
in Genf sowie mit der ZHdK 2013-2016 durchgeführt (Saner et
al. 2016: 2). Ziel des Projekts war es, Wissen über Ungleichheiten

an diesen Hochschulen zu gewinnen und verbreiten,
Partizipationsprozesse zu befördern und institutionelle
Demokratisierungsprozesse anzustossen oder zu verstärken (op. cit.: 2).

Serena Dankwa hat für «Art.School.Differences» die Curricula

der Studiengänge in Musik an der ZHdK und der HEM
Genf einer postkolonialen Lektüre unterzogen. Dabei stellt sie

fest, dass der Begriff der «Klassik» ein zentraler Orientierungspunkt

für die musikalische Ausbildung darstellt, ohne dass dieser

Begriff zeitlich oder räumlich eingeordnet wird. Damit wird
der «Status der europäischen Hochklassik als Inbegriff
musikalischer Vollendung und als Krone der Kunstmusik» perpetu-
iert, hält Dankwa (2016:307) fest. Anstatt Europa weiterhin als

stillschweigendeBezugsgrösse» zu verwenden, fordertsie eine

postkoloniale Auseinandersetzung mit der Geschichte der Klassik.

Dazu gehört es zu verstehen, «wie die euro-amerikanische

Kanonbildung durch den Kolonialismus vorangetrieben wurde
und die <klassische> NeueMusik ihrerseits von den Begegnungen

mit diversen aussereuropäischen musikalischen Systemen

profitiert hat. Es heisst aber auch anzuerkennen, dass sich
unterschiedliche aussereuropäische <Traditionen> ebenfalls auf ein

jahrhundertealtes Erbe beziehen und einen (klassischen) Kanon
haben, der seinerseits einen eigenen Anspruch auf Perfektion,

Mustergültigkeit undZeitlosigkeit erhebt, (op. cit.: 309)

Von einem solchen Verständnis sind die Schweizer
Hochschulen allerdings weit entfernt. Auf die Thematik angesprochen

gaben Lehrpersonen zu Protokoll, für eine tiefergehende
inhaltliche Auseinandersetzung fehle die Zeit, weil die
Studierenden technisch ausgebildet und für den harten Kampf in
der Musikbranche «fit» gemacht werden müssten {op. cit.: 309).
Ähnliche Argumente werden in Bezug auf den Androzentris-
mus der Ausbildung vorgebracht. Die Marginalisierung von
Frauen in der Musikgeschichte sei zwar ein relevantes Thema,
heisst es, könne aber im Rahmen des Studiums aus zeitlichen
Gründen nicht behandelt werden (op. cit.: 313). Dankwa zieht
den Schluss, dass «Studierende, die sich nur bedingt mit dem

andro- und eurozentrischen Kanon identifizieren können» (op.

cit.: 314) in einem Musikstudium aussen vor bleiben.

Das ist, wie sie mit Blick auf die entsprechenden Studiengänge

zeigt, auch im BereichJazz und Pop nicht anders.
Nichtweisse Musiktraditionen werden dabei zwar vermittelt, aber

weitgehend von ihren Entstehungskontexten abgelöst (op. cit.:

315). Demgegenüber hält Dankwa fest, wie wichtig es sei, «die

19/ Tsantsa #24/2019



DOSSIER

Kämpfe gegen Rassendiskriminierung und für die Anerkennung

eigenständiger afroamerikanischer Ausdrucksformen,
die hinter diesen Namen [berühmter Musiker*innen] stehen,

zu benennen» (op. cit.: 315). Die geschichtslose Übernahme

dieser Musik mit dem Einsatz von Schlagworten wie «Groove»

und «Kult» bewirkte die «Vereinnahmung und gleichzeitige
Marginalisierung Schwarzer Erfahrungswelten» {op. cit.: 316),

resümiert sie. Dazu kommt, wie Dankwa in einer akribischen
Lektüre zeigt, dass die Ausschreibungstexte oftmals implizit

weisse Studierende ansprechen {op. cit.: 317). Dies etwa,
wenn die Rede davon ist, sich mit fremden, anderen,
nichtwestlichen Traditionen auseinanderzusetzen - Studierende,
für die diese Musik nicht «anders», sondern auf intime Weise

mit ihrer Biographie verflochten ist, werden von solchen

Ausschreibungstexten ausgeschlossen.

Zu vergleichbaren Ergebnissen kommt die Teilstudie von
Emma Wolukau-Wanambwa, die sich mit Werbematerialien
verschiedener Schweizer Kunsthochschulen auseinandersetzt.

Im Zentrum ihrer Untersuchung steht die Frage der Repräsentation

von PeopleofColor: Wer wird wo, warum und auf welche

Weise in den Werbematerialien dargestellt? In einer detaillierten

Auseinandersetzung mit Broschüren für den Design
Studiengang der Zürcher Hochschule der Künste aus dem Jahr
2015 stellt sie erst einmal eine Lücke fest: Obwohl zum Institut
Studierende und Lehrende ofColour gehören, wird niemand

von ihnen im Prospekt abgebildet. Bezüge zu Schwarzen
Menschen finden sich dennoch: «At the same time, however; black

bodies and black culture werefigured in the student workpresented

in those documents» (Wolukau-Wanambwa 2016: 392). Die
Referenzen auf Schwarze Kultur sind allerdings rein formaler

Natur; Bezüge auf den jeweiligen kulturellen Kontext,
historische Reminiszenzen oder politische und soziale Kämpfe
fehlen auch hier. Dies vermittle den Eindruck, so die Autorin,
Schwarze Kultur liesse sich im Namen einer kosmopolitischen

Kulturproduktion unkritisch aneignen, um die eigenen
Produkte attraktiver und «cooler» zu machen.

Als besonders problematisch erachtet Wolukau-Wanambwa
den Abdruck einer historischen Fotografie in einer Werbebroschüre,

welche die Tänzerin Josephine Baker im sogenannten
«Bananenrock» zeigt. Der beinahe nackte und stark exotisierte

Körper von Baker bleibt das einzige Bild einer Person ofcolour

im Prospekt. Es illustriert ein Master-Projekt, das sich am
Beispiel der Banane mit der Globalisierung des Handels beschäftigt

{op. cit.: 392). Die fehlende Kontextualisierung dieses

Bildes, so die Autorin, zeige eine beunruhigende Gleichgültigkeit
gegenüber der Bedeutungsmacht dieser exotischen Frucht in
kolonialen und neokolonialen Diskursen. Dies nicht zuletzt, da

die Banane als phallisches Symbol in Verbindung gesetzt wird
mit einem Schwarzen Körper «as a sign of raw, unbridledpri¬

mitive sexuality» {op. cit.: 393). Gänzlich ausgeblendet bleibe

dabei, so Wolukau-Wanambwa, dass die Fiktion einer wilden
Schwarzen Sexualität von Weissen entwickelt worden sei, um
die eigene Welt zu sexualisieren und Sexualität gleichzeitig
säuberlich von Weisssein abtrennen zu können.

Der weibliche Schwarze Körper erfährt dabei eine
doppelte Objektivierung. Erstens taucht er nicht in der Position

eines Subjekts auf, obwohl Baker eine hoch interessante

avantgardistische Künstlerin war. Zweitens ist er

nicht einmal Objekt der Forschung, sondern dient nur der
Illustration des eigentlichen Forschungsobjekts, der

Globalisierung des Handels. Die scheinbar lose Verbindung
zwischen dem Forschungsthema und seiner Illustration ist

aber, wie Wolukau-Wanambwa zeigt, alles andere als kon-

tingent. Vielmehr kommt der Figur der Schwarzen Frau
eine paradoxe Aufgabe zu. Sie ruft bedeutsame Dimensionen

des Themas auf, die gleichzeitig verschwiegen bleiben:
die Rassifizierung, Kolonisierung, Sexualisierungund Ver-
geschlechtlichung des globalen Handels nämlich.

Die Ergebnisse von Dankwa und Wolukau-Wanambwa
sind wegweisend, weil sie die Wirkung von postkolonial-
patriarchalen Ungleichheitsverhältnissen aufzeigen, die im
Schweizer Kontext gleichzeitig omnipräsent sind und desar-

tikuliert bleiben. Dass Schweizer Kunsthochschulen tiefgehend

von einem eurozentrischen Verständnis von «uns» und
«euch» durchdrungen sind, hat eine Limitierung des Wissens

zur Folge, die mit einem klassischen Wissenschaftsverständnis

kritisiert werden kann: Denn Wissen, das sich selbst

beschränkt, ist beschränktes Wissen. Darüber hinaus führt
dies aber zu ungemein asymmetrischen Bedingungen für
Studierende. Eine potentielle Studentin o/Co/cwrkann sich in den

Bildern von Schülerinnen und Lehrenden nur bedingt
wiedererkennen, wenn diese die in der Schweiz vorherrschende
weisse und männliche Norm abbilden. Und sie muss über

Darstellungen hinweggehen, in denen Schwarze Kultur und

Körper mit einem Gestus der Selbstverständlichkeit
objektiviert werden, der direkt an koloniale und sexistische

Ausbeutungsverhältnisse anschliesst. Schwarze Studentinnen
und Studentinnen ofColour, so schreibt Emily Ngubia Kuria
in ihrer Studie zum Rassismus an deutschen Hochschulen,
begegnen an der Universität oftmals «<Karikaturen> ihrer
selbst als <Objekte> der Forschung: Karikaturen, die das

historische Erbe weisser Vorherrschaft symbolisieren» (Ngubia
Kuria 2015: 20). Die koloniale Verwendung von Bildern wie
demjenigen von Josephine Baker in einem offiziellen
Hochschulprospekt, so schreibt auch Wolukau-Wanambwa, sei «a

disconcertingandalienatingexperienceforthose many readers»,

insbesondere weil es diesen nicht möglich ist, sich «for thepurpose

ofdisinterestedcontemplation» (2016: 394) von solchen Bil-

20 / Tsantsa#24 /2019



DOSSIER

dem zu distanzieren. Der Einsatz gewaltförmiger postkolonialer

Darstellungen beinhaltet auf stillschweigende Weise

Privilegien, die in erster Linie weissen männlichen Studierenden

zukommen, die solche Bilder kontextfrei und unkritisch
konsumieren können, ohne von diesen verletzt oder in ihrer

Handlungsfähigkeit eingeschränkt zu werden auch wenn, und
das ist ein nicht zu vernachlässigender Punkt, Autorinnen
wie Toni Morrison oder James Baldwin immer wieder darauf

hinweisen, wie wichtig es ist, die Wirkung entmenschlichender

Praktiken auf diejenigen zu untersuchen, die von diesen

auf den ersten Blick zu profitieren scheinen. Denn der
entmenschlichende Zugriff dieser Subjekte auf die Welt, so die

These, entmenschlicht nicht zuletzt sie selbst.

Dekolonisierung in der Verbform

Diese Ausführungen zur Dekolonisierung von Bildungs- und

Kulturinstitutionen in der Schweiz zeigen: Dekolonisierung
findet statt, auch in der Schweiz. Es gibt Orte, Räume,
Publikationen und Veranstaltungen, es gibt Akademiker*innen,
Künstlerinnen, Aktivistinnen und Kuratorinnen, die
dekoloniale Praktiken erfinden, ausprobieren und in die Welt
setzen. Es werden neue Formate und alternative Formen erprobt,

um die Frage der Dekolonisierung auch im Schweizer Kontext

stellen zu können. Gleichzeitig sind wir mit einer enormen

Schieflage konfrontiert: Während an einigen Orten radikale

dekoloniale Praktiken entwickelt und bahnbrechende

kritische Analysen vorgelegt werden, pflegt ein Grossteil der

Institutionen eine aktive Kultur des postkolonialen Vergessens

und bleibt unberührt von postkolonialen Einsichten und
dekolonialen Umarbeitungen. Dekolonisierung heisst darum
nicht nur, fehlende Debatten zu lancieren, sondern auch,
bestehende Auseinandersetzungen sichtbar zu machen, und ihnen
das angemessene gesellschaftliche, akademische und
institutionelle Gewicht zu verleihen. Dabei bleibt die Frage zentral,

was Dekolonisierung «in der Verbform» (Zwischenraum
Kollektiv 2017: 187) bedeutet, sprich: Wie sich dekoloniale Praktiken

entwickeln lassen, die ein Denken und Handeln «towarda

decolonialotherwise» (Walsh 2018:16) ermöglichen. Dabei geht
es um Praktiken, die sich nicht geräusch- und nahtlos in
bestehende Ordnungen einfügen, sondern diese nachhaltig verstören
und verändert zurücklassen. Es geht aber auch, wie es die Kuratorin

Gabi Ngcobo es im Kontext der jüngsten Berliner Biennale

bezeichnet, um das gemeinsame Erschliessen einer «Grammatik

für das Unbekannte» (Ngcobo 2018: 16) in einer Welt, in
der das «Neukonfigurieren von jahrhundertelang unterdrückten

Vokabularien» {op. cit.: 18) Gestalt annehmen kann.

LITERATURVERZEICHNIS

Allianz gegen Racial Profiling. http://www.stop-racial-profiling.

ch, Zugriff am 13. August 2018.

Archiv Shedhalle. 2009. http://archiv2009.shedhalle.ch/dt/

archiv/2006/programm/thematische_reihe/konzept/index.shtml,

Zugriff am 13. August 2018.

2017. http://archiv2017.shedhalle.ch/de/123/Die_ganze_Welt_in

Zürich, Zugriff am 13. August 2018.

Bayer Natalie, Kazeem-Kaminski Belinda, Sternfeld Nora. 2017.

«Wo ist hier die Contact-Zone?! Eine Konversation», in: Bayer

Natalie, Kazeem-Kaminski Belinda, Sternfeld Nora (Hg.), Kuratieren

als antirassistischePraxis. Kritiken, Praxen, Aneignungen. S. 23-47.

Berlin: De Gruyter.

Berlowitz Shelley, Joris Elisabeth, Meierhofer-Mangeli
Zeedah (Hg.). 2013. Terra incognita?Der TreffpunktSchwarzer

Frauen in Zürich. Zürich: Limmat.

Boulila Stefanie Claudine. 2018. «Race and Racial Denial in

Switzerland», in: Ethnic andRacialStudies (online). https://www.
tandfonline.com/doi/full/10.1080/01419870.2018.1493211, Zugriff
am 27. November 2018.

Caceres Imayna, Mesquita Sunanda, Utikal Sophie (eds.).

2017. Anti'colonialFantasies. DecolonialStrategies. Wien: Zaglossus.

Christi Fabian. 2014. «Jetzt geht es dem <Mohren> an den Kragen».

DerBund, 10.05.2014. https://www.derbund.ch/bern/stadt/

Jetzt-geht-es-dem-Mohren-an-den-Kragen/story/22437181, Zugriff

am 13. August 2018.

Dankwa Serena. 2016. «Das Potential einer Analyse von Curricula:

Das Fallbeispiel Musik», in: Saner Philippe, Vögele Sophie, Vessely

Paulin, Bopp Tina, Borer Dora, Cornut Maëlle, Dankwa Serena, Mörsch

Carmen, Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma, Art.School.

Differences. ResearchingInequalities andNormativities in theFieldof

HigherArtEducation. Schlussbericht, S. 302-328. Zürich: Institute for Art
Education, Zürcher Hochschule der Künste, November 2016. https://

blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD_Schlussbericht_

final_web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

21/ Tsantsa#Z4 /2019



DOSSIER

Falk Francesco. 2019. Gender Innovation andMigration in

Switzerland. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Fässler Hans. 2005. Reise in schwarz-weiss. Schweizer Ortstermine in

Sachen Sklaverei. Zürich: Rotpunktverlag.

Germann Pascal. 2016. Laboratorien der Vererbung. Rassenforschung

undHumangenetik in der Schweiz, 1900-1970. Göttingen: Wallstein.

Jain Rohit. 2018. Kosmopolitische Pioniere. (Inderinnen derzweiten

Generation> aus derSchweizzwischen Assimilation, Exotik undglobaler

Moderne. Bielefeld: transcript.

2017. «Die Schweiz, ein*e Bastard*in - Reflexionen zu einer

postkolonialen Praxis im Kontext von Urban Citizenship in Zürich»,

in: Morawek Katharina, Krenn Martin (Hg.), URBAN CITIZENSHIP.

ZurDemokratisierungder Demokratie, S. 379-418. Wien: Verlag für

moderne Kunst.

Lavanchy Anne. 2015. «Glimpses into the Hearts of Whiteness:

Institutions of Intimacy and the Desirable National», in: Purtschert

Patricia, Fischer-Tiné Harald (eds.), ColonialSwitzerland. Rethinking

Colonialismfrom theMargins, S. 278-295. Basingstoke: Palgrave

Macmillan.

Lugones Maria. 2007. «Heterosexualism and the Colonial/Modern
Gender System». Hypatia 22(1): 186-209.

McClintock Anne. 1995. ImperialLeather. Race, Gender and

Sexuality in the Colonial Contest. New York: Routledge.

Michel Noémi. 2015. «Sheepology: The Postcolonial Politics of

Raceless Racism in Switzerland». PostcolonialStudies 18(4)

«Postcolonial Europe»: 410-426.

Mottier Véronique. 2000. «Narratives of National Identity:

Sexuality, Race and the Swiss Dream of Order». Swiss Journalof
Sociology 26(3): 533-556.

Näf Vanessa, Trenkel Nora. 2018. «<Es darf nicht alles beim

Alten bleiben in den Gender Studies!)», genderstudies

Zeitschrift des Interdisziplinären Zentrumsfür
GeschlechterforschungIZFG 32: 8-11.

Ngcobo Gabi. 2018. «Dear History, We Don't Need Another Hero»,

in: Ngcobo Gabi, Masilela Nomaduma Rosa, Serubiri Moses, de

Paula Souza Thiago, Mutumba Yvette (eds.), We Don'tNeedAnother

Hero, p. 15-18. Berlin: Berlin Biennale.

Ngubia Kuria Emily. 2015. Eingeschrieben. Zeichen setzen gegen

Rassismus an deutschen Hochschulen. Berlin: w_orten und meer.

Postulat Fraktion SP (Pinto de Magalhäes Halua, Kôçer

Fuat). 2014. KulturEvolution der Institutionen, https://ris.bern.ch/

Geschaeft.aspx?obj_guid=44cb06fb28334b6d8b3e561cal672cac,

Zugriff am 13. August 2018.

Purtschert Patricia, Fischer-Tiné Harald (eds.). 2015a. Colonial

Switzerland. Rethinking Colonialismfrom theMargins. Basingstoke:

Palgrave Macmillan.

Purtschert Patricia, Fischer-Tiné Harald. 2015b. «The End of

Innocence. Debating Colonialism in Switzerland», in: Purtschert

Patricia, Fischer-Tiné Harald (eds.), ColonialSwitzerland.

Rethinking Colonialismfrom theMargins, p. 1-25. Basingstoke:

Palgrave Macmillan.

Purtschert Patricia, Lüthi Barbara, Falk Francesco. 2012.

«Eine Bestandesaufnahme der postkolonialen Schweiz», in:

Purtschert Patricia, Lüthi Barbara, Falk Francesca (Hg.),

Postkoloniale Schweiz. Formen undFolgen einesKolonialismus ohne

Kolonien, S. 13-63. Bielefeld: transcript.

Purtschert Patricia. 2019. «Democratising Switzerland:

Challenging Whiteness in the Public Space», in: Skenderovic

Damir, Lüthi Barbara (eds.), Switzerland andMigration. Historical

and CurrentPerspectives on a ChangingLandscape. Basingstoke:

Palgrave Macmillan.

Saner Philippe, Vögele Sophie, Vessely Paulin, Bopp Tina,
Borer Dora, Cornut Maëlle, Dankwa Serena, Mörsch Carmen,
Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma. 2016. Art.
School.Differences. ResearchingInequalities andNormativities in theField

ofHigherArtEducation. Schlussbericht. Zürich: Institute for Art
Education, Zürcher Hochschule der Künste, November 2016. https://

blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD_

Schlussbericht_final_web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

S-C-H. http://s-c-h.tumblr.com/about, Zugriff am 13. August 2018.

Schär Bernhard C. 2016. «Global und intersektional. Prolegomena

zu einer noch neueren Geschichte der Schweiz». Didactica Historica.

Schweizerische Zeitschriftfür Geschichtsdidaktik 2: 49-54.

2015. Tropenliebe. SchweizerNaturforscher undniederländischer

Imperialismus in Südostasien um 1900. Frankfurt am Main: Campus.

2014. «Vergessene Kolonialgeschichte». Der Bund, 29.12.2014.

https://www.derbund.ch/bern/stadt/-Vergessene-

Kolonialgeschichte/story/30775820, Zugriff am 13. August 2018.

Unterweger Claudia. 2016. TalkingBack. Strategien Schwarzer

österreichischer Geschichtsschreibung. Wien: Zaglossus.

22 Tsantsa#24 /2019



DOSSIER

Walsh Catherine E. 2018. «Decoloniality in/as Praxis», in: Walsh

Catherine E., Mignolo Walter D. (eds.), On Decoloniality, Concepts,

Analytics, Praxis, p. 15-102. Durham: Duke University Press.

Zürcher Lukas. 2014. Die Schweiz in Ruanda. Mission,

Entwicklungshilfe und nationale Selbstbestätigung (1900-1975). Zürich:

Chronos.

Wolukau-Wanambwa Emma. 2016. «The appeal of artistic

education: An analysis of marketing strategies and promotional

materials», in: Saner Philippe, Vögele Sophie, Vessely Paulin, Bopp

Tina, Borer Dora, Cornut Maëlle, Dankwa Serena, Mörsch Carmen,

Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma. Art.School.Differences.

ResearchingInequalities andNormativities in the Field ofHigherArt
Education. Schlussbericht, p. 361-396. Zürich: Institute for Art
Education, Zürcher Hochschule der Künste, November 2016. https://

blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD_

Schlussbericht_final_web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

Zwischenraum Kollektiv. 2017. «Akademie trifft Aktivismus-
intersektionale und dekolonisierende Konversationsräume

ermöglichen», in: Zwischenraum Kollektiv (Hg.), Decolonize the City!
ZurKolonialität der Stadt. Gespräche. Aushandlungen. Perspektiven,

S. 180-187. Münster: Unrast Verlag.

Zangger Andreas. 2011. Koloniale Schweiz. Ein Stück

Globalgeschichtezwischen Europa undSüdostasien (1860-1930).

Bielefeld: transcript.

AUTORIN

Patricia Purtschert ist Philosophin und Kulturwissenschaftlerin sowie Co-Leiterin des Interdisziplinären Zentrums für
Geschlechterforschung an der Universität Bern. Sie ist Mitherausgeberin von Postkoloniale Schweiz. Formen undFolgen eines

Kolonialismus ohne Kolonien (transcript 2012, mit Barbara Lüthi und Francesca Falk), ColonialSwitzerland. Rethinking Colonialism

from theMargins (Palgrave Macmillan 2015, mit Harald Fischer-Tiné) und RacialProfiling. Struktureller Rassismus und
antirassistischer Widerstand (transcript 2019, mit Mohamed Wa Baile, Serena O. Dankwa, Tarek Naguib und Sarah Schilliger)
und Autorin von Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhundert. Eine Geschichte der weissen Schweiz (transcript 2019).

patricia.purtschert@izfg. unibe. ch

Interdisziplinäres Zentrumfür Geschlechterforschung IZFG
UniversitätBern
Mittelstrasse 43

CH-3012 Bern

23 / Tsantsa #24 2019


	Prolog : mehr als ein Schlagwort

