Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 24 (2019)

Artikel: Prolog : mehr als ein Schlagwort
Autor: Purtschert, Patricia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

PROLOG: MEHR ALS EIN
SCHLAGWORT

Dekolonisieren (in) der postkolonialen Schweiz

Text: Patricia Purtschert

Abstract

PROLOGUE: MORE THAN A BUZZWORD
Decolonizing (in) postcolonial Switzerland

The text takes as its starting point a statement recently made by the philosopher Sushila Mesquita, who expressed her
concerns that «decolonial» might become another buzzword, quickly losing its radical force. This raises the question
of what makes decolonizing possible as a practice that cuts across academic, activist, political and cultural fields,
and that aims at transforming rather than rearranging current regimes of power. The article takes this question up
with reference to novel research findings. It argues that while race constitutes a crucial category of social organization
in Switzerland, its significance tends to be strongly denied. It further maintains that groundbreaking attempts to
decolonize cultural and educational institutions have emerged in the past few years. However, these approaches are
still marginal as well as marginalized, and need more recognition if they are to have an impact.

Schlagwérter: Schweiz, Postkolonialismus, Feminismus, Rassismus, dekoloniale Theorie, Intersektionalitit
Keywords: Switzerland, postcolonialism, feminism, racism, decolonial theory, intersectionality

«Dekolonial», so konstatierte vor kurzem die Philosophin
Sushila Mesquita, drohe zu einem neuen «Buzzword» zu
werden, zu einem hippen Schlagwort, so wie dies mit «post-
kolonial» oder «intersektional» passiert sei. Sie fiihrt aus:

Meine Bedenken sind, dass dieses wahnsinnig starke Wort
erneut aus politischen Kontexten entnommen wird, und der radi-
kalen Geschichte, aber auch des radikalen Zwecks entleert wird.
Was bedeutet das, wenn wir die Gender Studies dekolonisieren
wollen [...]? Was heisst das in Bezug auf Wissensproduktion, in
Besgug auf Personalpolitik, auf Curricula und Kanonbildung? Es
darfnicht alles beim Alten bleiben, wenn wir diese Worter benut-
gen. (Nif und Trenkel 2018: 8)

Die Vorbehalte, die Mesquita im Hinblick auf die Ver-
wendung dekolonialer Ansétze in den Gender Studies dussert,
lassen sich fraglos auch auf andere Bereiche iibertragen. Thr
Hinweis darauf, dass Begriffe mit einer radikalen Geschichte
und einer transformativen Kraft oftmals in bestehende Sys-

teme integriert werden, ohne dass diese sich dndern, ist ein
wichtiger kritischer Ausgangspunkt fiir die Auseinander-
setzung mit der Dekolonisierung. Denn der Kolonialismus
funktionierte von Anfang an iiber Prozesse gewaltsamer und
verleugneter Aneignung. Wissen, Kreativitdt, Lebenszeit,
physische, intellektuelle und affektive Arbeit, Spiritualitat,
Kunst und materielle Ressourcen wurden dabei in das koloni-
ale System integriert. Die Beteiligung kolonialisierter Men-
schen an dem, was dabei entstanden ist, die <Moderne» mit all
ihren spezifischen Auspragungen, wurde in der Regel negiert
oder als unbedeutsam dargestellt. Dass es iiberhaupt gelang,
die umfassenden und vielféltigen Beitrage Schwarzer Men-
schen und People of Colour, und verstarkt noch diejenigen von
Schwarzen Frauen und Women of Colour, zur Entwicklung
einer modernen und global vernetzten Welt zu negieren, ist
alles andere als selbstverstdandlich. Die weit reichende Aus-
16schung ihrer Teilhabe war nur méglich durch die Etablie-
rung und Durchsetzung einer kolonialen Episteme, welche
das historische, juristische, medizinische, philosophische,

14 | Tsantsa#24 ] 2019 | 14-23



DOSSIER

geographische, religiose, spirituelle, pddagogische und poli-
tische Wissen, die Akademie und das Alltagswissen bis heute
durchdringt. Wenn Dekolonisierung nun bedeutet, die kolo-
nialen Grundlagen dieses Wissens aufzudecken, in Frage zu
stellen und neu zu organisieren, dann greift dieser Prozess tief
in die Organisation moderner Gesellschaften ein, er stort die
etablierten Abldufe und verlangt nach neuen Formen, Wissen
zu generieren, sammeln, bewerten und niitzen. Mesquita ver-
weist auf diese weitreichenden Dimensionen, wenn sie fragt,
welche Folgen die Dekolonisierung fiir die Wissensproduk-
tion, die Personalpolitik, die Curricula und die Kanonbildung
an den Universititen zeitigt.

In ihrer Frage steckt zudem die bedeutsame Erkenntnis,
dass sich Theorie und Praxis, epistemische und materielle
Bedingungen, nicht voneinander trennen lassen. Theorie
ist eine Form der Praxis, Praxis generiert Theorie, Wissen
hat eine materielle Dimension und Materialitét einen epis-
temischen Gehalt. Damit kann einem wichtigen Einwand
begegnet werden: Denn auch im Kontext der Debatten zur
postkolonialen Schweiz wurde (genau wie gegeniiber den
Postcolonial und Decolonial Studies im Allgemeinen) immer
wieder der Vorwurf gedussert, eine solche Forschung wiirde
sich auf kulturelle Phinomene kaprizieren und 6konomische
und soziale Aspekte vernachlédssigen. Vor dem Hintergrund
von Mesquitas Ausfithrungen ldsst sich dieser Einwand
umformulieren: Kultur und Okonomie, Theorie und Praxis,
Wissen und Materialitdt bezeichnen nicht getrennte Spha-
ren, sondern die Behauptung dieser Trennung selbst ist Teil
einer postkolonialen Regierungsstrategie, die problemati-
siert werden muss. Alltdgliche Aussagen, wie: es spiele keine
Rolle fiir die Forschung, wie jemand gesellschaftlich positi-
oniert sei, oder: Studierende miissten erst einmal die (uni-
versalisierten) «Klassiker» kennen lernen, bevor sie sich mit
den (partikularisierten) «anderen» Ansidtzen beschiftigten,
oder: Es sei reiner Zufall, dass feste Stellen mit guter Ausstat-
tung in angesehenen Institutionen zu einem guten Teil von
weissen Miénnern mit bildungsbiirgerlichem Hintergrund
besetzt seien, verweisen darauf, wie notig die hartniackigen
und unbequemen Fragen sind, die sich aus einer dekoloni-
alen, postkolonialen, feministischen und queeren Perspek-
tive stellen. Der Blick auf die Dekolonisierung von Instituti-
onen, der mit dieser Ausgabe von Zsantsa eingenommen und
geschirft wird, erweist sich dabei als besonders produktiv,
weil Institutionen bedeutsame gesellschaftliche Schnittstel-
len sind, an denen sich Wissensproduktion materialisiert und
materielle Praktiken in Wissen niederschlagen.

Unhintergehbarer Ausgangspunkt:
Postkoloniale Schweiz

Seit einiger Zeit werden postkoloniale Fragestellungen in
der Forschung zur Schweiz auf neue Weise diskutiert: Wie
waren Schweizer Akteur*innen am transatlantischen Skla-
venhandel und am kolonialen Handel beteiligt? Wie haben
sich Schweizer Akademiker*innen und Institutionen an der
Rassenforschung beteiligt? Wie wurden koloniale Sichtwei-
sen in der Schweiz normalisiert und wie konnte sich dabei ein
umfassender Alltagsrassismus herauskristallisieren? Wie stiit-
zen sich zentrale Elemente eines Schweizer Selbstverstdnd-
nisses wie Neutralitit, Humanitarismus, Demokratie, Libe-
ralismus oder Multikulturalismus auf koloniale Perspektiven
und Praktiken? Und wie wurde die koloniale Situierung der
Schweiz in eine postkoloniale Kondition iibersetzt, die unsere
Gegenwart massgeblich mitbestimmt? (Fassler 2005, Zang-
ger 2011, Purtschertetal. 2012, Berlowitz et al. 2013, Ziircher
2014, Schir 2015, Michel 2015, Purtschert und Fischer-Tiné
2015a, Germann 2016, Jain 2018).

Neu an solchen Forschungen ist nicht, dass sich kriti-
sche Stimmen gegen die verbreitete Vorstellung richten, die
Schweiz hitte mit Kolonialismus nichts zu tun gehabt und
Rassismus sei ein Problem der Anderen. Es gab und gibt zu
allen Zeiten Widerstand gegen post_koloniale Formationen,
auch in der Schweiz — und eine wichtige Aufgabe dekolo-
nialer Forschung besteht darin, dieses verschiittete oder
unzureichend tradierte Wissen ausfindig zu machen.' Neu
an den aktuellen Aushandlungen ist der vermehrte und kon-
zertierte Bezug auf postkoloniale und dekoloniale Theorien
sowie auf die Critical Race Studiesund Critical Whiteness Stu-
dies, die es ermoglichen, die Analysen zur Schweiz verstirkt
in eine transnationale Diskussion einzubetten. Wichtig ist
auch die hohe Beteiligung von Schwarzen Forschenden und
Forschenden of Colour in diesen Debatten, die rassistischem
Reden iiber «die Anderen» in der Schweiz verstdrkt mit Stra-
tegien des «Zuriickredens» begegnen und diese in Wissen-
schaft und Gesellschaft etablieren (Unterweger 2016). Auf-
fallig ist weiter die starke Prdsenz von feministischen und
queeren Stimmen in diesen Diskussionszusammenhiéngen.
Sie zeigen, dass sich postkoloniale Analysen nicht l6sen
lassen von der Frage des gesellschaftlichen Umgangs mit
Geschlecht und Sexualitdt und machen andererseits deut-
lich, dass feministische Auseinandersetzungen mit moder-
ner Macht immer auch Fragen des Rassismus beriihren
(McClintock 1995, Lugones 2007).

! Fiir eine umfassende Literaturliste vgl. Purtschert und Fischer Tiné 2015b. Der Begriff «post_kolonial» soll an dieser Stelle auf die vielfachen
Kontinuitaten zwischen Herrschafts- und Gewaltverhaltnissen in der kolonialen und der nachkolonialen Zeit aufmerksam machen.

15 / Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

Dekolonial analysieren:
Das Beispiel Standesamt

Was ldsst sich vor dem Hintergrund dieser Debatten iiber
dekoloniale Prozesse an Schweizer Universitdten und kul-
turellen Institutionen sagen? Eine wegweisende postkoloni-
ale Analyse von Schweizer Institutionen wurde kiirzlich von
Anne Lavanchy verfasst. Sie ging anhand von Interviews mit
Zivilistandsbeamt*innen in der franzosischsprachigen Schweiz
der Frage nach, welche Kriterien ausschlaggebend sind fiir die
Abklirung einer moglichen «Scheinheirat». Lavanchy stellte
dabei fest, dass sich Zivilstandsbeamt*innen in einer wider-
spriichlichen Situation vorfinden. Zum einen werden sie mit der
gesamtgesellschaftlichen Vorstellung konfrontiert, der Anspruch
auf eine staatlich anerkannte Verbindung von (heterosexuellen
und zunehmend auch homosexuellen) Paaren sei ein univer-
selles Recht, das fiir alle gelten muss. Gleichzeitig besteht ein
hoher gesellschaftlicher Druck, angeblich «bedrohliche Andere»
sowohl symbolisch als auch physisch von der Schweiz fern zu
halten. Zivilstandsbeamt*innen werden dabei zunehmend zu
«Gate-Keepern» (Lavanchy 2015: 278) der Nation gemacht.

Als Referenzpunkt fiir die Abkldrung, ob sie es mit einem
«echten Paar» zu tun haben, dient den Zivilstandsbeamt*innen
eine kulturell und historisch hoch spezifische Norm der
romantischen Liebe. Die Frage, wer diese Liebe erfiillt und
wer nicht, wird, wie Lavanchy zeigt, primér iiber die Frage
der «Vermischung» (mixedness) diskutiert. Zu viel Unter-
schiedlichkeit zwischen Partner*innen zeigt dabei eine pro-
blematische Beziehung an; welche Unterschiede sich als st6-
rend auswirken und was als problematische «Vermischung»
gilt, hiangt allerdings stark von Race, Geschlecht und Klasse
ab.? So werden weisse Frauen, die nicht-weisse Manner hei-
raten wollen, haufig dem Verdacht auf Scheinehe ausgesetzt.
Zivilstandsbeamt*innen dusserten im Gesprich zudem das
Bediirfnis, solche Frauen zu «disziplinieren». Der ungleich
hohe Aufwand, der fiir die Abkldarung solcher Verbindungen
betrieben wird, so Lavanchy, zeige die rassistische Bemii-
hung, die Nation weiss zu halten. Er dokumentiere aber auch
eine «updated version of Switzerland’s highly gendered history of
moral panic over deviant female bodies» (Lavanchy 2015: 286)
und schliesst damit an die lange staatliche Praxis an, die Sexu-
alitit von Frauen zu kontrollieren (Mottier 2000).

Lavanchys Forschung zeigt, dass Ehe- und Partnerschafts-
vertrage entgegen der vorherrschenden Idee eines universa-
len Rechts auf staatlich anerkannte Verbindungen, ungleiche

Zuginge zu staatlichen Ressourcen und Rechten erdffnen.
Bestehende Vorstellungen einer weissen Uberlegenheit und
die Herstellung weisser Privilegien werden dadurch weiter
verankert (Lavanchy 2015: 279). In Ubereinstimmung mit
anderen neuen Forschungsergebnissen wird damit deutlich,
dass Racein der Schweiz eine strukturell bedeutsame Katego-
rie ist, obwohl sie in der Regel nicht artikuliert wird und keine
offizielle Verwendung findet (Michel 2015, Boulila 2018).
Denn obwohl sich die interviewten Zivilstandsbeamt*innen
vom Vorwurf distanzierten, rassistisch zu handeln, fithrten
sie in den meisten Fillen rassifizierte Unterschiede als Grund
dafiir an, ein Paar als «verdichtig» einzustufen und eine wei-
tere Uberpriifung der Beziehung anzuordnen. Institutionen
wie das Zivilstandsamt werden damit zu Scharnierstellen fiir
die Reproduktion einer rassifizierten Ordnung. Lavanchys
Forschung zeigt eindriicklich auf, wie wichtig es fiir eine deko-
loniale Auseinandersetzung mit Institutionen ist, die Frage
nach der Bedeutung von Race und Rassismus aufzuwerfen,
und zwar entgegen der gingigen Vorstellung, wonach beides
in institutionellen Kontexten der Schweiz keine Rolle spielt.

Dekolonial intervenieren:
Das Beispiel der Stadt Bern

Eine andere wichtige dekoloniale Auseinandersetzung fand
in Bern statt, wo die Stadtrate Halua Pinto de Magalhies und
Fuat Kocer im Mai 2014 ein Postulat mit dem Titel «Kultu-
rEvolution der Institutionen» eingaben (Postulat Fraktion SP
2014). Dieses benennt mehrere Widerspriiche in der stid-
tischen Politik: Da wird zum einen eine jihrliche Aktions-
woche gegen Rassismus durchgefiihrt. Zum anderen stellen
offentliche Institutionen wie die «Mohrenzunft» weiterhin
rassistische Symbole zur Schau. Oder: Auf der einen Seite
wird ein neues Leitbild erstellt, das vorsieht, Integration zu
einem Querschnittsthema aller stadtischer Institutionen zu
machen. Andererseits reproduziert die Vorstellung von Inte-
gration, die darin bemiiht wird, die Trennung zwischen Ein-
heimischen und Fremden und biirdet die Integrationsarbeit in
erster Linie letzteren auf.

Pinto und Kocer reagieren auf diese Widerspriiche mit
mehreren Forderungen. Sie verlangen die Auseinandersetzung
mit rassistischen Darstellungen im 6ffentlichen Raum, genaue
Zahlen zur Repriasentation migrantischer Personen beim stidd-
tischen Personal und stddtischen Kommissionen als Grund-
lage fiir effektivere Massnahmen, um deren Anteil zu erh6hen,

2 So werden Unterschiede, die auf eine Geschlechterkomplementaritat zuriickgefiihrt werden kénnen, offensichtlich nicht als Problem, sondern als
natiirlicher Ausdruck einer (heterosexuell kodierten) Liebesbeziehung erachtet.

16 | Tsantsa#24 [ 2019



DOSSIER

sowie eine «radikale interkulturelle Offnung» der Institutionen.
Dazu gehore die Anpassung der Sprache an eine postmigran-
tische Gegenwart, und die Abkehr von einer Politik, die eine
«Anpassung an eine leitkulturelle Norm» bezwecke.

Der Vorstoss von Pinto und Koger wurde in der media-
len Offentlichkeit breit diskutiert, dabei aber weitgehend auf
einen Aspekt hin verengt: Auf die Frage, ob die Berner Moh-
renzunft einen rassistischen Gehalt aufweise oder nicht.? Die
eine Seite betonte, dem Wort «Mohr» hafte nichts Rassisti-
sches an, und das Wappen der Gesellschaft stamme aus einer
Zeit, «in der die Vorstellung von minderwertigen Rassen noch
nicht existierte» (Christl 2014). Die andere Seite fiihrte dage-
gen an, dass sich der koloniale Rassismus lange vor dem 19.
Jahrhundert entwickelt hatte (die Dekolonisierungstheorie
geht davon aus, dass Race mit der Eroberung Amerikas im
spaten 15. Jahrhundert als Unterscheidungsmerkmal einge-
fiihrt wurde, um die radikal unterschiedliche Behandlung von
Menschen im imperialen Zeitalter iiberhaupt erst moglich zu
machen) (Lugones 2007). Wie Bernhard C. Schir feststellt,
wurde das aktuelle Wappen der Zunft zudem im spéten 19.
Jahrhundert entworfen, und enthidlt deshalb nicht zufillig
«alle Merkmale aus der Bliitezeit des wissenschaftlichen Ras-
sismus des 19. Jahrhunderts» (Schir 2014). Gegen das Bild
einer «vom Kolonialismus unberiihrten Institution» machte er
zudem geltend, dass sich die Mohrenzunft im frithen 18. Jahr-
hundert als Aktiondrin am transatlantischen Sklavenhandel
beteiligt hatte. Neben der rassistischen Symbolik, so Schir,
zeuge auch dies von den kolonialen Verstrickungen, in die die
(vermogende Klasse der) Stadt Bern involviert war.

Die postkoloniale Kritik blieb nicht auf mediale Interventi-
onen beschrankt. Das anti-rassistische «Kollektiv Berner Ras-
sismusstammtisch» hatte im August 2016 unter dem Titel «No
Mohr Racism!» ein «Kanakentribunal» einberufen, das anhand
des Beispiels der Mohrenzunft die Auswirkungen von Alltags-
rassismus in der Schweiz diskutierte (Purtschert im Erschei-
nen). Die Ergebnisse des Kanakentribunals als alternative
Institution konnten sich zwar nicht auf den iiblichen institu-
tionellen Wegen, in Form von Beschliissen, Regelungen oder
Gesetzen, niederschlagen. Thre Wirkmacht zeigte sich viel-
mehr in der subversiven Aneignung institutioneller Vorginge,
die mimetisch wiederholt und dekolonial transformiert wur-
den: Anders als in den Schweizer Behorden wurde fast das

gesamte Personal des Tribunals von Peaple of Color gestellt, und
es wurden diejenigen Fragen ins Zentrum geriickt, die in der
offentlichen Auseinandersetzung weitgehend ignoriert oder
an den Rand gedringt werden. Dazu gehort insbesondere die
Frage, wie, wo und auf welche Weise Rassismus in Instituti-
onen, Behorden und dem Alltag vorkommt, wie er von einer
Mehrheit normalisiert, aber auch von vielen in Frage gestellt
und angefochten wird, und wie er bezeugt und dokumentiert
werden kann. Damit fiihrte das Kanakentribunal auf eindriick-
liche Weise vor Augen, wie eine Debatte aussehen konnte, die
sich der Frage nach der Prisenz von Rassismus im Zentrum der
Gesellschaft 6ffnet, anstatt sie wie gewohnt zu banalisieren,
auf die Seite zu schieben oder ganz von der Hand zu weisen.

Die Berner Debatte zeigt, wie politische Mittel (das Postulat
im Stadtrat) mit akademischen und journalistischen Vorgehens-
weisen (die Stellungnahmen von Forschenden in den Medien)
und Aktivismus (die Herstellung alternativer Institutionen durch
das Kanakentribunal) verbunden werden, um die Dekolonisie-
rung von Institutionen voranzutreiben. Diese kreative Verkniip-
fung von Praktiken ldsst sich auch bei der Organisation ausma-
chen, die gegenwirtig einen der eindriicklichsten dekolonialen
Kéampfe fiihrt: Die Allianz gegen Racial Profiling geht gegen ras-
sistisch motivierte polizeiliche Handlungen in der Schweiz vor,
indem sie aktivistische, juristische, akademische und kiinstleri-
sche Mittel kombiniert, und dabei auch auf die Form des Tribu-
nals zuriickgreift (Allianz gegen Racial Profiling).

Dekolonial kuratieren:
Andere Erzdhlungen méglich machen

Was bedeutet es nun, Dekolonisierung als «Herausforderung»
fiir die Schweizer Wissenschaft und verwandte Kultur- und
Bildungseinrichtungen zu betrachten, wie es das vorliegende
Dossier fordert? Ich werde im Folgenden einige mogliche Ant-
worten mit Blick auf den Bereich der Kunst umreissen. Als
erstes gilt es festzustellen: Dekoloniale Praktiken werden in
Schweizer Kunstrdumen seit vielen Jahren erfunden, auspro-
biert und vorangetrieben. So hat die Shedhalle Ziirich 2006
unter der Leitung von Katharina Schlieben und Sgnke Gau
eine mehrteilige Ausstellung unter dem Titel «Kolonialismus
ohne Kolonien?» lanciert, und dabei bedeutsame Fragen vor-
weggenommen, die spiter im akademischen Kontext aufge-

3 Anders im Stadt- und Gemeinderat, die beide das Postulat als «erheblich» erkldrten und auf einzelne Punkte eingingen. Eine eingehende Analyse
des Berichts kann an dieser Stelle nicht erfolgen, er bewegt sich aber zwischen «schwachen» (wie der Vorstellung, die Forderung nach
Auseinandersetzung mit der «Mohrenzunft» sei «erfiillt» durch das Anbringen einer Informationstafel) und «starken» dekolonialen Elementen (wie der
Absichtserklirung des Gemeinderats, «einer geeigneten Institution einen Auftrag zur dnventarisierung des Rassistischen im 6ffentlichen Raum» zu

geben») (Postulat Fraktion SP 2014).

17 | Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

griffen wurden (Archiv Shedhalle 2009). Die Shedhalle war
es auch, die 2015 das von Katharina Morawek kuratierte Pro-
jekt «Die ganze Welt in Ziirich. Konkrete Interventionen in
die Schweizer Migrationspolitik» initiierte und damit einen
wichtigen Anstoss zur Aushandlung von «Urban Citizenship»
im Schweizer Kontext erwirkte (Archiv Shedhalle 2017).
Was Dekolonisieren & Ja suissebedeuten kann, machte die von
Kadiatou Diallo kuratierte Ausstellung SCH vor, die 2016 im
Ausstellungsraum Klingental in Basel stattfand.* SCH ergriin-
dete die Geschichten von Menschen in der Schweiz, deren
Zugehorigkeit von der weissen Mehrheitsgesellschaft in Frage
gestellt wird. Die drei Buchstaben stehen dabei fiir den Ver-
such, zum Schweigen-gebrachte Geschichten erzdhlbar oder
aber ihr Verschweigen sichtbar zu machen:

This project consists of a series of encounters that resist

silence (or use silence as resistance); seeking to compose the
muted SCH into the reverberating stories it longs to tell—
about SCHweigen (stlence), SCHweiz (Switgerland) [sic]
SCHweiss (sweat), GeSCHichte (kistory), SCHichten (/ay-
ers), SCHiitzen (prorecting), SCHerzen (joking), SCHamen
(being ashamed), SCHreien (screaming), SCHwarz (black),
falSCH (wrong), VerSChwinden (Zisappear)...5

Dekolonisieren heisst damit, die Art und Weise zu befra-
gen und verdndern, wie Erzdhlen in der Schweiz moglich
gemacht wird. Diallo tut dies, indem sie als erzdhlbar aner-
kennt, was in der Regel herausgefiltert, iibersehen oder an
den Rand gedriangt wird, weil es als storend, unrein oder mar-
ginal gilt. SCH niitzt bestehende Ausstellungsstrukturen, um
alternative Denk-, Fiihl- und Erzdhlweisen von Zugehorig-
keit und Fremdheit, Kollektivitdit und Einsamkeit, Stiarke
und Verletzlichkeit, Gestaltungskraft und Eingeschrinkt-
heit in der postkolonialen Schweiz zu eroffnen. Angeregt
wird damit ein anderer Umgang mit institutionellen Rédu-
men und ihren rassistischen, sexistischen, klassistischen und
homophoben Strukturen. Ein michtiger Mechanismus zur
Aufrechterhaltung dieser Machtverhiltnisse ist der Impera-
tiv an strukturell benachteiligte Menschen, die Auswirkun-
gen, Verletzungen, Einschriankungen, Ungleichheiten und
Ungerechtigkeiten, die sie erfahren, hinzunehmen. Projekte
wie SCH, aber auch das rassismuskritische Humorfestival
Laugh up! Stand up!, der Berner Rassismus Stammtisch oder
der Salon Bastarde brechen mit diesem Imperativ, indem sie
Machtstrukturen offenlegen, befragen, kritisieren, angreifen,
auslachen, ironisieren, umwenden und transformieren.

Die marginalisierten Geschichten und Praktiken des Ver-
schweigens, die diese Projekte zum Vorschein bringen, fithren
nicht nur dazu, dass bislang unsichtbare Rander der Schweizer
Geschichte ausgeleuchtet werden. Vielmehr transformieren sie
die Wahrnehmung des Ganzen, das Verstdndnis dessen, was die
«Schweiz» ist und was als «<schweizerisch» gelten kann. Entspre-
chend schldgt Rohit Jain vor, die Schweiz mit dem kontroversen
Begriff der «Bastard_in» in Verbindung zu bringen, und zwar:

weil thre Textilindustrie Stoff fiir den Kauf von Sklav_innen
produzierte, ihre Bahnhife, Strassen, Tunnels von italienischen
Gastarbeiter_innen gebaut und ihre Universititen von deutschen
Exilant _innen und russischen Jiid_innen belebt wurden. Die
Taten und Traume all dieser Menschen sind in den ungedffneten
Archiven unter uns lebendig. Das politische Projekt der Schweiz
bestand lange darin, diese Geschichte(n) und Menschen verges-
sen zu machen, sie su neutralisieren. Doch die Geister lassen sich
nicht vertreiben. Die Schweiz als Bastard _in zu sehen, zu verste-
hen, anzuerkennen, zu licben, das ist das reparative Projekt der
Gegenwart. (Jain 2017: 380)

Dekoloniales Erzihlen folgt damit der Einsicht, dass sich
verdriangte und vergessene Geschichten nicht einfach additiv
zur bestehenden Geschichte hinzufiigen lassen (Falk 2019).
Vielmehr geht es darum, kollektiv neu herauszufinden, wie die
national gerahmte Gemeinschaft, in der wir gemeinsam leben,
zustande gekommen ist, und wie wir weiterhin gemeinsamin ihr
leben wollen und kénnen. Wie sieht ein Verstandnis der Schweiz
aus, wenn koloniale und patriarchale Gewalt- und Herrschafts-
verhiltnisse (innerhalb und ausserhalb der geographischen Lan-
desgrenzen) als unumgingliche Bestandteile der Schweiz ver-
standen werden (Schér 2016)? Wenn das Leid sichtbar gemacht
wird, das diese Verhiltnisse bewirkten, aber auch die kreative
und produktive Beteiligung all derjenigen Menschen, die aus
den gingigen Erzahlungen herausgeschrieben werden?

Dekolonisierung von Kultur- und Bildungseinrichtungen
bedeutet, wie die erwdhnten Beispiele zeigen, solche Fra-
gen in den Bereich des Denk- und Verhandelbaren zu holen.
Das ist alles andere als eine leichte Aufgabe, wie ein Gesprich
der drei Kuratorinnen Belinda Kazeem-Kaminski, Nata-
lie Bayer und Nora Sternfeld iiber die Arbeit im Museum
zeigt (Bayer et al. 2017, Caceres et al. 2017). Denn anti-ras-
sistisch orientierte Kurator*innen und Kiinstler*innen stehen
vor der schwierigen Aufgabe, Kolonialismus zu thematisie-
ren, ohne die bekannten gewaltvollen Bilder zu reproduzie-

4 Anm. d. Red.: Siehe Beitrag K. Diallo « SCH... On Curating the Unspoken and the Unspeakable» in der Rubrik «Bildessay» dieser Ausgabe S. 78-88.

5 S-C-H. http://s-c-h.tumblr.com/about, Zugriff am 13. August 2018.

18 / Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

ren. Das wird auch dadurch erschwert, dass ein beachtlicher
Teil der Museumsbesucher*innen (sowie Mizen*innen und
Geldgeber*innen) voyeuristische und exotisierende Sehn-
siichte an die Museen richten und bedient haben wollen. Wie,
so fragt Natalie Bayer, sind vor diesem Hintergrund Ausei-
nandersetzungen mit dem Imperialismus ohne «Fortschrei-
bungen des kolonialen Blickregimes» (Bayer et al. 2017: 27)
moglich? Das geht nur, so Belinda Kazeem-Kaminski, wenn
das Begehren «von den zu Anderen Gemachten ab- und auf
einen gemeinsamen Lern- und Erfahrungsprozess» (9p. cit.: 25)
umgelenkt wird. Diese Formulierung liest sich wie eine kon-
densierte Formel dessen, was Dekolonisierung bedeutet, nim-
lich nichts weniger, als die konstitutiven Prozesse des Othering
aufzubrechen, bei denen die einen auf Kosten der anderen zu
machtvollen, integren, zugehorigen, anerkannten und kohé-
renten Subjekten werden. Fiir Institutionen bedeutet das auch
den notwendigen Bruch mit Mechanismen, die das Otkering
aufrecht erhalten. Hilfreich ist dabei die Einsicht, wie Nora
Sternfeld ausfiihrt, dass «Kdmpfe in und um Institutionen nur
Teil anderer, grosserer Fragen und Kiampfe sind. Diesen sehe
ich antirassistisches Kuratieren verpflichtet, auch wenn dies
deutliche Widerspriiche zu institutionellen Logiken erzeugt»
(0p. cit.: 41). Das bedeutet, dass sich die Dekolonisierung von
Institutionen nicht in der Wahl von anderen Themen und in der
Aufnahme neuer Ausstellungsmodelle oder Forschungsansitze
erschopft. Dekoloniales Handeln in (hegemonialen) Instituti-
onen stosst notwendigerweise auf eine grundlegende Ambiva-
lenz, an der es sich abarbeiten muss: Denn Museen, Theater,
Ausstellungsraume und Akademien sind wichtige Bestandteile
jener post_kolonialen nationalen Ordnung, die mit Hilfe dieser
Institutionen radikal befragt und verandert werden soll.

Dekoloniale Institutionskritik: Studieren an
Schweizer Kunsthochschulen

Eine nach wie vor unerschopfliche Arbeit liegt in der post-
kolonialen Kritik an bestehenden Institutionen und ihren Stra-
tegien der Immunisierung gegeniiber dekolonialen Umarbei-
tungsprozessen. Inwiefern spielt Eurozentrismus, Race und
Rassismus eine Rolle bei der Herstellung, Bearbeitung und
Vermittlung von Wissen, bei der Auswahl und Honorierung
des Personals auf allen Hierarchiestufen, im Umgang mit der
postkolonialen Geschichte und Gegenwart dieser Institutio-
nen? Noch wissen wir wenig iiber diese Fragen, und was wir
wissen, findet kaum Eingang in die Lehr-, Forschungs- und
institutionellen Gestaltungsprozesse. Ein wegweisendes Pro-
jekt im Bereich von Kunsthochschulen ist «A7z.School. Diffe-
rences. Researching Inequalities and Normativities in the Field of
Higher Art Education». Es wurde vom Institut for Art Education

der Ziircher Hochschule der Kiinste (ZHdK) initiiert und in
Zusammenarbeit mit den drei Kunsthochschulen Haute Ecole
d’art et de design (Head) und Haute Ecole de musique (HEM)
in Genf sowie mit der ZHdK 2013-2016 durchgefiihrt (Saner et
al. 2016: 2). Ziel des Projekts war es, Wissen iiber Ungleichhei-
ten an diesen Hochschulen zu gewinnen und verbreiten, Par-
tizipationsprozesse zu beférdern und institutionelle Demokra-
tisierungsprozesse anzustossen oder zu verstarken (op. ciz.: 2).

Serena Dankwa hat fiir «A472.Sckool. Differences» die Curri-
cula der Studiengidnge in Musik an der ZHdK und der HEM
Genlf einer postkolonialen Lektiire unterzogen. Dabei stellt sie
fest, dass der Begriff der «Klassik» ein zentraler Orientierungs-
punkt fiir die musikalische Ausbildung darstellt, ohne dass die-
ser Begriff zeitlich oder rdumlich eingeordnet wird. Damit wird
der «Status der europdischen Hochklassik als Inbegriff musi-
kalischer Vollendung und als Krone der Kunstmusik» perpetu-
iert, hilt Dankwa (2016: 307) fest. Anstatt Europa weiterhin als

stillschweigende Bezugsgrisse» zu verwenden, fordert sie eine
postkoloniale Auseinandersetzung mit der Geschichte der Klas-
sik. Dazu gehirt es zu verstehen, «wie die euro-amerikanische
Kanonbildung durch den Kolonialismus vorangetrieben wurde
und die dlassische> Neue Musik ihrerseits von den Begegnungen
mit diversen aussereuropdischen musikalischen Systemen pro-
fitiert hat. Es heisst aber auch anzuerkennen, dass sich unter-
schiedliche aussereuropdische <Traditionens ebenfalls auf ein
Jahrhundertealtes Erbe beziehen und einen (klassischen) Kanon
haben, der seinerseits einen eigenen Anspruch auf Perfektion,
Mustergiiltigkert und Zeitlosigkeit erhebs. (op. cit.: 309)

Von einem solchen Verstindnis sind die Schweizer Hoch-
schulen allerdings weit entfernt. Auf die Thematik angespro-
chen gaben Lehrpersonen zu Protokoll, fiir eine tiefergehende
inhaltliche Auseinandersetzung fehle die Zeit, weil die Stu-
dierenden technisch ausgebildet und fiir den harten Kampf in
der Musikbranche «fit» gemacht werden miissten (gp. czz.: 309).
Ahnliche Argumente werden in Bezug auf den Androzentris-
mus der Ausbildung vorgebracht. Die Marginalisierung von
Frauen in der Musikgeschichte sei zwar ein relevantes Thema,
heisst es, konne aber im Rahmen des Studiums aus zeitlichen
Griinden nicht behandelt werden (gp. czz.: 313). Dankwa zieht
den Schluss, dass «Studierende, die sich nur bedingt mit dem
andro- und eurozentrischen Kanon identifizieren konnen» (op.
cit.: 314) in einem Musikstudium aussen vor bleiben.

Das ist, wie sie mit Blick auf die entsprechenden Studien-
ginge zeigt, auch im Bereich Jazz und Pop nicht anders. Nicht-
weisse Musiktraditionen werden dabei zwar vermittelt, aber
weitgehend von ihren Entstehungskontexten abgelost (op. ciz.:
315). Demgegeniiber hilt Dankwa fest, wie wichtig es sei, «die

19 / Tsantsa #24 | 2019



DOSSIER

Kimpfe gegen Rassendiskriminierung und fiir die Anerken-
nung eigenstdandiger afroamerikanischer Ausdrucksformen,
die hinter diesen Namen [berithmter Musiker*innen] stehen,
zu benennen» (0p. cit.: 315). Die geschichtslose Ubernahme
dieser Musik mit dem Einsatz von Schlagworten wie «Groove»
und «Kult» bewirkte die «Vereinnahmung und gleichzeitige
Marginalisierung Schwarzer Erfahrungswelten» (0p. ciz.: 316),
resiimiert sie. Dazu kommt, wie Dankwa in einer akribischen
Lektiire zeigt, dass die Ausschreibungstexte oftmals impli-
zit weisse Studierende ansprechen (0p. ciz.: 317). Dies etwa,
wenn die Rede davon ist, sich mit fremden, anderen, nicht-
westlichen Traditionen auseinanderzusetzen — Studierende,
fiir die diese Musik nicht «anders», sondern auf intime Weise
mit ihrer Biographie verflochten ist, werden von solchen Aus-
schreibungstexten ausgeschlossen.

Zu vergleichbaren Ergebnissen kommt die Teilstudie von
Emma Wolukau-Wanambwa, die sich mit Werbematerialien
verschiedener Schweizer Kunsthochschulen auseinandersetzt.
Im Zentrum ihrer Untersuchung steht die Frage der Représen-
tation von People of Color: Wer wird wo, warum und auf welche
Weise in den Werbematerialien dargestellt? In einer detaillier-
ten Auseinandersetzung mit Broschiiren fiir den Design Stu-
diengang der Ziircher Hochschule der Kiinste aus dem Jahr
2015 stellt sie erst einmal eine Liicke fest: Obwohl zum Institut
Studierende und Lehrende of Colour gehoren, wird niemand
von ihnen im Prospekt abgebildet. Beziige zu Schwarzen Men-
schen finden sich dennoch: «At the same time, however, black
bodlies and black culture were figured in the student work presen-
ted in those documents» (Wolukau-Wanambwa 2016: 392). Die
Referenzen auf Schwarze Kultur sind allerdings rein forma-
ler Natur; Beziige auf den jeweiligen kulturellen Kontext, his-
torische Reminiszenzen oder politische und soziale Kdmpfe
fehlen auch hier. Dies vermittle den Eindruck, so die Autorin,
Schwarze Kultur liesse sich im Namen einer kosmopolitischen
Kulturproduktion unkritisch aneignen, um die eigenen Pro-
dukte attraktiver und «cooler» zu machen.

Alsbesonders problematisch erachtet Wolukau-Wanambwa
den Abdruck einer historischen Fotografie in einer Werbebro-
schiire, welche die T#nzerin Josephine Baker im sogenannten
«Bananenrock» zeigt. Der beinahe nackte und stark exotisierte
Korper von Baker bleibt das einzige Bild einer Person of colour
im Prospekt. Es illustriert ein Master-Projekt, das sich am Bei-
spiel der Banane mit der Globalisierung des Handels beschif-
tigt (0p. cit.: 392). Die fehlende Kontextualisierung dieses Bil-
des, so die Autorin, zeige eine beunruhigende Gleichgiiltigkeit
gegeniiber der Bedeutungsmacht dieser exotischen Frucht in
kolonialen und neokolonialen Diskursen. Dies nicht zuletzt, da
die Banane als phallisches Symbol in Verbindung gesetzt wird
mit einem Schwarzen Korper «as a sign of raw, unbridled pri-

mitive sexuality» (0p. cit.: 393). Ginzlich ausgeblendet bleibe
dabei, so Wolukau-Wanambwa, dass die Fiktion einer wilden
Schwarzen Sexualitit von Weissen entwickelt worden sei, um
die eigene Welt zu sexualisieren und Sexualitdt gleichzeitig
sduberlich von Weisssein abtrennen zu kénnen.

Der weibliche Schwarze Korper erfihrt dabei eine dop-
pelte Objektivierung. Erstens taucht er nicht in der Posi-
tion eines Subjekts auf, obwohl Baker eine hoch interes-
sante avantgardistische Kiinstlerin war. Zweitens ist er
nicht einmal Objekt der Forschung, sondern dient nur der
Illustration des eigentlichen Forschungsobjekts, der Glo-
balisierung des Handels. Die scheinbar lose Verbindung
zwischen dem Forschungsthema und seiner Illustration ist
aber, wie Wolukau-Wanambwa zeigt, alles andere als kon-
tingent. Vielmehr kommt der Figur der Schwarzen Frau
eine paradoxe Aufgabe zu. Sie ruft bedeutsame Dimensio-
nen des Themas auf, die gleichzeitig verschwiegen bleiben:
die Rassifizierung, Kolonisierung, Sexualisierung und Ver-
geschlechtlichung des globalen Handels namlich.

Die Ergebnisse von Dankwa und Wolukau-Wanambwa
sind wegweisend, weil sie die Wirkung von postkolonial-
patriarchalen Ungleichheitsverhidltnissen aufzeigen, die im
Schweizer Kontext gleichzeitig omniprésent sind und desar-
tikuliert bleiben. Dass Schweizer Kunsthochschulen tiefge-
hend von einem eurozentrischen Verstandnis von «uns» und
«euch» durchdrungen sind, hat eine Limitierung des Wis-
sens zur Folge, die mit einem klassischen Wissenschaftsver-
standnis kritisiert werden kann: Denn Wissen, das sich selbst
beschrinkt, ist beschrinktes Wissen. Dariiber hinaus fiihrt
dies aber zu ungemein asymmetrischen Bedingungen fiir Stu-
dierende. Eine potentielle Studentin of Colourkann sich in den
Bildern von Schiiler*innen und Lehrenden nur bedingt wie-
dererkennen, wenn diese die in der Schweiz vorherrschende
weisse und ménnliche Norm abbilden. Und sie muss iiber
Darstellungen hinweggehen, in denen Schwarze Kultur und
Korper mit einem Gestus der Selbstverstdndlichkeit objek-
tiviert werden, der direkt an koloniale und sexistische Aus-
beutungsverhiltnisse anschliesst. Schwarze Student*innen
und Student*innen of Colour, so schreibt Emily Ngubia Kuria
in ihrer Studie zum Rassismus an deutschen Hochschulen,
begegnen an der Universitdt oftmals «Karikaturen> ihrer
selbst als «<Objekte> der Forschung: Karikaturen, die das his-
torische Erbe weisser Vorherrschaft symbolisieren» (Ngubia
Kuria 2015: 20). Die koloniale Verwendung von Bildern wie
demjenigen von Josephine Baker in einem offiziellen Hoch-
schulprospekt, so schreibt auch Wolukau-Wanambwa, sei «z
disconcerting and alienating experience for those many readers»,
insbesondere weil es diesen nicht moglich ist, sich «for the pur-
pose of disinterested contemplation» (2016: 394) von solchen Bil-

20 / Tsantsa#24 | 2019



DOSSIER

dern zu distanzieren. Der Einsatz gewaltformiger postkolo-
nialer Darstellungen beinhaltet auf stillschweigende Weise
Privilegien, die in erster Linie weissen mannlichen Studieren-
den zukommen, die solche Bilder kontextfrei und unkritisch
konsumieren kdnnen, ohne von diesen verletzt oder in ihrer
Handlungsfahigkeit eingeschrankt zu werden auch wenn, und
das ist ein nicht zu vernachldssigender Punkt, Autor*innen
wie Toni Morrison oder James Baldwin immer wieder darauf
hinweisen, wie wichtig es ist, die Wirkung entmenschlichen-
der Praktiken auf diejenigen zu untersuchen, die von diesen
auf den ersten Blick zu profitieren scheinen. Denn der ent-
menschlichende Zugriff dieser Subjekte auf die Welt, so die
These, entmenschlicht nicht zuletzt sie selbst.

Dekolonisierung in der Verbform

Diese Ausfithrungen zur Dekolonisierung von Bildungs- und
Kulturinstitutionen in der Schweiz zeigen: Dekolonisierung
findet statt, auch in der Schweiz. Es gibt Orte, Rdume, Pub-
likationen und Veranstaltungen, es gibt Akademiker*innen,
Kiinstler*innen, Aktivist*innen und Kurator*innen, die deko-
loniale Praktiken erfinden, ausprobieren und in die Welt set-
zen. Es werden neue Formate und alternative Formen erprobt,

LITERATURVERZEICHNIS

Allianz gegen Racial Profiling. http://www.stop-racial-profiling.
ch, Zugriff am 13. August 2018.

Archiv Shedhalle. 2009. http://archiv2009.shedhalle.ch/dt/
archiv/2006/programm/thematische_reihe/konzept/index.shtml,
Zugriff am 13. August 2018.

2017. http://archiv2017.shedhalle.ch/de/123/Die_ganze Welt_in_
Ziirich, Zugriff am 13. August 2018.

Bayer Natalie, Kazeem-Kaminski Belinda, Sternfeld Nora. 2017.
«Wo ist hier die Contact-Zone?! Eine Konversation», in: Bayer
Natalie, Kazeem-Kaminski Belinda, Sternfeld Nora (Hg.), Kuratieren
als antirassistische Praxis. Kritiken, Praxen, Aneignungen, S. 23-47.
Berlin: De Gruyter.

Berlowitz Shelley, Joris Elisabeth, Meierhofer-Mangeli
Zeedah (Hg.). 2013. Terra incognita? Der Treffpunkt Schwarzer
Frauen in Ziirich. Ziirich: Limmat.

um die Frage der Dekolonisierung auch im Schweizer Kon-
text stellen zu konnen. Gleichzeitig sind wir mit einer enor-
men Schieflage konfrontiert: Wahrend an einigen Orten radi-
kale dekoloniale Praktiken entwickelt und bahnbrechende
kritische Analysen vorgelegt werden, pflegt ein Grossteil der
Institutionen eine aktive Kultur des postkolonialen Verges-
sens und bleibt unberiihrt von postkolonialen Einsichten und
dekolonialen Umarbeitungen. Dekolonisierung heisst darum
nicht nur, fehlende Debatten zu lancieren, sondern auch, beste-
hende Auseinandersetzungen sichtbar zu machen, und ihnen
das angemessene gesellschaftliche, akademische und institu-
tionelle Gewicht zu verleihen. Dabei bleibt die Frage zentral,
was Dekolonisierung «in der Verbform» (Zwischenraum Kol-
lektiv 2017: 187) bedeutet, sprich: Wie sich dekoloniale Prakti-
ken entwickeln lassen, die ein Denken und Handeln «foward a
decolonial otherwise» (Walsh 2018: 16) erméglichen. Dabei geht
es um Praktiken, die sich nicht gerdusch- und nahtlos in beste-
hende Ordnungen einfiigen, sondern diese nachhaltig verstéren
und verdndert zuriicklassen. Es geht aber auch, wie es die Kura-
torin Gabi Ngcobo es im Kontext der jiingsten Berliner Biennale
bezeichnet, um das gemeinsame Erschliessen einer «Gramma-
tik fiir das Unbekannte» (Ngcobo 2018: 16) in einer Welt, in
der das «Neukonfigurieren von jahrhundertelang unterdriick-
ten Vokabularien» (p. cz.: 18) Gestalt annehmen kann.

Boulila Stefanie Claudine. 2018. «Race and Racial Denial in
Switzerland, in: Ethnic and Racial Studies (online). https://www.
tandfonline.com/doi/full/10.1080/01419870.2018.1493211, Zugriff
am 27. November 2018.

Caceres Imayna, Mesquita Sunanda, Utikal Sophie (eds.).
2017. Anti*colonial Fantasies. Decolonial Strategies. Wien: Zaglossus.

Christl Fabian. 2014. Jetzt geht es dem Mohren> an den Kragen».
Der Bund, 10.05.2014. https://www.derbund.ch/bern/stadt/
Jetzt-geht-es-dem-Mohren-an-den-Kragen/story/22437181, Zugriff
am 13. August 2018.

Dankwa Serena. 2016. «Das Potential einer Analyse von Curricula:
Das Fallbeispiel Musik», in: Saner Philippe, Vogele Sophie, Vessely
Paulin, Bopp Tina, Borer Dora, Cornut Maélle, Dankwa Serena, Mérsch
Carmen, Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma, Arz.Sc/ool.
Differences. Researching Inequalities and Normatioities in the Field of
Higher Art Education. Schlussbericht, S. 302-328. Ziirich: Institute for Art
Education, Ziircher Hochschule der Kiinste, November 2016. https://
blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD_Schlussbericht_
final_web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

21/ Tsantsa#24 [ 2019



DOSSIER

Falk Francesca. 2019. Gender Innovation and Migration in

Switzerland. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Fassler Hans. 2005. Reise in schwars-weiss. Schweiger Ortstermine in
Sachen Sklaverei. Ziirich: Rotpunktverlag.

Germann Pascal. 2016. Laboratorien der Vererbung. Rassenforschung
und Humangenetik in der Schweiz, 1900-1970. Gottingen: Wallstein.

Jain Rohit. 2018. Kosmopolitische Pioniere. dnder_innen der zweiten
Generation> aus der Schweiz swischen Assimilation, Exotik und globaler
Moderne. Bielefeld: transcript.

2017. «Die Schweiz, ein*e Bastard*in — Reflexionen zu einer
postkolonialen Praxis im Kontext von Urban Citizenship in Ziirich»,
in: Morawek Katharina, Krenn Martin (Hg.), URBAN CITIZENSHIP.
Zur Demokratisierung der Demokratie, S. 379-418. Wien: Verlag fiir

moderne Kunst.

Lavanchy Anne. 2015. «Glimpses into the Hearts of Whiteness:
Institutions of Intimacy and the Desirable National», in: Purtschert
Patricia, Fischer-Tiné Harald (eds.), Colonial Switzerland. Rethinking
Colonialism from the Margins, S. 278-295. Basingstoke: Palgrave

Macmillan.

Lugones Maria. 2007. «<Heterosexualism and the Colonial / Modern
Gender System». Hypatia 22(1): 186-209.

McClintock Anne. 1995. Imperial Leather. Race, Gender and
Sexuality in the Colonial Contest. New York: Routledge.

Michel Noémi. 2015. «Sheepology: The Postcolonial Politics of
Raceless Racism in Switzerland». Postcolonial Studies 18(4)
«Postcolonial Europe»: 410-426.

Mottier Véronique. 2000. «Narratives of National Identity:
Sexuality, Race and the Swiss Dream of Order». Swiss Journal of
Sociology 26(3): 533-556.

Naif Vanessa, Trenkel Nora. 2018. «Es darf nicht alles beim
Alten bleiben in den Gender Studiesh». genderstudies
Zeitschrift des Interdisziplindren Zentrums fir
Geschlechterforschung IZFG 32: 8-11.

Ngcobo Gabi. 2018. «Dear History, We Don’t Need Another Hero»,
in: Ngcobo Gabi, Masilela Nomaduma Rosa, Serubiri Moses, de
Paula Souza Thiago, Mutumba Yvette (eds.), We Don’t Need Another
Hero, p. 15-18. Berlin: Berlin Biennale.

Ngubia Kuria Emily. 2015. Eingeschrieben. Zeichen setzen gegen
Rassismus an deutschen Hochschulen. Berlin: w_orten und meer.

Postulat Fraktion SP (Pinto de Magalhdes Halua, Kéger
Fuat). 2014. KulturEvolution der Institutionen. https://ris.bern.ch/
Geschaeft.aspx?obj_guid=44cb06fb28334b6d8b3e561cal672cac,
Zugriff am 13. August 2018.

Purtschert Patricia, Fischer-Tiné Harald (eds.). 2015a. Colonial
Switzerland. Rethinking Colonialism from the Margins. Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Purtschert Patricia, Fischer-Tiné Harald. 2015b. «The End of
Innocence. Debating Colonialism in Switzerland», in: Purtschert
Patricia, Fischer-T'iné Harald (eds.), Colonial Switzerland.
Rethinking Colonialism from the Margins, p. 1-25. Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Purtschert Patricia, Luthi Barbara, Falk Francesca. 2012.
«Eine Bestandesaufnahme der postkolonialen Schweiz», in:
Purtschert Patricia, Liithi Barbara, Falk Francesca (Hg.),
Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne
Kolonien, S. 13-63. Bielefeld: transcript.

Purtschert Patricia. 2019. «Democratising Switzerland:
Challenging Whiteness in the Public Space», in: Skenderovic
Damir, Liithi Barbara (eds.), Switzeriand and Migration. Historical
and Gurrent Perspectives on a Changing Landscape. Basingstoke:

Palgrave Macmillan.

Saner Philippe, Végele Sophie, Vessely Paulin, Bopp Tina,
Borer Dora, Cornut Maélle, Dankwa Serena, Mérsch Carmen,
Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma. 2016. A7+,
School. Differences. Researching Inequalities and Normativities in the Field
of Higher Art Education. Schlussbericht. Zirich: Institute for Art
Education, Ziircher Hochschule der Kiinste, November 2016. https://
blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD _
Schlussbericht_final web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

S-C-H. http://s-c-h.tumblr.com/about, Zugriff am 13. August 2018.

Schar Bernhard C. 2016. «Global und intersektional. Prolegomena
zu einer noch neueren Geschichte der Schweiz». Didactica Historica.
Schweigerische Zeitschrift fiir Geschichtsdidaktik 2: 49-54.

2015. Tropeniicbe. Schweizer Naturforscher und niederlindischer
Imperialismus in Stidostasien um 1900. Frankfurt am Main: Campus.

2014. «Vergessene Kolonialgeschichte». Der Bund, 29.12.2014.
https://www.derbund.ch/bern/stadt/-Vergessene-
Kolonialgeschichte/story/30775820, Zugriff am 13. August 2018.

Unterweger Claudia. 2016. Tz/king Back. Strategien Schwarszer
asterreichischer Geschichtsschreibung. Wien: Zaglossus.

22 | Tsantsa #24 [ 2019



DOSSIER

Walsh Catherine E. 2018. «Decoloniality in/ as Praxis», in: Walsh
Catherine E., Mignolo Walter D. (eds.), On Decoloniality, Concepts,
Analytics, Praxis, p. 15-102. Durham: Duke University Press.

Wolukau-Wanambwa Emma. 2016. «The appeal of artistic
education: An analysis of marketing strategies and promotional
materials», in: Saner Philippe, Végele Sophie, Vessely Paulin, Bopp
Tina, Borer Dora, Cornut Maélle, Dankwa Serena, Morsch Carmen,
Seefranz Catrin, Wolukau-Wanambwa Emma. Arz.School. Differences.
Researching Inequalities and Normativities in the Field of Higher Art
Education. Schlussbericht, p. 361-396. Ziirich: Institute for Art
Education, Ziircher Hochschule der Kiinste, November 2016. https://
blog.zhdk.ch/artschooldifferences/files/2016/10/ASD_
Schlussbericht_final web_verlinkt.pdf, Zugriff am 13. August 2018.

AUTORIN

Ziircher Lukas. 2014. Die Schweiz in Ruanda. Mission,
Entwicklungshilfe und nationale Selbstbestitigung (1900-1975). Ziirich:
Chronos.

Zangger Andreas. 2011. Koloniale Schweiz. Ein Stiick
Globalgeschichte swischen Europa und Siidostasien (1860-1930).
Bielefeld: transcript.

Zwischenraum Kollektiv. 2017. «<Akademie trifft Aktivismus —
intersektionale und dekolonisierende Konversationsraume
ermoglichen», in: Zwischenraum Kollektiv (Hg.), Decolonize the City!
Zur Kolonialitit der Stadt. Gesprdache. Aushandlungen. Perspektiven,

S. 180-187. Miinster: Unrast Verlag.

Patricia Purtschert ist Philosophin und Kulturwissenschaftlerin sowie Co-Leiterin des Interdisziplindren Zentrums fiir
Geschlechterforschung an der Universitdt Bern. Sie ist Mitherausgeberin von Postkoloniale Schweis. Formen und Folgen eines
Kolonialismus ohne Kolonien (transcript 2012, mit Barbara Liithi und Francesca Falk), Colonial Switzeriand. Rethinking Coloni-
alism from the Margins (Palgrave Macmillan 2015, mit Harald Fischer-Tiné) und Racial Profiling. Struktureller Rassismus und
antirassistischer Widerstand (transcript 2019, mit Mohamed Wa Baile, Serena O. Dankwa, Tarek Naguib und Sarah Schilliger)
und Autorin von Kolonialitit und Geschlecht im 20. Jahrhundert. Eine Geschichte der weissen Schweiz (transcript 2019).

patricia.purtschert@izfg.unibe.ch

Interdisziplindres Zentrum fiir Geschlechterforschung IZFG
Universitit Bern

Mittelstrasse 43

CH-3012 Bern

23 | Tsantsa #24 | 2019



	Prolog : mehr als ein Schlagwort

