
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Processus d'adaption des pratiques martiales chinoises au sport de
compétition : l'exemple du style baji

Autor: Porchet, Pierrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAUFENDE FORSCHUNGEN

PROCESSUS D'ADAPTATION DES
PRATIQUES MARTIALES CHINOISES

AU SPORT DE COMPÉTITION
L'exemple du style baji

Texte: PierrickPorchet

Mots clés: art martiaux, Chine, culturepopulaire, sport, patrimonialisation
Keywords: martialarts, China, popularculture, sport, heritage making

En République populaire de Chine, les autorités ont
élaboré dans leur projet politique communiste un discours sur
les «pratiques populaires» (minjian fengsu) qui a conduit à

leur régulation et à leur uniformisation en des formes

politiquement acceptables (Bugnon 2016, Durand-Dastès 2014,
Graezer Bideau 2008, Micollier 2007, Graezer 2003). Des
éléments labélisés comme «superstition féodale» ou comme
«secte» sont proscrits par les institutions d'État, notamment
les fédérations sportives nationales (Fédération chinoise de

wushu 2016). Ces dernières dessinent ainsi les contours d'une

pratique «orthodoxe» montrant leur «volonté de garder un
contrôle sur le sens» (Graezer 2003: 291) de ces pratiques.

Dès la fondation de la République populaire de Chine
(ci-après RPC) en 1949, les autorités chinoises ont élaboré

un discours sur les arts martiaux dans leur politique culturelle

où apparaît la construction d'un «corps patriotique»
(Thiesse 1999: 242) incarnant la nation. En 1958, les autorités

créent la Fédération chinoise de wushu, dépendante du

Bureau national du Sport, avec pour mission de «rassembler

tous les professionnels et les amateurs du pays» et «mettre
de l'ordre» (zhengli) (Fédération chinoise de wushu 2016)
dans les nombreux systèmes de techniques qu'on regroupe
dès lors sous le terme générique wushu. Des commissions de

maîtres sont chargées de synthétiser les variantes d'un même

«style»1 (menpai) au sein d'un nombre restreint de séquences
de techniques «standardisées» au niveau national (Lorge
2012: 234-235). Le wushu est repensé dans une perspective
«moderne» où se formalisent les bases d'une «éducation
physique» par l'établissement de règlements et de préparations
physiques (échauffements, hygiène, conceptions gymniques
des mouvements, etc.)2 afin d'encourager la jeunesse à

développer «un esprit saint dans un corps sain» (Liu et al. 2000:
29). Cette ascendance politique va mener à la création d'un
«wushu sportif» {wushu yundong) qui va devenir le cadre de

pratique exclusif promu et soutenu par les institutions d'État
jusqu'à aujourd'hui (Song et al. 2016: 30).

Ces nouvelles représentations des techniques martiales -
dans lesquelles le savoir est légitimé par des standards et des

règlements nationaux - constituent un changement de

paradigme par rapport au «cadre de transmission traditionnel» (De
Grave 2007:17). Le wushu est pratiqué au sein de lapopulation
dans des réseaux locaux consacrant «les rapports aînés/cadets,

en particulier le rapport parents/enfants, lequel exprime la

relation qui s'élabore entre le maître [...] et ses élèves.» {op. cit.:
3). Dans ce cadre, c'est la figure individuelle du maître - et son

appartenance à la généalogie du fondateur du style - qui légi-

1 La notion de «style» de wushu désigne aujourd'hui un «système de technique [...] à mains nues et (ou) avec armes relativement complet et possédant

aussi sa propre théorie du combat et sa propre personnalité» (Wang 2006: 205). Les styles sont souvent associés à une généalogie de maîtres depuis le

fondateur jusqu'aux maîtres contemporains.

2 Voir notamment: Jiang (1995).

115/ Tsantsa tt23 12018 /115-120



RECHERCHES EN COURS

time le savoir transmis. Durant les premières décennies de la

RPC, les autorités ont fortement réprimé ce modèle de

transmission jugé «féodal» et dont certains groupes avaient la capacité

effective de «résister au gouvernement à l'échelle locale»

(Lorge 2012: 226). Cependant, le mode de transmission
traditionnel recouvre, depuis quelques années, une nouvelle valeur

symbolique dans l'affirmation de l'identité chinoise par le

truchement de sa patrimonialisation. Ainsi, les techniques
martiales - appartenant aux lignées traditionnelles enregistrées

sur des listes du patrimoine national - deviennent des biens

culturels «témoignant des valeurs et de l'esprit de la nation
chinoise» (Bodelec 2014: 19). Ainsi, les deux cadres -
institutionnel et traditionnel - semblent aujourd'hui se juxtaposer
si bien que les maîtres que j'ai pu observer sont tous plus ou

moins engagés dans les activités institutionnelles. Ces

derniers peuvent donc assumer plusieurs casquettes suivant les

contextes dans lesquels ils se trouvent: au sein du réseau local,
le pratiquant assume le rôle de maître ou de disciple et devient

un athlète ou un entraîneur lorsqu'il participe à une compétition.

La différence de paradigme entre les deux cadres pose
la question de l'impact sur les pratiquants. Comment ces

derniers articulent-ils les deux modes dans leur pratique? Comment

ces différents modes influencent-ils les techniques du

corps et leurs représentations?

Dans cet article, je vais présenter des observations menées

lors d'un travail de terrain de trois semaines dans la province du

Hebei. Durant l'enquête, j'ai observé comment Liu Lianjun,
un maître du style baj?, enseigne d'un côté à ses disciples en

mettant l'accent sur l'efficacité des mouvements en combat et
de l'autre participe aux compétitions organisées par les autorités

et se concentre alors sur les critères utilisés par les juges;

je reviendrai plus en détails sur ces critères. Les séquences que
Liu et ses disciples présentent en compétition leur rapportent
souvent des médailles d'or; ce qui a pour effet d'augmenter la

visibilité de ce maître dans la communauté locale et internationale

du wushu. Durant l'enquête, j'ai observé la préparation

de Liu en vue de participer au Championnat national de

taolu des villages du wushu.'' En le suivant dans son quotidien,
j'ai aussi eu l'occasion de mener plusieurs entretiens informels

avant, pendant et après la compétition. A travers la description
de sa préparation, je vais montrer trois éléments: d'une part
comment ce maître adapte sa pratique au contexte spécifique
de la compétition; d'autre part comment il négocie à son avan¬

tage la reconnaissance de cette pratique par les institutions; et
enfin comment ce processus se joue avant tout sur le terrain
matériel des gestes du corps exécutés dans les arts martiaux.

Cette enquête a été effectuée dans le cadre d'une recherche

doctorale traitant de la circulation des gestes d'arts martiaux au

travers de pratiques populaires et institutionnelles ainsi que dans

un imaginaire collectif mobilisé par des productions littéraires et

cinématographiques. Ces gestes, lorsqu'ils sont un moyen
d'interaction entre individus, mobilisent une certaine «intelligence

kinésique [qui est] la faculté de sémantiser et de comprendre
les mouvements corporels, les postures, les gestes et les expressions

faciales» (Bolens 2008: 1). Lorsque je suis arrivé dans le

Hebei, mon but était de me familiariser avec les gestes de bajitt
les significations qu'ils recouvrent pour ceux qui les pratiquent.
J'ai choisi de suivre Liu pour le succès que ses techniques
rencontrent lors des compétitions. Pratiquant moi-même le wushu,

j'entretiens des relations d'amitiés avec ses disciples suisses; ce

qui m'a permis d'entrer facilement dans le cercle de ce maître.

A mon arrivée, je n'ai fait aucune demande spécifique à Liu
autre que de le suivre dans son quotidien. J'essayais ainsi de

minimiser l'impact de ma présence sur le déroulement de ses

journées tout en montrant une certaine «humilité» (xuxin) -
qualité hautement appréciée par les maîtres de wushu. Au bout
de quelques jours, alors qu'il s'entraînait seul, Liu commença à

m'enseigner une forme basique de baji. A la fin de la matinée,

je pouvais la faire tout seul et Liu m'annonça qu'il me
montrerait, l'après-midi, une séquence nommée «sabre baji» qu'il
enseignait à plusieurs de ses disciples. J'ai donc commencé à

participer activement aux entraînements de Liu tout en le

suivant dans sa vie quotidienne pour dresser un portrait de sa

pratique. Le lendemain, alors que je répétais les techniques
apprises la veille, j'ai été frappé de le voir modifier activement
la séquence qu'il m'enseignait. J'ai alors immédiatement
installé ma caméra en essayant de ne pas perturber le processus

que j'observais. À la fin de l'entrainement, Liu m'a expliqué

qu'il se préparait pour la compétition des villages du wushu

et qu'il modifiait sa séquence afin de maximiser ses chances

de victoire. Dans les parties suivantes, je reviendrai plus en

détails sur les modalités de la compétition, la préparation de

Liu et les enjeux spécifiques à la séquence de sabre qu'il préparait

mais, avant, il me paraît important de présenter ce maître

et surtout l'art martial qu'il pratique.

3 Ce terme, qu'on peut traduire par «huit extrémités», désigne les huit parties du corps utilisées dans les mouvements d'attaque et défense.

4 Le terme taolu désigne une séquence gestuelle chorégraphiée où le pratiquant arrange à l'avance les mouvements qu'il va exécuter. Ces séquences

servent d'un côté de support à l'apprentissage des techniques et de l'autre de contenus pour les compétitions sportives. Les «villages du wushu»

(wushu sshi xiang) désignent un statut attribué par la Fédération nationale de wushu à certaines localités qui ont ainsi la possibilité de participer à ce

type d'événements.

116 / Tsantsa#23 2018



LAUFENDE FORSCHUNGEN

Liu Lianjun et le style baji

Liu fait partie de la 8e génération de maîtres du style baji de la

famille Wu dont Wu Zhong (1712-1802) est considéré comme
le fondateur. Durant nos entretiens, Liu m'a raconté que sa

vie durant, il n'a jamais arrêté de penser aux arts martiaux. Il
a commencé à les pratiquer avant même d'entrer à l'école et

aujourd'hui, à 56 ans, il continue sans relâche de s'entraîner

pour perfectionner son art. Le baji qu'il pratique diffère
sensiblement de celui qu'il a appris dans sa jeunesse. Liu explique

que quand il était jeune, ce style ne comprenait que des

techniques à mains nues. Il a voulu former un système de baji complet

et a notamment créé des séquences de bâton et de sabre.

Ce type de séquences représente d'un côté le contenu principal

de l'enseignement qu'il promulgue à ses disciples; ces
derniers les perfectionnent pendant plusieurs années avant de se

familiariser avec l'application de ces gestes sur un adversaire.

D'un autre côté, il les exécute dans le cadre de compétitions
sportives. Même s'il enseigne à ses disciples les séquences de

techniques héritées de son maître, Liu met en avant- aussi bien
dans son discours que dans son enseignement - ses propres
créations. Ces nouvelles techniques ne sont pas légitimées par
leur continuité au sein de la généalogie du baji. Liu les légitime
donc auprès de la communauté locale du wushu (comprenant
aussi bien les autres maîtres de baji que les représentants des

autres styles) en se référant aux victoires qu'il remporte lors
des compétitions auxquelles il participe. Liu acquiert ainsi un
statut spécifique lié à ses résultats sportifs. En conséquence,
il est régulièrement sollicité au sein des équipes sportives au
niveau municipal, provincial ou même national augmentant
ainsi sa visibilité au sein de la communauté5.

A l'occasion de la compétition des villages du wushu, Liu
avait été sélectionné par l'équipe de la ville de Cangzhou
(auquel le district de Qingxian appartient) gérée par la Fédération

municipale de wushu, elle-même liée au Bureau municipal
du Sport. Il participait dans plusieurs catégories mais j'ai
surtout suivi sa préparation pour la catégorie «sabre traditionnel»

[phuantongdaoshu) car celle-ci rendait le plus visible le phénomène

d'adaptation qu'il opérait6. Les séquences qu'il présentait

dans les autres catégories lui avaient déjà valu des titres de

champion dans le passé. Il s'est donc contenté de les répéter. À
l'opposé, la catégorie «sabre traditionnel» représentait un enjeu

particulier. Il n'avait jamais présenté sa technique de sabre en

compétition. Cette occasion représentait un baptême du feu

pour cette séquence qui est sa création la plus récente. La note

que les juges lui attribueraient sanctionnerait ainsi le résultat de

plusieurs années de travail de création. S'il obtenait une bonne

note, cette création serait légitimée par l'autorité de l'État et par
là même justifiée auprès des autres représentants du baji. Pour

cette catégorie, Liu a activement modifié sa séquence originale

pour la rendre compatible avec les exigences institutionnelles
déployées à travers le règlement et les critères de jugement
utilisés par les juges. Dans la partie suivante, je vais présenter
rapidement ce que Liu anticipait dans l'évaluation des juges.

Le standard, la personnalité et
l'espace du geste

Durant les compétitions de taolu, le pratiquant effectue une
séquence et reçoit une note sur une échelle de 0 à 10. Le
système de notation change d'une compétition à une autre. Dans
le cas de cette compétition, cinq juges attribuaient chacun une
note générale sanctionnant l'ensemble de la performance7, la

note finale s'obtenant par la moyenne des cinq notes. Lorsque
Liu commente la manière dont il a arrangé sa séquence pour
la compétition, il met en avant deux aspects.

Premièrement, les mouvements doivent correspondre aux
«standards» (guifan). Pour chaque geste, les juges prennent en
considération un certain nombre d'exigences techniques que
l'athlète doit reproduire pour que le mouvement soit considéré

comme valide. Par exemple, pour la position dite du cavalier, les

deux pieds doivent être parallèles, les genoux alignés avec les

chevilles et le haut du corps droit. Chaque fois que l'athlète ne
satisfait pas ces exigences, il reçoit une pénalité. Ces standards

sont fixés par la fédération nationale et ne tiennent pas compte
des variantes locales des différents systèmes de techniques. Liu
explique par exemple que certains de ses mouvements diffèrent
des standards nationaux et peuvent donc lui valoir des pénalités.
Il n'a cependant pas tenté de les corriger ou de les retirer de sa

5 Ce processus peut sans doute aussi être observé chez les autres maîtres. Cependant, il me semble qu'il est particulièrement visible chez Liu.

6 Le choix des catégories auxquelles Liu participait n'était pas anodin et avait été pris en amont avec le concours du responsable de l'équipe. Ce

dernier avait scrupuleusement évité d'inscrire deux athlètes de son équipe dans une même catégorie afin de maximiser le nombre de médaille d'or que
l'équipe pourrait accumuler.

7 II arrive que la note de 10 soit séparée en deux notes, A et B, sanctionnant le «niveau technique» (jishu shuiping) et le «niveau de performance»

(ibiaoyan shuiping) et attribuées par des juges spécifiques. Cette division correspond plus ou moins au deux critères anticipés par Liu - comme nous
allons le voir plus bas.

117 / Tsantsa#23 /2018



RECHERCHES EN COURS

séquence. Dans le cas de cette compétition, chaque juge donne

une appréciation générale de la performance et n'a donc pas le

temps de déduire toutes les erreurs techniques.

Deuxièmement, l'ensemble de la séquence doit représenter
la «personnalité» {fengge) propre du style auquel elle appartient.
Les juges sont formés à reconnaître les particularités de chaque

style: quels types de techniques sont récurrents pour un style

donné, quels types de déplacements et de forces de frappes sont

utilisés, etc. Il faut que les juges puissent reconnaître avec certitude

le style de la séquence. Ce critère est utilisé pour certifier

que les gestes exécutés lors de la compétition sont conformes

aux particularités des styles traditionnels. Les séquences les

plus «authentiques» (zhengzong) recevront les meilleures notes.

Ce critère met particulièrement en lumière la logique patrimoniale

de ce type de compétition. Les gestes, considérés comme
des biens culturels, y sont mis en scène en dehors de leur cadre

de transmission traditionnel et risquent, par ce passage, de se

vider d'une partie de leur valeur symbolique traditionnelle. Par

ce type de règlement, les institutions articulent alors un
nouveau lien de cohérence avec le cadre traditionnel par leur «souci

de se référer à un répertoire authentique» (Adell et al 2011:15).

Enfin, il existe un troisième critère qui n'est pas explicitement

formulé par Liu ou par les juges mais qui semble tout de

même avoir une importance dans l'arrangement de la séquence;

il s'agit de l'utilisation de l'espace de la surface de compétition.
En observant les différentes séquences de Liu, j'ai remarqué que
chacune d'entre elles utilisait l'entier de l'espace de la surface de

compétition. Lorsqu'il modifiait sa séquence de sabre, il prenait
également du temps pour que le trajet sur la surface ne soit pas

modifié. Il semble donc important d'utiliser l'espace au maximum

pour donner de l'amplitude à la séquence.

La préparation du championnat:
Arranger pour gagner!

Après la compétition, Liu racontera à ces proches qu'il ne lui a

fallu que cinq jours de préparation pour obtenir la note de 9.2

pour sa technique de sabre qui est la note la plus haute attribuée

durant cette compétition, toutes catégories confondues. Si sa

préparation n'a effectivement duré que cinq jours, la note
sanctionne l'ensemble du processus de création de la séquence de

sabre qui s'étend sur plusieurs années. Le 22 juillet à 11 heures

du matin, après l'entrainement des enfants, Liu a demandé à

Zhou Xudong, un de ses meilleurs disciples, de rester afin de

l'aider à «arranger» {pian) sa séquence de sabre. Pendant plus

d'une heure, Liu a tronqué la séquence originale afin que celle-

ci dure exactement une minute. À midi, Liu avait fini d'arranger

les mouvements de sa séquence. Celle-ci ne changera plus

jusqu'à la compétition cinq jours plus tard. Les jours suivants,

il la répétera et ajustera encore le rythme. Il contrôlera, par
exemple, la longueur des pauses statiques mais aussi sur quels

mouvements ces dernières doivent être effectuées.

Le processus d'arrangement pourrait être décrit sché-

matiquement de la manière suivante: 1. Liu a supprimé
certains mouvements; 2. Il a modifié les mouvements qui lui
permettent de changer de direction afin que le parcours sur le

tapis ne soit pas modifié. Il était aidé par son disciple qui émettait

certaines propositions; 3. Il a effectué la séquence en entier
tandis que Zhou le chronométrait; 4. Comme la séquence était

encore trop longue de quelques secondes, il a encore supprimé
certains mouvements; 5. Pendant les jours suivants, il a répété

cette nouvelle séquence tout en étant chronométré par ses

disciples présents aux entraînements, ajustant le rythme
d'exécution à une minute pile. Les modifications n'ont pas suivi un
ordre linéaire. Par exemple, quand Liu a adapté le mouvement

de la fin de la troisième partie pour que son parcours sur
le tapis soit correct, la première et la deuxième partie
contenaient encore des mouvements qu'il a supprimés par la suite.

En observant ce processus, les points suivants m'ont
particulièrement frappé. Premièrement, les mouvements de changement

de directions sont ceux qui ont le plus mobilisé l'attention
de Liu. Lorsqu'il a créé sa séquence de sabre originale, il a déjà

prêté attention à occuper l'entier de la largeur de la surface de

compétition. Sa nouvelle séquence devait donc occuper le même

espace. Cependant, comme l'arrangement des mouvements
différait, Liu a été obligé de repenser la façon dont il faisait demi-

tour après avoir parcouru la largeur de la surface. Dans les deux

premières parties, il a utilisé un mouvement typique du
système baji, accentuant ainsi l'authenticité de sa séquence. Dans

la troisième partie, il a sélectionné un mouvement de la séquence

originale qui lui permettait, en l'ajustant légèrement, de faire

demi-tour. Deuxièmement, Liu a conservé et même ajouté des

répétitions de mouvements. La séquence gestuelle doit
représenter la personnalité propre du style auquel elle appartient; c'est

un des critères de jugement utilisé par les juges. Jusqu'à présent
le style baji n'avait pas de séquence de sabre. Liu courrait donc

le risque que les juges ne voient pas les particularités du baji
dans sa séquence. En multipliant les mouvements ressemblant le

plus aux mouvements de bajidéjà existants (qu'on pourrait appeler

des «mouvements de signature»), il s'assurait que les juges

voient clairement cette cohérence. Enfin, l'attention particulière

à la durée d'une minute m'a aussi frappé. Le règlement de

cette compétition prévoyait que la durée des séquences présentées

devait obligatoirement dépasser une minute. La séquence

originale dépassait ce temps mais elle requérait un grand effort

physique pour être effectuée. A 56 ans et sans préparation
physique particulière, Liu n'aurait pas pu l'exécuter en entier sans

118 / Tsantsa#23 /2018



LAUFENDE FORSCHUNGEN

perdre de dynamisme. Or le dynamisme d'exécution est

déterminant pour le critère d'authenticité, en particulier pour le style

baji dans lequel les mouvements sont très vifs.

Conclusion

En décrivant le processus d'arrangement de la séquence puis

en analysant les raisons des modifications apportées, on voit
plus clairement comment Liu modifie sa pratique en fonction
du cadre institutionnel. Dans ce cas précis, c'est surtout les

critères d'arbitrage ainsi que le règlement de la compétition qui ont
déterminé ces modifications. Liu s'est ainsi assuré de la

compatibilité de sa séquence dans le cadre des disciplines sportives
institutionnelles. Enfin, en remportant la victoire, il a acquis une
reconnaissance pour sa performance sportive. Ce processus de

négociation a avant tout eu lieu sur le terrain matériel des

mouvements du corps que Liu exécute. Dans ce sens, les pratiques
corporelles liées aux arts martiaux chinois peuvent être interprétées

«dans leur dimension performative et générative» (Gibert
2014: 211-212). Les gestes ne sont pas un simple moyen de

communiquer un sens prédéfini mais construisent activement des

valeurs sociales; dans le cas de Liu, une reconnaissance au sein

des cadres institutionnels et traditionnels qui se rencontrent et se

superposent à l'occasion des compétitions de wushu.

L'exemple de Liu met en lumière «la dynamique des

catégories culturelles qui se construisent par un échange constant
entre les élites et les acteurs sociaux» (Graezer Bideau 2008:
59). Liu opère une réinterprétation et une réappropriation des

règles imposées par les institutions dans sa propre pratique.
Il articule des éléments pouvant paraître contradictoires (les

règles sportives et l'efficacité martiale) pour que son système
de baji rentre dans le cadre de pratique fixé par les institutions.
Puis, en lui donnant la médaille d'or, ces dernières signifient
aux autres concurrents que son taolu de sabre - et la manière
dont il est exécuté - est un modèle à suivre. Cette reconnaissance

augmente à son tour la renommée du maître dans les

différents cadres de transmission juxtaposés. Ainsi, les institutions
définissent les contours d'une pratique orthodoxe (la notion de

sport dans ce cas) tout en offrant de nouvelles opportunités aux
maîtres qui adhèrent à ces nouvelles représentations.

Durant la compétition des villages du wushu, les techniques
de Liu ont rencontré un succès sportif particulier en comparaison

des autres maîtres. Cependant, j'ai constaté que d'autres

maîtres de l'équipe de Cangzhou présentaient également des

taolu spécialement adaptés pour la compétition. Il serait donc

intéressant de mener une enquête comparative auprès d'autres
maîtres pour mettre à jour les nuances individuelles dans les

processus d'articulation des cadres traditionnels et institutionnels.

119 /Tsantsa#23 /2018



RECHERCHES EN COURS

RÉFÉRENCES

Adell Nicolas, Pourcher Yves. 2011. «De quoi le patrimoine est-il

le nom?» in: Adell Nicolas, Pourcher Yves (dir). 2011. Transmettre,

quel(s)patrimoine(s)?Autour du Patrimoine Culturel Immatériel. Paris:

Michel Houdiard Éditeur.

Bodelec Caroline. 2014. «Être une grande nation culturelle. Les

enjeux du patrimoine culturel immatériel pour la Chine». Tsantsa

19: 19-30.

Bolens Guillemette. 2008. Lestyle desgestes: corporéitéet kinésie

dans le récit littéraire. Lausanne: BHMS.

Bugnon Pascale. 2016. «L'art d'accommoder les ancêtres de la

nation. Analyse du processus patrimonial en Chine à travers la

catégorie des «tombes antiques». Blogscientifique de l'Institut

Confucius de l'Universitéde Genève. http://ic.unige.ch/?p=794,

consulté le 25 mars 2018.

De Grave Jean-Marc. 2007. «L'initiation rituelle javanaise et ses

modes de transmission. Opposition entre javanisme et islam».

Techniques & Culture [en ligne] 48-49. http://tc.revues.org/3032,

consulté le 11 décembre 2017.

Durand-Dastès Vincent. 2014. «La Grande muraille des contes».

Carreau de la BULAC. http://bulac.hypotheses.org/1676, consulté le

11 décembre 2017.

Fédération chinoise de wushu. 2016. Les règles de la morale

martiale, http://zgwx.wushu.com.cn/w_wdsz.asp, consulté le 20

novembre 2017.

Gibert Marie-Pierre. 2014. «Façonner le corps, régénérer l'individu

et danser la nation». Parcours anthropologique 9: 189 219.

Graezer Bideau Florence. 2008. «L'instrumentalisation de la culture

populaire. Le cas de la danse du yangge en Chine». Tsantsa 13: 52-60.

Graezer Florence. 2003. «Le Festival de Miaofeng Shan: culture

populaire et politique culturelle». Etudes chinoises 22: 283-95.

Jiang Beilong. 1995. Wushulilunfichu. Beijing: Renmin tiyu
chubanshe.

Liu Baolu, Jiang Guiqin. 2000. «Le wushu, une fine fleur de la

culture chinoise». La Chine auprésent 8: 27-30.

Lorge Peter A. 2012. ChineseMartialArts: From Antiquity to the

Twenty-First Century. New York: Cambridge University Press.

Micollier Evelyne. 2007. «Qigong et <nouvelles religions> en Chine et

à Taiwan: instrumentalisation politique et processus de légitimation
des pratiques». Autrepart 2(42): 129-146.

Song Jie, Yue Hongli. 2016. «Considérations on Wushu's National

Culture Characteristics». Asia PacificJournal ofSportand Social

Sciences S: 28-34.

Thiesse Anne-Marie. 1999. La création des identités nationales.

EuropeXVIII'-XX'siècle. Paris: Seuil.

Wang Guangxi. 2006. Zhongguogongfu. Shenzhen: Haitian chubanshe.

AUTEUR

Pierrick Porchet est doctorant à la Faculté des Sciences de l'Université de Genève et assistant de recherche et d'enseignement

au sein de l'Institut Confucius. Sa thèse porte sur le processus de circulation des savoirs corporels liés aux arts martiaux

en République populaire de Chine, (http://unige.ch/ic/recherche/kinesic-practices/).

pierrick.porchet@unige. ch

Université de Genève

Institut Confucius
RueDe-Candolle 5

CH-211 Genève 4

120 / Tsantsa #23 /2018


	Processus d'adaption des pratiques martiales chinoises au sport de compétition : l'exemple du style baji

