
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: L'art d'accommoder les ancêtres de la nation : analyse du patrimoine
culturel musulman en Chine

Autor: Bugnon, Pascale

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAUFENDE FORSCHUNGEN

Analyse du patrimoine culturel musulman en Chine

Texte: Pascale Bugnon

Mots clés: patrimoine culturel, Islam, tombes, Chine

Keywords: culturalHeritage, Islam, tombs, China

L'ART D'ACCOMMODER LES
ANCÊTRES DE LA NATION

Depuis le début des années 1980, le patrimoine funéraire en

Chine connaît un changement paradoxal: de grands tombeaux

abritant les dépouilles de héros mythiques ou historiques
sont érigés ou bien restaurés à grands frais par les autorités

gouvernementales, attitude qui tranche radicalement avec
les dernières décennies du 20e siècle, où ces édifices furent
violemment détériorés. Ce changement apparaît sur
plusieurs niveaux de manifestation dont la plus importante est

la qualification officielle de certains de ces édifices en patrimoine

culturel national (quanguo wenwu yichan
P). Parmi les catégories patrimoniales ayant cours en Chine2,
les tombes antiques (gu muzang ÄSP)3 occupent une place à

part: au sein de ces sépultures, divers personnages, historiques

ou légendaires, dont certains sont issus de l'historiographie
musulmane, accèdent au rang de héros de la nation par
l'entremise d'une sanctification institutionnalisée. Cependant,
cette revalorisation ne s'applique pas sans certaines modifications

structurelles et historiographiques, où ces personnages,
tout comme leur environnement, sont profondément
transformés par un système élaboré de réécriture historique. La

politique de mise en valeur de ce patrimoine est étroitement

encadrée, car le parti communiste chinois (PCC) craint que la

sphère religieuse ne devienne le terrain d'expression de forces

contestatrices. Il a donc fermement pris en main le processus
de requalification du patrimoine, en sanctionnant ce qui est

considéré comme des superstitionsféodales {fengjian mixin M
lijzÊfsj ou des activités religieuses illégales (feifa zongjiao huo-

dong et en promouvant les coutumesfolkloriques
locales (minsu Kf§). Certains mausolées deviennent alors des

attractions touristiques, permettant au gouvernement d'illustrer

son discours sur la richesse des traditionsnationales (minzu
chuantong^.Hffè%i), alors que d'autres ne font l'objet d'aucune

revalorisation, car leur simple remémoration serait signe de

subversion4. Si les limites entre ces différentes catégories
officielles sont difficiles à définir, le contrôle et la distribution des

ressources symboliques et matérielles visent plus que jamais à

les transformer en pratiques civilisées {wenming SlM) propres
à s'intégrer dans la nouvelle image de la nation.

Débutée en octobre 2015, cette recherche doctorale
explore les mécanismes qui ont amené à cette revalorisation

patrimoniale dans la rhétorique politique chinoise, for-

1 Les termes en italique sont destinés aux notions émiques que l'on rencontre dans le discours étatique.

2 Le patrimoine culturel en Chine est réparti en six catégories de biens: révolutionnaires, sites rupestres, édifices anciens, stèles et monuments rares,

vestiges archéologiques, tombes antiques. Voir Fresnais (2001).

3 Pour une vue d'ensemble des tombes inscrites au patrimoine national chinois, voir: https://www.academia.edu/33109025/Tombes_anciennes_

inscrites_auj>atrimoine_culturel_national_chinois_1961-2013.docx., consulté le 15 mai 2017.

4 Voir par exemple le cas du pèlerinage sur le tombeau d'Ordam Padishah au Xinjiang (Zarcone 2001).

99 iTsantsa#23 !2018 /99-103



RECHERCHES EN COURS

tement tributaire des faits historiques contemporains. Suite

aux destructions iconoclastes liées à la Révolution culturelle

(1966-1976), l'investissement dans le domaine
patrimonial s'est progressivement élaboré, connaissant un
véritable essor dans le prolongement de la période de Réforme

et d'ouverture (1979) promue par Deng Xiaoping. Ce qu'il
importe de souligner ici est que le patrimoine national est
le fruit d'une légitimation étatique. Ainsi, les politiques de

conservation chinoise doivent être comprises comme des

stratégies liées aux impératifs idéologiques propres à

l'édification de l'État. En assignant à certaines de ces tombes
musulmanes l'étiquette de patrimoine national, ces
dernières ont vu leurs usages se transformer rapidement, réduisant

les pratiques cultuelles au profit de pratiques culturelles

politisées. Cependant, s'il est important de prêter attention
aux ressorts du «discours autorisé» (Smith 2006) apposés

au patrimoine, ceci ne doit pas nous faire perdre de vue

qu'il n'est cependant pas le seul. En effet, si de nombreuses

recherches insistent sur le caractère hégémonique du

discours patrimonial (Bendix et al. 2012, Kirchenblatt-Gim-
blett 2006, Byrne 1991), il s'agira de les compléter dans le

présent article pour rendre compte des dynamiques d'appropriation

des populations musulmanes chinoises où se créent
de nouveaux espaces sociaux de négociations, de conflits,
d'accommodements et d'expressions collectives entre des

groupes en perpétuelle redéfinition (Bondaz et al. 2012: 14,

Adell et al. 2011: 10, Herzfeld 1991).

Pour cerner le contenu du discours officiel, je me suis

appuyée sur la production textuelle juridique chinoise

entourant le patrimoine culturel en Chine. En effet, il existe

une quantité considérable de textes législatifs, administratifs,

politiques, professionnels ou techniques qui fixent ce

qui est patrimoine et ce qui ne l'est pas, et servent à en
formaliser la pratique. Ce procédé analytique est complété par
la consultation de documents archivistiques, des entretiens

avec des responsables religieux et gouvernementaux, et
des chercheurs chinois en sciences sociales5. Dans un
deuxième temps, ce travail est assorti d'une ethnographie sur

ces tombes musulmanes patrimonialisées. Parmi ces
dernières réparties sur l'ensemble du territoire chinois, trois
sont au centre de cette recherche: il s'agit de la «tombe du

Sage musulman» {xianxiangumu 5fc!S'Ê'iï) à Canton, où est
enterré Sayid ibn Waqqas (595-674), l'un des plus illustres

compagnons du prophète Mahomet, qui effectua plusieurs
séjours en Chine (616 et 651) et fut l'un des premiers à avoir
introduit l'islam en Chine. Le deuxième site concerne les

tombes saintes de Lingshan (yisilanjiao shengmu

S) situées à Quanzhou, également sur la côte est, où sont
inhumés deux disciples du Prophète - Imam Sayid et Imam
Waggas de Médine - considérées comme le troisième et le

quatrième lieu saint de l'islam mondial. À travers des

observations participantes menées sur ces sites, ce travail met en
lumière les dimensions expressives et performatives non
seulement des politiques institutionnelles, mais également des

populations musulmanes engagées dans ce nouvel environnement,

rendant ainsi compte de la manière dont une
politique est utilisée, récupérée, négociée ou contournée dans

son rapport avec l'État.

La requalification institutionnelle
du patrimoine musulman

La question religieuse en Chine a fortement évolué dans le

contexte des événements qui ont marqué le 20e siècle. Suite
à une période de radicale politique athéiste, la liberté
religieuse est à nouveau inscrite dans la Constitution de 1982.
L'État reconnaît officiellement l'activité de cinq religions - le

bouddhisme, le taoïsme, le catholicisme, le protestantisme et
l'islam -, mais cette tolérance n'est possible qu'à condition
qu'elle s'inscrive dans une pratique religieuse institutionnelle.
Pour ce qui est de la religion musulmane, qui regroupe environ

20 millions de pratiquants répartis sur l'ensemble du
territoire6, la cohésion nationale est menacée, selon le discours

politique officiel, par des forces séparatrices qui s'appuieraient
sur un islam radical importé, «largement fantasmée et ins-
trumentalisée depuis septembre 2001» (Castets 2006: 2). Ce
contrôle concerne différentes pratiques de l'islam, notamment

le culte des saints et la pratique du pèlerinage sur leurs

tombeaux, représentant l'«ancienne société féodale menaçant
le nouveau régime» (Zarcone 1999: 236). Après 1949, date
de la proclamation de la République populaire de Chine,
certaines tombes ont été alors placées sous surveillance étatique,
voire fermées. Cependant, depuis le début des années 1980,
certaines de ces sépultures ont été reconnues comme
patrimoine national, rétablissant ainsi le rôle de l'islam comme
acteur et enjeu des relations internationales.

5 Un premier travail de terrain a été effectué durant deux mois en 2016 qui a permis de récolter les documents juridiques locaux et archivistiques des

sites patrimoniaux concernés. Une seconde partie, débutée en septembre 2017 et s'étalant jusqu'au mois de juillet 2018, est consacrée aux

observations et entretiens afin d'analyser les diverses pratiques ayant cours.

6 Bien que vivant principalement dans les provinces du nord-ouest (Xinjiang, Gansu, Qinghai et Ningxia), l'on retrouve d'importantes communautés

musulmanes dans toutes les régions de Chine.

100 /Tsantsa#23 /2018



LAUFENDE FORSCHUNGEN

Stratégies nationales et internationales
de la République populaire de Chine

Le processus de reconnaissance de l'islam via le processus
de patrimonialisation se doit donc d'être analysé à travers les

diverses stratégies mises en place par la République populaire
de Chine. En premier lieu, les tombes permettent d'évoquer la

minorité musulmane de Chine, selon une perspective conforme
à un projet social et politique bien défini: modernité, tolérance

religieuse et unité nationale. De ce fait, le culte des saints est

relégué à une place secondaire et disparaît de l'islam officiel

et l'accent est mis sur un islam progressiste, reflétant un code

de bonne conduite religieuse. Ce genre de rhétorique fait écho

à une formule de plus en plus utilisée à l'échelle mondiale -
l'islam est une religion de paix -, mais aussi au slogan

politique national sur la société harmonieuse (hexie shehui fPiULh

#), concept officiel omniprésent développé par l'ancien
président chinois Hu Jintao à partir de février 2005 (Boutonnet
2009: 6). Appliquée à la sphère religieuse, cette terminologie
suggère un modèle de conduite religieuse modéré, loin de ce

qui est montré comme des dérives fondamentalistes dans le

discours politique chinois. Néanmoins, cette rhétorique passe

sous silence le caractère composite de l'islam chinois et les

tensions qui en résultent. En effet, les tombeaux et le culte qui leur

est associé sont le lieu de nombreux conflits théologiques entre
les diverses écoles religieuses chinoises et sont même condamnés

par le mouvement ikhwan (yihewani f^ôHJË), pour qui le

culte des saints n'est pas clairement coranique et qui prône un

retour aux textes originels du Coran et de la Sunna, exempts
de ce qu'il considère comme des déviations ou des superstitions

(Chérif-Chebbi 1999: 578). D'autre part, les tombeaux
de saints musulmans sont le support d'un discours diplomatique

qui réaffirme le rôle fondamental dans l'élaboration et le

maintien de relations économiques ou culturelles de la Chine

avec les pays musulmans, mais également la reconnaissance

par le gouvernement chinois de la contribution des musulmans

dans l'histoire de la Chine. Ce processus de reconnaissance de

l'islam est également présent dans des projets internationaux,
notamment celui de la «Route maritime de la Soie», qui s'inscrit
dans le cadre historique des relations eurasiatiques (Astarita et
al. 2016: 59). Ces tombes sont donc considérées comme une

preuve de la transmission entre les Arabes et la culture musulmane

chinoise via «la route maritime de la Soie», qui «était un

passage maritime importantdans l'histoire, connectant aussi bien

l'est et l'ouest qu'une routepromouvant le dialogue entre la
civilisation matérielle et spirituelle de l'humanité»1C'est à ce titre
qu'une inscription sur la Liste indicative de l'UNESCO8 a été

effectuée en 2012 pour le projet «The Chinese Section ofthe Silk
Roads», incluant les sites musulmans de Canton et Quanzhou9.

Négociations identitaires
par les minorités musulmanes

Cependant, ce discours institutionnel n'a qu'une emprise
partielle sur les pratiquants et tend à être soumis à des réajustements

continuels. De ce fait, par l'entremise de cette
revalorisation de l'islam et du patrimoine funéraire musulman, des

développements imprévus se sont produits, notamment dans

les processus identitaires et ethniques. Comme nous l'avons

vu, les tombes musulmanes ne sont pas acceptées par toutes
les écoles religieuses musulmanes et ne sont pas pertinentes

pour l'ensemble de la communauté musulmane. Cependant,
depuis le début des années 1980, elles servent de support
discursif, permettant de revendiquer les liens ancestraux et

théologiques avec le monde musulman. De ce fait, ces sépultures
constituent un rouage essentiel dans la représentation que les

musulmans chinois se font de leur origine historique, leur
permettent de s'ériger en communauté distincte, en opposition aux
autres minorités ethniques chinoises et d'asseoir leur identité
ethnique comme résultante d'une descendance commune liée

aux «ancêtres» musulmans étrangers et permettent d'explorer
leurs «racines» islamiques (Gladney 1987: 500, 517), les liant au

Prophète et à Allah. En définitive, les pratiques et les discours

relatifs aux sépultures contribuent à l'enracinement local des

communautés musulmanes, et simultanément les connectent à

des réseaux transnationaux, processus itératif qui permet une
définition identitaire sédimentée, de sorte qu'elle est continuellement

négociée et redéfinie (Gladney 2004).

Perspectives: l'analyse des pratiques locales

Ces diverses reconfigurations sont également à mettre en lien

avec les pratiques des gouvernements locaux, qui n'appliquent

pas les décrets patrimoniaux de manière uniforme. En effet, ces

7 Extrait issu de l'exposition permanente du musée de Quanzhou.

8 La Liste indicative de l'Unesco est un inventaire des biens que chaque État partie a l'intention de proposer pour inscription sur la Liste du

patrimoine mondial. Voir le site de l'Unesco: http://whc.unesco.org/fr/listesindicatives/, consulté le 7 décembre 2017.

' Le dossier final a été déposé le 22 février 2016 et l'issue n'est pour le moment pas encore connue. Voir le site de l'Unesco: http://whc.unesco.org/en/
tentativelists/6093/, consulté le 10 novembre 2017.

101 / Tsantsa#23 /2018



RECHERCHES EN COURS

derniers publient également leurs propres directives d'administration

et de protection du patrimoine, en affinant et précisant
les lois et décrets promulgués par l'État (Fresnais 2001: 210).

Ainsi, l'attitude des autorités à l'égard des activités religieuses

et plus particulièrement à l'égard des tombeaux et des

pèlerinages diffère, voire s'oppose, d'une région à l'autre. Il existe

donc une «marge de manœuvre» dans la politique du patrimoine
en Chine (Chau 2012: 169), qui reflète les stratégies et les intérêts

des gouvernements locaux. Il est donc primordial de porter
une attention accrue aux différents agents de l'État local, qui
agissent selon leurs propres intérêts. Ainsi, certaines pratiques

catégorisées comme superstitionsféodalespeuvent se voir requalifiées,

dans le discours politique local et selon les circonstances,

en coutumesfolkloriques (fengsu xiguan Jxtfë^l'lra), notamment

par l'entremise du tourisme10. En effet, ces diverses catégories

sont, dans les textes législatifs, extrêmement imprécises et

peuvent dès lors, être soumises à des applications diversifiées.

Dans une précédente recherche menée au Xinjiang (Bugnon
2015), les pratiques entourant les tombes étaient sanctionnées

de pratiques illégales alors que dans le sud-est du pays, elles sont
ostensiblement montrées comme de pratiques traditionnelles.

Cette diversification révèle la part de subjectivité que recèlent la

catégorisation patrimoniale et l'utilisation qui en est faite selon

les contextes auxquels elle s'applique. En conséquence, il est

nécessaire d'appréhender la manière dont le patrimoine culturel

est exprimé et négocié en Chine, en soulignant les divers

discours empruntés par une grande variété d'acteurs. Ceux-ci ne

parlent pas avec une voix unifiée, pas même ceux qui sont des

représentants officiels de la République populaire de Chine. En

dévoilant les différents discours entourant la catégorie
patrimoniale des tombes antiques et les réappropriations identitaires
effectuées par les minorités musulmanes, cette approche

ethnographique rend compte de la mutlivocalité discursive émergeant

de ce processus, où les acteurs sociaux peuvent construire

et manipuler différents niveaux d'identité afin de lutter pour la

gestion des ressources. Le patrimoine se transforme ainsi en

instrument, pour les uns comme pour les autres, d'une telle
négociation (Siniscalchi 2008: 53), dans un processus dynamique
de réajustements constants, car la redéfinition du lieu en espace

patrimonialisé n'a pas mis fin à la diversité des usages, elle a

simplement contribué à en renouveler la palette, où s'expriment
des logiques d'utilisation du territoire et des intérêts divergents,
des «manières de faire» par lesquelles des utilisateurs se

réapproprient l'espace organisé par les techniques de la production
socioculturelle (De Certeau 1990: XL).

10 La question du tourisme est une composante importante dans le

développement du patrimoine culturel en Chine. Cependant, les limites

de cet article ne me permettent pas d'approfondir cet aspect, mais il fera

l'objet d'une analyse dans ma thèse.

RÉFÉRENCES

Adell Nicolas, Pourcher Yves. 2011. «Introduction. De quoi le

patrimoine est-il le nom ?», in: Adell Nicolas, Pourcher Yves (dir.),

Transmettre, quel(s)patrimoine(s)?Autourdu Patrimoine Culturel

Immatériel, p. 7-23. Paris: Houdiard.

Astarita Claudia, Damiani Isabella. 2016. «Géopolitique de la

nouvelle route de la soie». Géoéconomie 72(2): 57-94.

Bendix Regina, Eggert Aditya, Peselmann Arnika (eds.). 2012.

Heritage Regimeand the State, Göttingen: Universitätsverlag Göttingen.

Bondaz Julien, Isnart Cyril, Lebion Anaïs. 2012. «Au-delà du

consensus patrimonial. Résistances et usages contestataires du

patrimoine». Civilisations 61(1): 9-21.

Boutonnet Thomas. 2009. «Traitement moral de la question sociale

dans la société harmonieuse de Hu Jintao». Transtext(e)s Transcultures

http://transtexts.revues.org/271, consulté le 13 juin 2016.

Bugnon Pascale. 2015. Lapatrimonialisation des mausolées desaints

musulmans au Xinjiang (Chine): entre «resacralisation» nationale et

persistance religieuses. Mémoire de maîtrise, Études asiatiques,

Université de Genève et Institut de hautes études internationales et

du développement.

Byrne Denis. 1991. «Western Hegemony in Archaeological Heritage

Management». History andAnthropology 5: 269-276.

Castets Rémi. 2006. «L'islam en Chine et l'après 11 septembre».

Asia Centre. Centre étudesAsie, https://www.academia.edu/7190571/

RémiCastets_L_islam_en_Chine_et_l_après_11 septembre_Note_

de recherche de_l_Asia_Centre avril 2006_17_pages, consulté le

7 février 2018.

Chau Adam Yuet. 2012. «La channeling zone: religion populaire,
État local et rites de légitimation en Chine rurale à l'ère de la

réforme». Gradhiva 16: 156-177.

Chérif-Chebbi Leila. 1999. «L'Yihewani, une machine de guerre

contre le soufisme en Chine?», in: De Jong Frederick, Radtke Bernd

(eds.), IslamicMysticism Contested. Thirteen Centuries ofControversies

andPolemics, p. 576-602. Leiden: Brill.

De Certeau Michel. 1990 (1980). L'invention du quotidien. 1. Arts de

faire. Paris: Gallimard.

Fresnais Jocelyne. 2001. Laprotection dupatrimoine en République

populaire de Chine (1949-1999). Paris: Éditions du CTHS.

102 /Tsantsa#23/2018



LAUFENDE FORSCHUNGEN

Gladney Dru C. 2004. Dislocating China. Muslims, minoritiesand Siniscalchi Valeria. 2008. «Économie et pouvoir au sein du parc
otherssubaltern subjects. Chicago: The University of Chicago Press. national des Écrins. Penser la nature, définir l'espace». Techniques et

Culture 50: 40-59.

1987. «Muslim tombs and Ethnie Folklore: Charters for Hui Identity».

The Journal ofAsian Studies 46(3): 495-532. Smith Laurajane. 2006. Uses ofHeritage. London: Routledge.

Herzfeld Michael. 1991. A Place in History: SocialandMonumental

Time in a Cretan Town. Princeton: Princeton University Press.

Zarcone Thierry. 1999. «Quand le saint légitime le politique: le

mausolée de Afaq Khwaja à Kashgar». CentralAsian Survey 18(2):

225-241.

Kirchenblatt-Gimblett Barbara. 2006. «World Heritage and

Cultural Economics», in: Karp Ivan, Kratz Corinne A., Szwaja Lynn, Zarcone Thierry. 2001. «Le culte des saints au Xinjiang de 1949 à

Ybarra-Frausto Tomas, Museum Frictions: Public Cultures/Global nos jours», journal de l'histoire du soufisme 3: 133-172.

Transformations, p. 161-202. Duke: Duke University Press.

AUTEURE

Pascale Bugnon est doctorante à l'Université de Genève. Après avoir étudié l'ethnologie à l'Université de Neuchâtel et les

langues chinoise et russe à Genève, elle fait actuellement une recherche sur le patrimoine culturel en Chine, en se concentrant

non seulement sur les discours produits par les autorités étatiques chinoises, mais aussi sur la manière dont les populations

acceptent, détournent ou résistent à cette imposition politique.

pascale. bugnon@unige. ch

Université de Genève

Département des études chinoises

Rue De- Candolle 2
CH-1211 Genève 4

103/ Tsantsa #23 2018


	L'art d'accommoder les ancêtres de la nation : analyse du patrimoine culturel musulman en Chine

