
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Mehrfachliebe als Affekt : ein Moment von Subversion im
Neoliberalismus?

Autor: Riedl, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

MEHRFACHLIEBE ALS AFFEKT
Ein Moment von Subversion im Neoliberalismus?

Text: Karin Riedl

Abstract

MULTIPLE LOVE AS AFFECT

An Element of Subversion in Neoliberal Society?

This article investigates the role of affect in non-monogamous relationships and in associated concepts of love and

sexuality. Based on interview material generated in an empirical scene study, it pursues the question to what extent
the models in question, which resort to poststructural concepts such as affect, network, synergy, intensity and

processuality, reproduce or disrupt neoliberal mechanisms and assumptions about subject and society.

Sch lagwörter: Nichtmonogamie, Liebe undSexualität, relationale Ontologie, Neoliberalismus

Keywords: non-monogamy, love andsexuality, relational ontology, neoliberalism

Einleitung: Ethnographischer Kontext

Dieser Artikel beruht auf einer zweijährigen Feldforschung in
der akademisch, künstlerisch und linkintellektuell geprägten
«alternativen Szene» einer deutschen Großstadt. Selbst Teil
dieses sozialen Umfeldes, hatte ich bemerkt, dass viele seiner

Mitglieder vom Modell der romantisch-exklusiven Zweierbeziehung

abweichen und entweder Beziehungen eingehen, die

sie selbst nicht als solche definieren, wobei sie sich gegen jede
Form von Verpflichtung, Bindung und Verantwortung verwehren,

oder Beziehungen, die zwar verbindlich, aber nicht exklusiv

sind. Auch der Begriff «Polyamorie» schien in Mode geraten

zu sein. Als zentraler Beweggrund für dieses Experimentieren
mit neuen Modellen wurde ein ums andere Mal der Wunsch
nach persönlicher «Freiheit» genannt.

Ich näherte mich der Erforschung dieses sozialen Phänomens

mit der Frage, in welchem Verhältnis das «Liebesleben» einer

Personengruppe, die sich selbst als - um einen Interviewpart¬

ner zu zitieren - «sehr klar gegen den Neoliberalismus gestellt»

sieht, zum neoliberalen Diskurs steht, da mir gewisse Parallelen

in den beidem zugrundeliegenden Prinzipien aufgefallen

waren: Dynamik, Flexibilität, Konsumorientierung,
Optimierung, Leben in Projekten, die Assoziation von Freiheit mit
dem Offenhalten von Handlungsoptionen, die daraus resultierende

Verweigerung von Bindung. Ich vermutete einen massiven

Einfluss neoliberaler Maximen und Subjektivierungsvorla-

gen auf die Gestaltung intimer Beziehungen. Dieser Frage ging
ich durch meine Promotionsforschung nach, die einerseits durch

teilnehmende Beobachtung die fragliche Szenekultur und ihre

politische Verortung zu charakterisieren, andererseits - und
damit zusammenhängend - durch etwa 60 Interviews und zahllose

informelle Gespräche das Verhältnis von Liebesbeziehungen

und neoliberalem Diskurs zu erfassen suchte1 <s- Fo|seseite>.

Im Zuge dieser Forschung stieß ich auf einen weiteren

Aspekt, in dem ein extrem spannungsreiches Verhältnis
zwischen bestimmten Vorstellungen, Praktiken und Idealen nicht-

73 / Tsantsa #23 !2018 / 73-81



DOSSIER

monogamen Lebens und neoliberalem Diskurs aufscheint: die

Tendenz, «Liebe» konzeptuell auf den Affekt zu gründen oder

sie gar damit gleichzusetzen.

In diesem Artikel möchte ich daher folgenden Fragen
nachgehen: Welche Formen von Beziehungen werden in meinem

Feld gelebt (Kapitel 2)? Wie konzipieren die Akteure dabei

Sexualität und Liebe (Kapitel 3 und 4)? Wie wird beides in ein

größeres Weltbild, das ganz wesentlich auf Netzwerk-Ontolo-

gien Bezug nimmt2, eingebunden, und welche Rolle spielt darin
der Affekt als situationsgebundener, überindividueller und

eigendynamischer Handlungsimpuls (Kapitel 5)? Und, daraus

folgend: Welche Parallelen und Widersprüche lassen sich
zwischen diesen Konzepten und den Konzepten eines neoliberalen

Diskurses beobachten? Inwiefern kann die beschriebene Praxis

und Ideenwelt, wie viele der Akteure es sehen oder wünschen,
als Moment der Subversion und des Ausbruchs aus überpersönlichen

Machtstrukturen begriffen werden (Kapitel 6)?

Nichtmonogame Beziehungsmodelle

Die (nichtmonogamen) Beziehungen, in denen meine Sample-

mitglieder leben, lassen sich grob in drei Typen unterscheiden:

Den ersten nenne ich «Nicht-Beziehung»; er fußt auf extremer

Bindungsscheu, Inofhzialität, Kurzfristigkeit und der Ablehnung

von Verantwortung und symbolischer Deklaration, wie

zum Beispiel folgende Zitate von Samplemitgliedern belegen:

Ich hatte vor Tobi immer nur irgendwelche Undefinierten
Geschichten. Mein erster richtigerFreund war aus Spanien,

und ich hätte es nie ein Jahr mit ihm ausgehalten, wenn ich

nichtgewusst hätte, dass erzurückgeht. Davorgab's diesen

Engländer, oh Gott... der hat immerzu mirgesagt, «Sarah,

ich hab nicht maleine Wohnung oder einen Handyvertrag,
wiesoll ich da eine Beziehung mit dirhaben?» (Sarah)

Siewilldie Verantwortungnicht. Siewillnicht, dasssiemich

glücklich macht oder unglücklich oderso. Sie sagt, dasssiezwar
gerneZeit mit mir verbringt, abersie willecht keine Beziehung

undkeineAbhängigkeit haben, auch meineAbhängigkeit nicht,
denn das hießeja, dass siezuverlässigsein muss undSicherheit

geben muss, unddas willsie auch nicht. (Sascha)

Dann gibt es die «offene Beziehung», also eine feste

Partnerschaft, die aber nicht exklusiv ist, sondern erotische und -
bis zu unterschiedlich gesetzten Grenzen - emotionale
Beziehungen zu anderen Personen zulässt, diese aber der offiziellen

Beziehung in Bedeutung, Dauer und Intensität unterordnet.
Ein Beispiel und Gründe hierfür schildert meine Gesprächspartnerin

Sarah:

DieAnderen reflektieren vielleicht nichtso viel, abergehen

aufderParty dann trotzdemfremd....Und echt, dass Leute
sich trennen, nur weilderPartnerfremdgegangen ist! Dass

man eine Beziehung nach dreiJahren wegwirft, einfach nur
ausAngst, das ist wasfurchtbar Trauriges. Wenn man drei
Jahrezusammen war, istja offensichtlich was richtig. Und

wenn man dann in irgendso 'nerZeitblase einem Bedürfnis
nachgeht, hatdas keine Bedeutungdafür, obmandenPart-

ner liebt, finde ich. [...] Esgeht eigentlich viel umsEgo. Angst
und Ego. Deswegen glaube ich, dass man diese Offenheit auch

anstrebt, weilmanhofft, überandere Dinge hinwegzukommen.

[...]Esgeht nichtso sehr um meine Beziehungals um

mich, unddass ich lerne, über bestimmteÄngste hinwegzukommen.

Wenn du diese Verlustängste abbaust, dasLeere-

undEinsamkeitsgefühl weggeht, dann stärkst du damitdein

Vertrauen ins Leben, deine universelle, unabhängige Liebe...

und ich willmeinen Partner auch nicht einschränken und
ihm Dinge verbieten, die ihn zufrieden machen, nur weil ich

Angst habe. Das isteigentlich gemein.

In dieser Beziehung handelte es sich bei den Begegnungen
mit Dritten stets um Ausnahmen, während bei anderen Paaren

über längere Zeit regelmäßiger Kontakt zu weiteren Partnerinnen

bestand. Was außerhalb der Beziehung «erlaubt» war,
richtete sich dabei oft an einer gedanklichen Trennlinie
zwischen Sexualität und Liebe aus: Sex galt als erlaubt, sich-ver-
lieben und lieben nicht. Diese Regel war zudem an bestimmte

Transparenzgebote gekoppelt: Während von sexuellen Aben-

1 Mein Forschungssample bestand etwa zu gleichen Teilen aus Männern und Frauen mit einem Altersdurchschnitt von 33 Jahren, unterschiedlicher

sexueller Orientierung, größtenteils mit akademischem Abschluss in Sozial- und Geisteswissenschaften oder Kunst, selten in festen

Arbeitsverhältnissen, überwiegend kinderlos und Teil besagter Szene, in der ich teilnehmende Beobachtung betrieb. Der zentrale Teil der

Forschungsergebnisse aber beruht in erster Linie auf Interviews, da es nur sehr begrenzt möglich ist, das Liebesleben anderer Menschen zu
beobachten. Weil es mir zudem darum ging, innere Vorgänge, emotionale Befindlichkeiten und theoretische Selbstreflexion zu erfassen, war

Verbalisierung oft der einzige Weg, an Daten zu kommen.

2 Ein Charakteristikum meines Feldes ist aufgrund des Bildungshintergrunds seiner Mitglieder die Proliferation sozialtheoretischer Konzepte ins

Alltagsleben; direkte Bezugnahmen auf Au-toren, die ich zur Analyse heranziehe, sind in den Interviews keine Seltenheit und Selbstanalyse in

sozialwissenschaftlichen Begriffen ist gängig.

74 / Tsantsa #23 / 2018



DOSSIER

teuern nicht immer berichtet werden musste, wollten Partner
in aller Regel über emotionale Bindungen unterrichtet werden,

was in einigen Fällen zu Beziehungskrisen führte.

Andere Paare wiederum trennten nicht klar zwischen
Sexualität und Liebe, sondern betrachteten beides als

zusammengehörig und situationsgebunden. Sie erzielten eine

Unterscheidung zwischen Haupt- und Nebenpartnern vor allem

durch die Idee, dass Liebe derart spezifisch sei, dass eine
Konkurrenz zwischen verschiedenen Partnern gar nicht eintreten

könne. Zugleich aber wurde dem festen Partner Priorität
in der Organisation des Alltagslebens gewährleistet, wodurch
eine gewisse Hierarchie bestehen blieb.

Anders ist dies tendenziell bei dem relativ weit
institutionalisiertem Modell namens «Polyamorie», in dem mehrere

langfristige und verbindliche Beziehungen parallel gelebt
werden. Dieses Modell beruht auf größtmöglicher Transparenz,

dem Einverständnis aller Beteiligten und einem hohen

Kommunikationsaufwand. Die polyamore Szene zeichnet
sich durch Vereinsstrukturen, Stammtische, Ratgeberliteratur

und ein wachsendes Interesse von Seiten der Medien aus.

Begründet wird ihre Abweichung vom mononormativen
Diskurs oft wie im folgenden Zitat von Kiano:

Tatsächlich ist esja nurschrägangesehen, wenn man meh-

rere Partnergleichzeitig hat, aberseriell tun das doch alle.

Undwenn man sich maldie Paare anschaut, dieseit ihrer
Jugendzusammen sindundnie wen anders hatten undsagen,
sie könnten sich das mitkeinem anderen Menschen vorstellen

-o.k. Aber was ist, wenn sie sich trennen Stimmtdas dann

plötzlich nicht mehr, dass sie niemandanders wollen? Ist
derSatzdann nicht doch irgendwie Heuchelei? [...] Und wo

beginnt denn Sexualität, oderErotik, oderLiebe? Was würde

man alles nicht mehr dürfen, wenn man einen eifersüchtigen

Partner hat?Esgibtso viele Facetten injedem von uns, dass

das unmöglich einer befriedigen kann. [...] Odersollte ich

versuchen, alle Instrumente der Weltzu spielen, umfür einen

Menschen alleszu sein?

Insbesondere das polyamore Modell fördert und fordert
einen Umgang mit Emotionen - allen voran mit Eifersucht

-, der auf maximaler Eigenverantwortlichkeit aufbaut. Die

eigene Eifersucht anzuerkennen, zu erforschen, zu verbali-
sieren und sie idealerweise zu überwinden, wird als Prozess

persönlichen «Wachstums» gesehen. Transparenz und effektive

Kommunikation sind hier grundlegende Forderungen; in
Nicht- oder offenen Beziehungen dagegen ist Unabhängigkeit,

Risikofreude und Flexibilität gefragt: alles Aspekte, die

meine Anfangsvermutung bestätigten, hier aber aus

Platzgründen nicht ausgeführt werden können.

Sexualität: Entprivatisierung und Synergie

Mit diesen alternativen Beziehungsmodellen nun gehen Konzeptionen

von Sexualität und Liebe einher, die ich als «affektbasiert»

bezeichnen möchte: Sie betonen die Eigendynamik eines

überindividuellen, teilautonomen Geschehens, das nicht in Konventionen

überführt werden kann oder sollte, und grenzen sich auf diese

Weise von der romantischen Zweierbeziehung ab. Sexualität, um
damit zu beginnen, wird im Zuge dessen «entprivatisiert», über

die Grenzen der Zweierbeziehung hinaus ausgedehnt. Entweder

gehen Menschen aus meinem Sample Nicht-Beziehungen ein,

um jegliche Beschränkung zu vermeiden, oder sie haben als Paar

Erfahrungen mit Orgien, «Trios» und Swingerclubs. Sarah schildert

ein Erlebnis mit ihrem Expartner und dessen jetziger Ehefrau:

Sie warfrüher immerso ein bisschen misstrauisch, so etwa:
Wer istdieSarah, stehter noch aufdie- aber es mündete dann

darin, dass ich was mitbeiden hatte. Undseitdem verstehen

wir unsso gut, alle drei!Sie ruft mich auch manchmalan
undmeint, siefindet 'sschon gut, dass er noch so vieleEmpfindungen

fürmich hat, weileigentlich wäresieja auchfür eine

offene Beziehung. Das istallesso leichtgewordenplötzlich!
Die wollten das auchfortsetzen damals undmich als kleinen

Liebesknecht halten, da hab ich abernichtmehr mitgemacht
[lacht]. Also, ich spielmich gerade aufwie so eine Hippiefrau,
aber das warschon auch eineAusnahme. Wir waren damals

im Sommer am Filmset, zufünfzehnt, undda ist volldie Liebe

ausgebrochen. Es warso harmonisch, sowas hastdu noch nie

gesehen, da waren allegemeinsam aufso 'nem Film...

Der «Film» als Metapher für ein eigendynamisches,
überindividuelles Geschehen und die Empfindung geteilter,
harmonisierender Freude sind in dieser Thematik wiederkehrende
narrative Elemente. So sagt Tassilo, dem ich übrigens zum ersten

Mal begegnet bin, als er während eines Festivals mit zwei
Personen wild knutschend auf einem Sofa lagerte, und der
eher dem Konzept der Nicht-Beziehung anhängt:

Aufdeinem Fragebogenfehlen Orgien!Also im Sinne von One-

Night-Stands mit vielen Menschen. Dasaufjeden Fall! Orgien!
[...] Ich würdesagen, «viele» ist abfünf. Vier istzweiPärchen,

alsofünf. Das kam locker25 bis30Malvor. Orgienpassieren,
ich geh da nichtaufdie Suche, aber in Berlin aufPartyszum
Beispiel istdas oftpassiert, dass irgendwann alle nackt waren.
OderaufFestivals. Es ist niegeplant, immerspontan gewesen.
Es ist wie denflow am Laufen halten. Kennstdu das? Keep the

flow, keep the flow, keep the flow...undaufeinmalgibtdas

eine Synergie wie ein Hexentanz, du merkst, dass dieLeute
sichplötzlichganz andersfühlen... unddas istgeil, gemeinsam

sowaszu erschaffen, einen Raumzufüllen. Das ist im Wesentlichen

eigentlich meine Form von Sexualität.

75 /Tsantsa#23/2018



DOSSIER

Als synergetisches Erlebnis - also als Zusammenwirken
individueller Empfindungen, die sich gegenseitig intensivieren

und ein Ganzes bilden, das mehr als die Summe seiner

Teile ist - lässt sich auch das deuten, was Sascha - ganz im

Jargon der Polyamorie-Szene, welcher er sich zurechnet - als

«Mitfreude» bezeichnet:

Ich liebeja solche Dreiergeschichten. Ich liebe dieses Gefühl',

meinerFreundin zusammen mit wem anders krass viel Gutes

zutun, ihrmaximales Glückzugönnen...ich wollteja auch

unbedingt in den Swingerclub, bevor ich dreißig wurde, und
eine Woche davor war ich daja auch endlich mal. [...]Für
mich hat dasja eine tiefere Bedeutung: Wie sehrkann ich

Mitfreude empfinden, wenn meineFreundin was mit wem anders

hat?Muss das weit wegsein oderkann ich Teildavon sein und

es mitgenießen?Fürmich ist es aufjeden Falleher letzteres.

Trotz des beobachtbaren Ringens um Unabhängigkeit von
der gesellschaftlichen Machtstruktur der Monogamie aber

lässt sich dieses durch die Idee der Entgrenzung charakterisierte

Sexualitätsskript in verschiedene Richtungen interpretieren:

Eine Parallele zu neoliberalen Axiomen ist nicht von der

Hand zu weisen. Von Kategorien befreite Energien im Fluss pas-

sen hervorragend mit globalen flows - seien es Güter, Arbeitskräfte

oder Finanzen - zusammen; das Primat von Dynamik
über Statik, von Ereignishaftigkeit über Zustand, von Möglichkeiten

über Entscheidungen, von Risiko über Sicherheit spricht
für sich. Das Bild der überspringenden Flamme, mit dem zwei
meiner Gesprächspartner ihre Erfahrung in einem Swingerclub
beschrieben, könnte all jene begeistern, die Deregulierung,
riskante Investitionen und Expansion befürworten. Kapitalanhäufung

war fordistisch, der neoliberale Diskurs sagt: Alles fließt.

Andererseits aber sprechen die Menschen in meinem Feld

im selben Zusammenhang auch von transzendentalem Erleben,

einer Qualität menschlichen Empfindens, die auch vor
der Entstehung des neoliberalen Systems existierte und als

mächtiges Handlungsmotiv mühelos für sich stehen kann. Für
viele ist gerade die «Liebe» als transzendentale, also

grenzüberschreitende und Verbindung stiftende Kraft das

Element, das «profane» von sakralisierter Sexualität unterscheidet.

Werfen wir daher nun einen Blick auf «Liebe» als Idee.

Liebe: Fülle, Augenblicksintensitäten
und Netzwerkeffekte

Zur «Liebe» gibt es in meinem Feld einerseits eine Argumentation,

die besagt, dass ein Mensch unmöglich alle Bedürfnisse

erfüllen könne, die ein anderer habe, und dass daher mehrere

Beziehungen einander ergänzten. Dieser Gedanke geht vom

Axiom eines zu kompensierenden Mangels aus. Doch ihm wird
vielfach widersprochen, wie in folgender Überlegung von
Patricia, die in einer offenen Beziehung lebt und sich bewusst von
der Logik von Mangel und Kompensation entfernt:

Vielleicht muss man dasPferdeher andersrum aufzäumen.
Nämlich so, dass es nichteine bestimmteMenge an Bedürfnissen

gibt, die befriedigt werden müssen, sondern eher-unddas

ist auch das, wasDavid [ihrPartner, Anm. K.R.J immersagt

-, dass erschon zufrieden ist und ihm nichtsfehlt, wenn er nur
mit mirzusammen ist, aber dass es immer möglich ist, was
andereszu erleben, was eben seinen eigenen Wert hat. Das ist
nicht angestrebt odergeplant, sondern entsteht imAugenblick.
DasBedürfnis istdann eigentlich nurdas nach derMöglichkeit,

sowaserleben zu dürfen, wenn es dennpassiert.

Andere, insbesondere in offenen oder polyamoren
Beziehungen lebend, lösen sich vollständig von der Annahme, Liebe

folge aus Mangel und Bedürfnissen. In ihrem Empfinden ist
Liebe kein knappes Gut, und Beziehungen werden nicht

eingegangen, weil ohne sie etwas fehlte: Sie entstehen aus einer affektiven

Fülle und intensivieren einander vielmehr, als dass sie sich

etwas nähmen. Liebe und Erotik werden zudem als Qualitäten

menschlicher Begegnungen gesehen, die sich nicht an die

Grenzen von als «Paar» bezeichneten Dyaden halten - und
auch voneinander nicht abgrenzbar sind. Immer wieder gehen
die Begriffe Sexualität und Liebe ineinander über und werden
Teil eines Denkens in Netzwerkbegriffen. Kiano, der ebenfalls

polyamor lebt, schildert das exemplarisch folgendermaßen:

Ich verstehe diesesAllein-Erfüllen schon lang nicht mehr.

[...]Es ist eher dieserAnsatz, dass Beziehungen sich nicht
gegenseitigausstechen, sondern sich potenzieren und
inspirieren. Undgenauso ist es mir wichtig, Input von männlichen

platonischen Freunden zu haben, alsogeistig, aber
auch körperlich, im Sinne von zusammen Sport oderMusik
machen oder was auch immer. Eigentlich istja schon der
Mensch, der mir das Essen verkauft, [...] mitdafür
verantwortlich, dass ich lebe und liebe. Dassindja alles Sachen,

die mich verändern und vielleichtfürandere wieder attraktiv

machen. Oder dass diese, nennen wir es malEnergie
oderLebensfreude an wen anders ausstrahlen kann. Und

ist das nun etwas Schlechtes oder etwas Gutes? Es ist etwas
Gutes. Es wirdLiebe weitergegeben. Das mit dem Genügen,

ich kann dirgern Bescheidsagen, falls es irgendwann
so ist [lacht]. Aber in so einer arbeitsteiligen Gesellschaftfind
ich sowas eigentlich absurd. Ich werdeständig von Leuten

beeinflusst, inspiriert undam Leben gehalten. Daistdann
eben auch die Frage, was ist der Unterschiedzwischen einer

freundschaftlichen, solidarischen Beziehung und einersexuell

intimen Beziehung, wo ist da die Grenze, wo hört das

76 /Tsantsa#23 2018



DOSSIER

auf? Wenn michjemand massiert oder mich bloßstreichelt
oderschöneMusik vor mir macht, istdas wirklich so

abgeschnitten von allem, was ich sexuellspüre und weitergebe...

In diesem Bild sind Begehren und Liebe expansive Kräfte,
die sich entlang netzwerkartiger Verbindungen ausbreiten,
diese zugleich erschaffen und in spezifischen Situationen,
Atmosphären und Begegnungen wirken. Ihnen wird also eine

große Eigendynamik zugeschrieben, die meine Gesprächspartner

immer wieder mit dem einfachen Ausdruck «es

passiert» beschreiben. Nicht die Subjekte handeln in diesen

Begegnungen, sondern «es», das über spontanen Affekt
definierte Begehren. Oder, um es in Tassilos Worten zu sagen,
in denen Liebe definitorisch mit dieser Augenblicksintensität
zusammenfällt: «Liebe ist die Kraft zwischen den Dingen».

Es istso, dass ich das nicht mache, sondern espassiert. Man
könnte sagen, Sex undLiebesindFormen von Kommunikation,

die inganz vielen Beziehungen eine Rolle spielen, auch

wenn man vielleicht nichtgleich mitjedem schläft. Es ist eine

Art, sich zu verbinden, undsiefindetstatt, wenn man das

geschehen lässt. [...]Die Zeit bewegtsich nichteinfach von A
nachB. Das Leben ist eigentlich im Augenblick, was anderes

gibt es nicht. [...] DieZeit ist nicht linear, sie ist ehergebrochen,

in Augenblickezerlegt, odersie kehrt wieder. Dazwischen

können immerMomente sein, wo eine andere Liebe da

ist. [...]Aber eigentlichgibt essowieso keineparallelen
Beziehungen. Es sei denn bei einer Orgie. Sonstgibt es eine Gegenwart

mit einem Menschen undeine Gegenwart mit einem

anderen. [...]Es hängt viel von derSituation ab, vonder
Stimmung. Eine Personfasziniert mich irgendwie, ich werde

neugierigaufsie, möchte sie kennenlernen, möchtesieglücklich

machen... und es macht auch mich glücklich im Augenblick.

Aber wenn es nichtpassiert, fehlt mirauch nichts. Ich
brauche es nicht, sondern espassiert.

Auch in dieser Beschreibung von Patricias Partner David
kommen Spontaneität, Affekt und die Eigendynamik des

Geschehens zum Ausdruck, womit sie der von statischen

Bedürfnissen, einem empfundenen Mangel und aktiver
Suche ausgehenden Idee, man brauche mehrere Partner, um
alle Bedürfnisse zu befriedigen, nahezu diametral gegenüberliegt.

Der Wunsch nach einer Intimbeziehung zu einem neuen
Menschen entsteht in dieser alternativen Auffassung nicht aus

einem Mangel an sexueller Erfüllung oder Liebe in der
bestehenden Beziehung, und die verschiedenen Beziehungen addieren

sich auch nicht zu einem erwünschten Maß an «Beziehung»

oder «Liebe», sondern sie sind jede für sich genommen
sowohl erfüllend als auch wandelbar und situationsbedingt.
Lineare Zeit wird als irreal und das (Liebes-)leben radikal als

gegenwärtig begriffen. Da der Moment als solcher außerhalb

der Zeit steht, hebt dies den Konflikt zwischen scheinbar zeitlich

«parallelen» Beziehungen auf. Diese gelten zudem nicht als

Zustände, sondern als Prozesse, die sich auf einem Kontinuum
von Freundschaft, Erotik und Liebe abspielen.

Deleuze, Massumi, Luhmann, Latour:
Theorie in der Welt

Genauso, wie die Mangellogik von Sokrates über Hegel bis

Freud und Lacan auftritt, steht auch die alternative Lesart des

Begehrens in einer philosophischen Tradition: «Begehren» ist,
wie Pieper und Bauer (2014: 20) ausführen, eines der
Kernstücke des Gedankengebäudes von Gilles Deleuze. In Anlehnung

an Spinoza korrigiert Deleuze in seinem gemeinsam mit
Félix Guattari verfassten WerkAnti-Odipus: Kapitalismusund
Schizophrenie (1972) die konstitutive Koppelung des Begehrens,

désir, an Mangel und Genussstreben und konzipiert es

dagegen als eine positive, produktive Kraft, die Verbindungen
herstellt und dem Sozialen immanent ist:

Für mich beinhaltet Begehren keinen Mangel; es ist auch keine

natürliche Gegebenheit; es ist nichts anderes als ein Heterogenen-

Gefüge /agencement hétérogenique/; es ist Prozess im Gegensatz

zuStrukturoder Genese; esistAffekt im Gegensatzzu Gefühl; [...]Es
istEreignis im GegensatzzuDingoderPerson. (Deleuze 1996: 31)

Deleuze nimmt zudem eine Ausweitung des Begriffes auf
den nicht sexuellen Bereich vor und betont die präsubjektive

Eigenschaft dieser Kraft, die zwischen verschiedensten

Menschen, Dingen, Orten und Zeiten, zwischen allen

Komponenten der Realität zirkuliert und jenes prozessuale
Kausalitätsnetz erschafft, das er das Rhizom nennt. Wie Hekma
und Giami (2014: 8) anmerken, diente das Deleuzsche onto-
logische Modell schon in den 70er Jahren als «robuste theoretische

Grundlage» für die Forderung nach sexueller Freiheit

- was angesichts dessen, wie sich manche nichtmonogame
Empfindungen mit dieser Theorie decken, kein Wunder ist.

In Anlehnung an Spinoza, Deleuze und Henri Bergson
definiert Brian Massumi «Affekt» als ein dem Sein immanentes

Werden, als unbestimmte, im Entstehen begriffene
Augenblicksintensität, welche Verbindungen herstellt, als Prozess,
der dem «eingefangenen», mit konventioneller Bedeutung
belegten «Gefühl» ontologisch vorausgeht wie der Raum seiner

Vermessung und das Sein und Werden der linearen Zeit.
Der Affekt ist ein Potential des Immanenten zur Transzendenz,

also zum Überschreiten von Zustand und Struktur, zur
Bewegung und Transformation, zum In-Beziehung-Treten
(Massumi 2002: 26 ff.). Dieses Potential ist noch ungerichtet,
offen; es ist ein Überschuss, der, so Massumi, als Lebendigkeit

und Freiheit empfunden wird (2002: 36) - und genau das

77 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

scheinen die Personen zu meinen, welche «Möglichkeiten» für
sich reklamieren und von Spiel, Reiz und kairos-Momenten

sprechen: Sie weigern sich, den Affekt einzufangen.

Außerdem weisen die oben zitierte Konzeption von Sex

und Liebe als Formen der Kommunikation sowie die Betonung

der Bedeutung von Situation und Atmosphäre eine

große Nähe zu bestimmten poststrukturalistischen und
systemischen Ontologien auf: David verwies mich sogar selbst

darauf, dass es nach Niklas Luhmann (1984) ohnehin nichts

gäbe als miteinander kommunizierende Systeme, wobei man
sowohl einen Menschen als auch die Sexualität als System
auffassen könne. Immer wieder fallen auch Sätze wie dieser

von Diana nach einem «Seitensprung» während einer eigentlich

exklusiv konzipierten Beziehung:

Uhrzeit undso, das ist auch ganzschrecklich. Wir haben uns

um 18 Uhrgetroffen. Unddann hatten wir natürlich Hunger
undsind in so einem italienischen Restaurantgelandet, mit
Kerzen unddem ganzen Kram. ..undRotwein gab 's auch

noch! Ohne den wäre das alles nichtpassiert. Unddann war's
auch noch Nacht...die ist auch so ein Aktant, dieNacht.

Sie spielt hier auf eine ihr aus dem Soziologiestudium
vertraute Theorie an: die Akteur-Netzwerk-Theorie von Bruno

Latour, die im Zuge einer «symmetrischen (also nicht
anthropozentrischen) Betrachtung» (Latour 2008) Dingen, Tieren,
Substanzen, Orten und Stimmungen einen Akteursstatus

zuspricht. Als nicht-menschliche Aktankten können sie in einer

kontingenten Kette von Bedingungen und Handlungen ein
entscheidendes Glied sein; es handelt nicht allein das menschliche

Subjekt, sondern ein Netzwerk, ein System (Latour 2007). Wo

man die Grenzen des Systems zieht, liegt auch hier im Auge des

Betrachters: So könnte man etwa Diana, ihren Affärenpartner,
das Restaurant, den Wein und die Nacht als System betrachten,
das den Seitensprung ausführt, oder Diana und den Wein, oder

den Alkohol und die Neuronen, wobei man auch letztere als

Teilsysteme des ersteren auffassen kann. In Kianos obiger Aussage

zur Unmöglichkeit des «Allein-Erfüllens» wäre die Einheit

von Mensch und Musik ein solches handlungsgenerieren-

des, überindividuelles System, und die Musik (wohlgemerkt:
die Musik, nicht nur der Musiker) ein Aktant.

Neoliberalismus: ein schillerndes Verhältnis

Zusammenfassend lässt sich sagen: Derartige Vorstellungen,

die bewusst das regulierende Konstrukt der romantischen

Zweierbeziehung sprengen, haben stets eins gemeinsam

- Sexualität und Liebe erscheinen darin nicht als Gefühle
oder Neigungen, die ausschließlich von Individuen generiert

und auf Individuen gerichtet und dabei stabil, exklusiv und

von überindividuellen Faktoren unabhängig sind, sondern als

Kräfte in einem rhizomatischen Netz, als Korrelat von Ort,
Zeit und vielerlei anderen Umständen (wodurch auch oft
die klare Trennlinie zwischen beiden Konzepten verwischt).
Die Rede ist von einem teilautonomen Geschehen, das nach

kybernetischem Prinzip nicht allein individueller
Handlungsmacht, sondern den Dynamiken eines überindividuellen
Netzwerkes entspringt. Liebe ist dann eine in einem expansiven

Netzwerk ungehindert fließende, gegenwartsgebundene

Energie, die dieses Netzwerk zugleich erweitert. Initialzündungen

zu diesem Prozess liefern Affekte, Augenblicksintensitäten,

die das Werden in sich bergen.

Das Verhältnis dieser Interpretation von Selbst und Welt,
von Handeln und Geschehen zum neoliberalen Diskurs ist

zutiefst ambivalent: Einerseits verweigert sich eine derart fluide

Idee einer Fixierung, die sie - wie etwa das Narrativ der

romantischen Zweierbeziehung - dafür prädestinieren würde,
sich innerhalb kürzester Zeit als warenförmige Chiffre
wiederzufinden. Die neoliberale Ökonomie fängt Affekte ein und
übersetzt sie in Warenformen, um sie sich dienlich zu machen.

In diesem Zusammenhang haben die fluiden Liebeskonzepte
meines Feldes ein emanzipatorisches Potential, denn die

Akteure entfliehen der «Erfassung» des Entstehenden durch
soziale Konventionen. Ungreifbare Augenblicksintensitäten

sind nicht so leicht wie die romantische Ehe - dem, wie

uns etwa Eva Illouz in DerKonsum derRomantik (2007) zeigt,
Werbeträger und Konsummotor schlechthin - in den
neoliberalen Markt integrierbar: Romantische Reisen zum
Beispiel erfordern eine Planungssicherheit, die Liebe als

Augenblicksphänomen nicht bietet, und der Kauf von Geschenken

zum Valentinstag liegt meinem Sample, das das romantische

Ideal dekonstruiert hat, reichlich fern. In diesem Sinne, ja:

Der Affekt birgt ein Potential zur Befreiung.

Andererseits aber entspricht gerade diese Art, etwas zu

definieren, eins zu eins dem neoliberalen Idiom: Auch dieses

spricht unter Rückgriff auf relationale Ontologien, deren

Antiessentialismus ungewollt als Legitimationsgrundlage für
die Ökonomisierung sämtlicher Lebensbereiche dient, von
Prozessualität, Netzwerken, flows, von emergentem, expansivem

Sein, von Möglichkeiten, die auf Verwirklichung drängen,

und nicht zuletzt von Augenblicksintensitäten. Gerade

die Affekttheorie als Teil einer breiteren relationalen Ontologie

ist mit dem Weltbild, das der Neoliberalismus mehr oder

weniger explizit propagiert, hervorragend vereinbar: Der
neoliberale Diskurs begreift Welt und Markt als eine Dynamik,
und sein System speist sich aus der imaginationsanregenden
Kraft des Möglichen, Angelegten, Potentiellen. Mantraar-

tig wird der Augenblick beschworen, die Freiheit, die ihm

78 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

innewohnt, und die Flexibilität, die nötig ist, um diese Freiheit

zu nutzen und auf vielfältige Weise in Beziehung zu
treten. Nichts charakterisiert das Leben in der von den französischen

Soziologen Luc Boltanski und Eve Chiapello in Der
neue Geist des Kapitalismus (2003) beschriebenen «projektbasierten

Polis» (2003:147 ff.) mehr als die Fähigkeit, Beziehungen

zu etablieren (und wieder loszulassen). Diese Beziehungen

erschaffen ein immer weiter expandierendes Netzwerk;
der Einzelne ist wesentlich über sie bestimmt -und der Affekt
ist nichts anderes als die Initialzündung zu diesem fortlaufenden,

Welt und Selbst generierenden Prozess.

Der neoliberale Diskurs verstärkt eine affektbasierte Ontologie,

mit der Menschen ihre Welt interpretieren und zugleich
erschaffen, wie ein gigantischer Resonanzkörper. Die onto-
logische Priorität, die sowohl meine Forschungsteilnehmer
als auch die Sozialwissenschaften nach dem «ontologischen
Turn» auf Affekt, Netzwerk, Prozess, Werden im Sein und

subjektloses Handeln setzen, geht mit dem Neoliberalismus
Hand in Hand. Seit Deleuze, Derrida, Bourdieu und
Foucault in den 60erJahren mit dem Existenzialismus gebrochen
haben - unter anderem, um bürgerlich-elitärem Klassendenken

und anderen Formen der Diskriminierung den Boden zu
entziehen (Münker et al. 2012) -, ist es nicht mehr möglich,
ein Ding, einen Menschen oder eben eine Liebesbeziehung
als authentische Essenz wahrzunehmen. Alles ist Korrelat,
Knotenpunkt, Konstrukt; die Beziehungen sind den Elementen,

zwischen denen sie entstehen, vorgelagert, und die Frage
nach dem Kern der Dinge, nach ihrer Wahrheit, stellt sich

nicht mehr. Aber auch der neoliberale Diskurs stellt sie nicht:

Dinge und Verhältnisse haben keinen Selbstzweck; alles ist
Gemachtes und damit potentielle Ware. Es gibt keinen
essentiellen Unterschied zwischen Dingen und Waren, Planet und

Marktplatz, Tun und Arbeit, Mensch und Humanressource;
es gibt keinen externen Referenzpunkt mehr. Es gibt nur ein

expansives, ungeheuer bewegliches Netzwerk von Beziehungen,

ein Rhizom, das Affekte generiert und das von Affekten
generiert wird, und das alles, was ist und wird, in sich aufnehmen

kann. Dieses Idiom ist mit weitreichenden Folgen aus

der Philosophie ins Management übergegangen. So zitiert
etwa der bekannte Unternehmensratgeber Laplanète relatio-
nelle (Bressand et al. 1995) vielfältige Quellen aus der

Netzwerksoziologie sowie der Wissenschafts- und Techniksoziologie

nach Latour und Callon (Boltanski et al. 2003: 190),

die im Kontext des seit den 70er Jahren offen oder verdeckt
herrschenden Primats kybernetischer Ansätze stehen (Vgl.
Knorr 2011). Die sozialen und wirtschaftlichen Beziehungen

(ohnehin kaum noch voneinander trennbar) stellen sich

in der Managementliteratur als dynamisches, offenes Netzwerk

dar, in dem sich die Einzelnen «wie Nomaden» bewegen
und sich über ihre Beziehungen definieren (dieses Konstrukt

ist natürlich zugleich eine Aufforderung, der Folge geleistet

wird). Nichts ist dem Netzwerk äußerlich, es gibt kein
,authentisches» Leben im Außerhalb - welch naiver Eska-

pismus! - alles und jeder hat das Zeug zur Ware (Boltanski
et al. 2003: 194 ff., 505). Boltanski und Chiapello folgern:
«Wenn sich der Kapitalismus [...] das Netzparadigma zu eigen

macht, das einer eigenständigen Entwicklung der Philosophie

entsprungen ist [...], so liefert dies Argumente und sogar
eine Legitimation für die zunehmende Ökonomisierung von
Menschen» (Boltanski et al. 2003: 505).

So nutzt der Neoliberalismus auch relationale Ontologien
wie die von Deleuze, Foucault und Derrida, um jene
Kritikrichtung auszuhebein, die an festen Bezugsgrößen wie dem

Individuum oder der sozialen Klasse ansetzt - eine Verwendung,

die den Urhebern dieser Ideen vermutlich genauso fern

lag wie der Bohème der kreative Imperativ. Weder Boltanski

und Chiapello noch ich möchten damit die erkenntnistheoretische

Richtigkeit dieser Ontologie anzweifeln, und auch

nicht behaupten, sie sei ein reiner Effekt des Neoliberalismus.
Es ist vielmehr dessen Kunst, sich dienlich zu machen, was
nicht für ihn geschaffen wurde. Die Fragen aber bleiben: Was

unterscheidet relationale Ontologien wie jene, auf die meine

Forschungsteilnehmer sich explizit oder implizit berufen und

mit deren Werkzeugen sie ihr eigenes Leben begreifen und

erschaffen, von der neoliberalen Adaptation dieser Ontologien?

Kann dem Affekt - selbst Teil dieser Ontologien - wirklich

ein subversives Potential zugeschrieben werden?

Trotz aller Zweifel am eigenen Handeln aber, die das

Bewusstsein über die dessen Eingebundenheit in eine
neoliberale Machtstruktur auch in meinen Forschungsteilnehmern
weckte, zeichnete sich dennoch ab, dass «Liebe» zumindest
als mögliches Korrektiv inmitten der postmodernen Haltlosigkeit

gehandelt wird. Besonders interessant erscheint mir dabei

eine Komponente der in meinem Feld verhandelten
Liebeskonzepte, auf die ich abschließend näher eingehen möchte:

Zeit, oder genauer, der radikale Gegenwarts- und Situationsbezug

affektbasierter Vorstellungen von Liebe.

Die Konzeption von Liebe als Augenblicksintensität -
also eine affektbasierte Konzeption - zeigt, ohne mit der

geschilderten relationalen Ontologie zu brechen, womöglich
einen Fluchtweg auf; denn Gegenwärtigkeit ist ein Element,
das den einen Grundmechanismus des neoliberalen
Systems ausschaltet: den Mechanismus des Bedürfnis-Habens,
welcher auf der Projektion von Befriedigung in die Zukunft
basiert und somit zum steten Konsum anregt. Das
«Ausschalten» geht folgendermaßen vor sich: Nach affektbasierter

Auffassung ist Liebe als situations- und kontextgebundene

Intensität an die Gegenwart gebunden und steht damit

79 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

außerhalb der Denkfigur der linearen Zeit. Lineare Zeit
ist - so schwer es auch fällt, dies zu denken - eine zutiefst
menschliche Art des Weltbezugs, und genau deshalb sind
auch andere Arten denkbar. Die Konsumlogik unternimmt
ein gerissenes Manöver mit der Zeit, das Rosi Braidotti in

Bezugnahme auf Deleuze sehr schön auf den Punkt bringt:

With capitalism the deferralofpleasure concomitantly turned
into a commodity. Thesaturation ofsocialspace, byfast-changing
commodities, short-circuits the present inducing a disjunction
in time. Like the insatiable appetite ofthe vampire, the capitalist
theft of ,the present» expresses a system that not only immobilises

in the process ofcommodity over-accumulation, but also

suspends active desiring-production in favour ofan addictive pursuit

ofcommodity goods (Braidotti 2010: 239; Herv. von mir).

Das kapitalistische (oder neoliberale) System «stiehlt» die

Gegenwart, indem es Bedürfnisse erschafft, deren Befriedigung

in die Zukunft verschiebt und sie im Augenblick ihrer

Befriedigung durch neue ersetzt. Suchtförmige
Zukunftsorientierung und entsprechend ungebremster Konsum sind

die Folge. Die ubiquitäre Aufforderung, den Augenblick zu

genießen, verschleiert einerseits - auf der Ebene des explizit

Sichtbaren - diesen Mechanismus, perfektioniert ihn aber

zugleich auf geradezu heimtückische Weise; denn der in
zahllosen Werbesprüchen beschworene Augenblick ist stets ein

zukünftiger Augenblick. Es ist nicht das Jetzt gemeint - also

der Moment, in dem die Aufforderung ausgesprochen oder

gehört wird - sondern ein an Waren gekoppelter, zu
erwerbender imaginärer Augenblick, ein Glücksversprechen, das in
der Zukunft liegt. Orientierung an der tatsächlichen Gegenwart

würde den Kaufimpuls ausschalten, also muss diese

Gegenwart in jedem Moment übersprungen werden. Sie wird
zum irrelevanten und unbefriedigenden Noch-Nicht. Was

aber, wenn man die neoliberale Aufforderung, den Augenblick

zu genießen, beim Wort nähme und sie von ihrer
Konsumimplikation loslöste? Wären eine absichtslose, nicht süch-

tig-suchende intensiveAugenblickswahrnehmung und daraus

entstehendes spontanes Fühlen und Handeln - also genau das,

was Liebe und Sexualität in ihrer affektbasierten Konzeption
charakterisiert - nicht der direkte Weg aus der Konsumlogik
heraus? Genau dies scheint mit «active desiring-production»

gemeint zu sein. Liebe als Affekt und radikale Gegenwart ist
eine Denkfigur, die aus bestimmten Maximen des neoliberalen

Diskurses (wie auch der poststrukturalistischen Philosophie)

erwächst und diese zugleich transzendiert. Dies ist eines

von vielen Beispielen für einen Mechanismus, der im Laufe
meiner Forschung deutlich hervortrat:

Der neoliberale Diskurs saugt zwar einerseits Elemente auf,

die nicht seine waren, andererseits aber spuckt er auch Elemente

aus, die aufgelesen und umgedeutet werden können. Er legt,

trotz - und vielleicht gerade wegen - allen massiven Einflusses

seiner Axiome auf unser Leben, Fährten aus sich selbst heraus..

80 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

LITERATURVERZEICHNIS

Boltanski Luc, Chiapello Ève. 2003 (1999). Der neue Geist des

Kapitalismus. Konstanz: UVK (übersetzt von Michael Tillmann).

Braidotti Rosi. 2010. «Schizophrenia», in: Adrian Parr (ed.). 2010.

The DeleuzeDictionary, p. 237-239. Edinburgh: University Press.

Bressand Albert, Distler Catherine. 1995. Laplanète

relationnelle. Paris: Flammarion.

Deleuze Gilles. 1996.Lust undBegehren. Berlin: Merve (übersetzt

von Henning Schmidgen).

Deleuze Gilles, Guattari Félix. 1977 (1972). Anti-Ödipus.

Kapitalismus und Schizophrenie. Berlin: Suhrkamp (übersetzt von

Bernd Schwibs).

Hekma Gert, Giami Alain. 2014. «Sexual Revolutions. An

Introduction», in: Dies. (Hg.), SexualRevolutions, 1-24.

Hampshire: Palgrave.

Illouz Eva. 2007. Der Konsum derRomantik. Liebe und die

kulturellen Widersprüche des Kapitalismus. Frankfurt a. M. /
New York: Campus Verlag.

Knorr Alexander. 2011. Cyberanthropology. Wuppertal: Peter

Hammer Verlag.

Latour Bruno. 2008 (1991). Wirsind nie modern gewesen. Versuch

einersymmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

(übersetzt von Gus-tav Roßler).

2007 (2005). Eine neue Soziologiefüreine neue Gesellschaft. Einführung
in dieAkteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (übersetzt

von Gustav Roßler).

Luhmann Niklas. 1984. Soziale Systeme. Grundrißeiner allgemeinen

Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Massumi Brian. 2002. Parablesfor the Virtual: Movement, Affect,

Sensation. Durham: Duke University Press.

Münker Stefan, Roesler Alexander. 2012. Poststrukturalismus.

Stuttgart: Metzler.

Pieper Marianne, Bauer Robin. 2014. «Polyamorie:

MonoNormativität - Dissidente Mikropolitik - Begehren als transformative

Kraft?». JournalfürPsychologie, Jg. 22(1): 1-35.

AUTORIN

Karin Riedl ist Doktorandin und Lehrbeauftragte am Institut für Ethnologie der LMU München; Stipendiatin der Studienstiftung

des deutschen Volkes/postgraduate and associate lecturer at LMU Munich; stipendiary of the German Academic Scholarship

Foundation).

timewilltell@gmx. de

81 / Tsantsa #23 /2018


	Mehrfachliebe als Affekt : ein Moment von Subversion im Neoliberalismus?

