Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Mehrfachliebe als Affekt : ein Moment von Subversion im
Neoliberalismus?

Autor: Riedl, Karin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

MEHRFACHLIEBE ALS AFFEKT

Ein Moment von Subversion im Neoliberalismus?

Text: Karin Riedl

Abstract

MULTIPLE LOVE AS AFFECT
An Element of Subversion in Neoliberal Society?

This article investigates the role of affect in non-monogamous relationships and in associated concepts of love and

sexuality. Based on interview material generated in an empirical scene study, it pursues the question to what extent

the models in question, which resort to poststructural concepts such as affect, network, synergy, intensity and
processuality, reproduce or disrupt neoliberal mechanisms and assumptions about subject and society.

Schlagw®drter: Nichtmonogamie, Liebe und Sexualitdt, relationale Ontologie, Neoliberalismus
Keywords: non-monogamy, love and sexuality, relational ontology, neoliberalism

Einleitung: Ethnographischer Kontext

Dieser Artikel beruht auf einer zweijihrigen Feldforschung in
der akademisch, kiinstlerisch und linkintellektuell geprigten
«alternativen Szene» einer deutschen Grofdstadt. Selbst Teil
dieses sozialen Umfeldes, hatte ich bemerkt, dass viele seiner
Mitglieder vom Modell der romantisch-exklusiven Zweierbe-
ziehung abweichen und entweder Beziehungen eingehen, die
sie selbst nicht als solche definieren, wobei sie sich gegen jede
Form von Verpflichtung, Bindung und Verantwortung verweh-
ren, oder Beziehungen, die zwar verbindlich, aber nicht exklu-
siv sind. Auch der Begriff «Polyamorie» schien in Mode geraten
zu sein. Als zentraler Beweggrund fiir dieses Experimentieren
mit neuen Modellen wurde ein ums andere Mal der Wunsch
nach personlicher «Freiheit» genannt.

Ichndherte mich der Erforschung dieses sozialen Phdnomens
mit der Frage, in welchem Verhiltnis das «Liebesleben» einer
Personengruppe, die sich selbst als — um einen Interviewpart-

ner zu zitieren — «sehr klar gegen den Neoliberalismus gestellt»
sieht, zum neoliberalen Diskurs steht, da mir gewisse Paral-
lelen in den beidem zugrundeliegenden Prinzipien aufgefal-
len waren: Dynamik, Flexibilitdt, Konsumorientierung, Opti-
mierung, Leben in Projekten, die Assoziation von Freiheit mit
dem Offenhalten von Handlungsoptionen, die daraus resultie-
rende Verweigerung von Bindung. Ich vermutete einen massi-
ven Einfluss neoliberaler Maximen und Subjektivierungsvorla-
gen auf die Gestaltung intimer Beziehungen. Dieser Frage ging
ich durch meine Promotionsforschung nach, die einerseits durch
teilnehmende Beobachtung die fragliche Szenekultur und ihre
politische Verortung zu charakterisieren, andererseits — und
damit zusammenhangend — durch etwa 60 Interviews und zahl-
lose informelle Gespriche das Verhiltnis von Liebesbeziehun-
gen und neoliberalem Diskurs zu erfassen suchte! - Folgeseite)

Im Zuge dieser Forschung stief} ich auf einen weiteren
Aspekt, in dem ein extrem spannungsreiches Verhiltnis zwi-
schen bestimmten Vorstellungen, Praktiken und Idealen nicht-

73 | Tsantsa#23 2018 | 73-81



DOSSIER

monogamen Lebens und neoliberalem Diskurs aufscheint: die
Tendenz, «Liebe» konzeptuell auf den Affeds zu griinden oder
sie gar damit gleichzusetzen.

In diesem Artikel méchte ich daher folgenden Fragen nach-
gehen: Welche Formen von Beziehungen werden in meinem
Feld gelebt (Kapitel 2)? Wie konzipieren die Akteure dabei
Sexualitdt und Liebe (Kapitel 3 und 4)? Wie wird beides in ein
grofleres Weltbild, das ganz wesentlich auf Netzwerk-Ontolo-
gien Bezug nimmt?, eingebunden, und welche Rolle spielt darin
der Affekt als situationsgebundener, iiberindividueller und
eigendynamischer Handlungsimpuls (Kapitel 5)? Und, daraus
folgend: Welche Parallelen und Widerspriiche lassen sich zwi-
schen diesen Konzepten und den Konzepten eines neoliberalen
Diskurses beobachten? Inwiefern kann die beschriebene Praxis
und Ideenwelt, wie viele der Akteure es sehen oder wiinschen,
als Moment der Subversion und des Ausbruchs aus iiberperson-
lichen Machtstrukturen begriffen werden (Kapitel 6)?

Nichtmonogame Beziehungsmodelle

Die (nichtmonogamen) Beziehungen, in denen meine Sample-
mitglieder leben, lassen sich grob in drei Typen unterscheiden:
Den ersten nenne ich «Nicht-Beziehung»; er fufit auf extremer
Bindungsscheu, Inoffizialitat, Kurzfristigkeit und der Ableh-
nung von Verantwortung und symbolischer Deklaration, wie
zum Beispiel folgende Zitate von Samplemitgliedern belegen:

Ich hatte vor Tobi immer nur irgendwelche undefinierten
Geschichten. Mein erster richtiger Freund war aus Spanien,
und ich hatte es nie ein Jahr mit ihm ausgehalten, wenn ich
nicht gewusst hitte, dass er zuriickgeht. Davor gab’s diesen
Engléinder, oh Gott...der hat immer zu mir gesagt, «Sarah,
ich hab nicht mal eine Wohnung oder einen Handyvertrag,
wie soll ich da eine Beziehung mit dir haben?» (Sarah)

Sie will die Verantwortung nicht. Sie will nicht, dass sie mich
gliicklich macht oder ungliicklich oder so. Sie sagt, dass sie zwar
gerne Zeit mit mir verbringt, aber sie will echt keine Begiehung

und keine Abhéngigkeit haben, auch meine Abhdngigkeit nicht,
denn das higfSe ja, dass sie suverldssig sein muss und Sicherheit
geben muss, und das will sie auch nicht. (Sascha)

Dann gibt es die «offene Beziehung», also eine feste Part-
nerschaft, die aber nicht exklusiv ist, sondern erotische und —
bis zu unterschiedlich gesetzten Grenzen — emotionale Bezie-
hungen zu anderen Personen zuldsst, diese aber der offiziellen
Beziehung in Bedeutung, Dauer und Intensitdt unterordnet.
Ein Beispiel und Griinde hierfiir schildert meine Gesprachs-
partnerin Sarah:

Die Anderen reflektieren vielleicht nicht so viel, aber gehen
auf der Party dann trotzdem fremd....Und echt, dass Leute
sich trennen, nur wetl der Partner fremdgegangen ist! Dass
man eine Beziehung nach drei Jahren wegwirft, einfach nur
aus Angst, das ist was furchtbar Trauriges. Wenn man drei
Jahre zusammen war, ist ja offensichtlich was richtig. Und
wenn man dann in irgend so ner Zeitblase einem Bediirfnis
nachgeht, hat das keine Bedeutung dafiir, 0b man den Part-
ner liebt, finde ich. [...] Es geht eigentlich viel ums Ego. Angst
und Ego. Deswegen glaube ich, dass man diese Offenheit auch
anstrebt, weil man hofft, iiber andere Dinge hinwegzukom-
men. [...] Esgeht nicht so sehr um meine Begiehung als um
mich, und dass ich lerne, iiber bestimmte Angste hinwegzu-
kommen. Wenn du diese Verlustingste abbaust, das Leere-
und Einsamkeitsgefiihl weggeht, dann stirkst du damit dein
Vertrauen ins Leben, deine universelle, unabhingige Liebe...
und ich will meinen Partner auch nicht einschrinken und
ihm Dinge verbieten, die thn zufrieden machen, nur weil ich
Angst habe. Das ist eigentlich gemein.

In dieser Beziehung handelte es sich bei den Begegnungen
mit Dritten stets um Ausnahmen, wihrend bei anderen Paaren
iber lingere Zeit regelméfiger Kontakt zu weiteren Partne-
rInnen bestand. Was aufderhalb der Beziehung «erlaubt» war,
richtete sich dabei oft an einer gedanklichen Trennlinie zwi-
schen Sexualitit und Liebe aus: Sex galt als erlaubt, sich-ver-
lieben und lieben nicht. Diese Regel war zudem an bestimmte
Transparenzgebote gekoppelt: Wihrend von sexuellen Aben-

! Mein Forschungssample bestand etwa zu gleichen Teilen aus Mannern und Frauen mit einem Altersdurchschnitt von 33 Jahren, unterschiedlicher

sexueller Orientierung, grofitenteils mit akademischem Abschluss in Sozial- und Geisteswissenschaften oder Kunst, selten in festen
Arbeitsverhiltnissen, iiberwiegend kinderlos und Teil besagter Szene, in der ich teilnehmende Beobachtung betrieb. Der zentrale Teil der
Forschungsergebnisse aber beruht in erster Linie auf Interviews, da es nur sehr begrenzt moglich ist, das Liebesleben anderer Menschen zu
beobachten. Weil es mir zudem darum ging, innere Vorgénge, emotionale Befindlichkeiten und theoretische Selbstreflexion zu erfassen, war

Verbalisierung oft der einzige Weg, an Daten zu kommen.

2 Ein Charakteristikum meines Feldes ist aufgrund des Bildungshintergrunds seiner Mitglieder die Proliferation sozialtheoretischer Konzepte ins
Alltagsleben; direkte Bezugnahmen auf Au-toren, die ich zur Analyse heranziehe, sind in den Interviews keine Seltenheit und Selbstanalyse in

sozialwissenschaftlichen Begriffen ist gangig.

74 | Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

teuern nicht immer berichtet werden musste, wollten Partner
in aller Regel liber emotionale Bindungen unterrichtet wer-
den, was in einigen Fillen zu Beziehungskrisen fiihrte.

Andere Paare wiederum trennten nicht klar zwischen
Sexualitdt und Liebe, sondern betrachteten beides als zusam-
mengehorig und situationsgebunden. Sie erzielten eine Unter-
scheidung zwischen Haupt- und Nebenpartnern vor allem
durch die Idee, dass Liebe derart spezifisch sei, dass eine Kon-
kurrenz zwischen verschiedenen Partnern gar nicht eintre-
ten kénne. Zugleich aber wurde dem festen Partner Prioritét
in der Organisation des Alltagslebens gewihrleistet, wodurch
eine gewisse Hierarchie bestehen blieb.

Anders ist dies tendenziell bei dem relativ weit instituti-
onalisiertem Modell namens «Polyamorie», in dem mehrere
langfristige und verbindliche Beziehungen parallel gelebt
werden. Dieses Modell beruht auf groftmoglicher Transpa-
renz, dem Einverstdndnis aller Beteiligten und einem hohen
Kommunikationsaufwand. Die polyamore Szene zeichnet
sich durch Vereinsstrukturen, Stammtische, Ratgeberlitera-
tur und ein wachsendes Interesse von Seiten der Medien aus.
Begriindet wird ihre Abweichung vom mononormativen Dis-
kurs oft wie im folgenden Zitat von Kiano:

Tatsichlich ist esja nur schrig angesehen, wenn man mekh-
rere Partner gleichzeitig hat, aber seriell tun das doch alle.
Und wenn man sich mal die Paare anschaut, die seit ihrer
Jugend zusammen sind und nie wen anders hatten und sagen,
ste konnten sich das mit keinem anderen Menschen vorstellen
—o0.k. Aber was ist, wenn sie sich trennen? Stimmt das dann
plotglich nicht mehr, dass sie niemand anders wollen? Ist

der Satz dann nicht doch irgendwie Heuchelei? [...] Und wo
beginnt denn Sexualitit, oder Erotik, oder Liebe? Was wiirde
man alles nicht mehr diirfen, wenn man einen eifersiichtigen
Partner har? Es gibt so viele Facetten in jedem von uns, dass
das unmaglich einer befriedigen kann. [...] Oder sollte ich
versuchen, alle Instrumente der Welt su spielen, um fiir einen
Menschen alles zu sein?

Insbesondere das polyamore Modell fordert und fordert
einen Umgang mit Emotionen — allen voran mit Eifersucht
—, der auf maximaler Eigenverantwortlichkeit aufbaut. Die
eigene Eifersucht anzuerkennen, zu erforschen, zu verbali-
sieren und sie idealerweise zu liberwinden, wird als Prozess
personlichen «Wachstums» gesehen. Transparenz und effek-
tive Kommunikation sind hier grundlegende Forderungen; in
Nicht- oder offenen Beziehungen dagegen ist Unabhéngig-
keit, Risikofreude und Flexibilitat gefragt: alles Aspekte, die
meine Anfangsvermutung bestdtigten, hier aber aus Platz-
griinden nicht ausgefiihrt werden kénnen.

Sexualitat: Entprivatisierung und Synergie

Mit diesen alternativen Beziehungsmodellen nun gehen Konzep-
tionen von Sexualitit und Liebe einher, die ich als «affektbasiert»
bezeichnen mochte: Sie betonen die Eigendynamik eines iiberin-
dividuellen, teilautonomen Geschehens, das nicht in Konventio-
nen iiberfiithrt werden kann oder sollte, und grenzen sich auf diese
Weise von der romantischen Zweierbeziehung ab. Sexualitédt, um
damit zu beginnen, wird im Zuge dessen «entprivatisiert», iiber
die Grenzen der Zweierbeziehung hinaus ausgedehnt. Entweder
gehen Menschen aus meinem Sample Nicht-Beziehungen ein,
um jegliche Beschrinkung zu vermeiden, oder sie haben als Paar
Erfahrungen mit Orgien, «Irios» und Swingerclubs. Sarah schil-
dert ein Erlebnis mit ihrem Expartner und dessen jetziger Ehefrau:

Sie war friiher immer so ein bisschen misstrauisch, so etwa:
Wer ist die Sarah, steht er noch auf die— aber es miindete dann
darin, dass ich was mit beiden hatte. Und seitdem verstehen
wir uns so gut, alle dret! Sie ruft mich auch manchmal an

und meint, sie findet’s schon gut, dass er noch so viele Empfin-
dungen fiir mich hat, weil eigentlich ware sie ja auch fiir eine
offene Beziehung. Das ist alles so leicht geworden plotzlich!
Die wollten das auch fortsetzen damals und mich als kleinen
Liebesknecht halten, da hab ich aber nicht mehr mitgemacht
[lacht]. Also, ich spiel mich gerade auf wie so eine Hippiefrau,
aber das war schon auch eine Ausnahme. Wir waren damals
im Sommer am Filmset, zu fiinfzehnt, und da ist voll die Liebe
ausgebrochen. Es war so harmonisch, sowas hast du noch nie
gesehen, da waren alle gemeinsam auf so ‘nem Film...

Der «Film» als Metapher fiir ein eigendynamisches, iiberin-
dividuelles Geschehen und die Empfindung geteilter, harmo-
nisierender Freude sind in dieser Thematik wiederkehrende
narrative Elemente. So sagt Tassilo, dem ich iibrigens zum ers-
ten Mal begegnet bin, als er wihrend eines Festivals mit zwei
Personen wild knutschend auf einem Sofa lagerte, und der
eher dem Konzept der Nicht-Beziehung anhingt:

Auf deinem Fragebogen fehlen Orgien! Also im Sinne von One-
Night-Stands mit vielen Menschen. Das auf jeden Fall! Orgien!
[...] Ich wiirde sagen, «viele» ist ab fiinf. Vier ist swei Pérchen,
also fiinf. Das kam locker 25 bis 30 Mal vor. Orgien passieren,
ich geh da nicht auf die Suche, aber in Berlin auf Partys sum
Beispiel ist das oft passiert, dass irgendwann alle nackt waren.
Oder auf Festivals. Es ist nie geplant, immer spontan gewesen.
Esist wieden flow am Laufen halten. Kennst du das? Keep the
flow, keep the flow, keep the flow...und auf einmal gibt das
eine Synergie wie ein Hexentans, du merkst, dass die Leute
sich plotslich ganz anders fiihlen...und das ist geil, gemeinsam
Sowas zu erschaffen, einen Raum zu fiillen. Das ist im Wesent-
lichen eigentlich meine Form von Sexualitat.

75 | Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

Als synergetisches Erlebnis — also als Zusammenwirken
individueller Empfindungen, die sich gegenseitig intensivie-
ren und ein Ganzes bilden, das mehr als die Summe seiner
Teile ist — lasst sich auch das deuten, was Sascha — ganz im
Jargon der Polyamorie-Szene, welcher er sich zurechnet — als
«Mitfreude» bezeichnet:

Ich liebe ja solche Dreiergeschichten. Ich liebe dieses Gefiitl,
meiner Freundin susammen mit wem anders krass viel Gutes
zu tun, ihr maximales Gliick zu gonnen...ich wollte ja auch
unbedingt in den Swingerclub, bevor ich dreifsig wurde, und
eine Woche davor war ich da ja auch endlich mal. [...] Fiir
mich hat das ja eine tiefere Bedeutung: Wie sehr kann ich Mit-
[freude empfinden, wenn meine Freundin was mit wem anders
har? Muss das weit weg sein oder kann ich Teil davon sein und
es mitgeniefSen? Fiir mich ist es auf jeden Fall eher letzteres.

Trotz des beobachtbaren Ringens um Unabhingigkeit von
der gesellschaftlichen Machtstruktur der Monogamie aber
lasst sich dieses durch die Idee der Entgrenzung charakteri-
sierte Sexualitétsskript in verschiedene Richtungen interpretie-
ren: Eine Parallele zu neoliberalen Axiomen ist nicht von der
Hand zu weisen. Von Kategorien befreite Energien im Fluss pas-
sen hervorragend mit globalen flows — seien es Giiter, Arbeits-
krifte oder Finanzen — zusammen; das Primat von Dynamik
iiber Statik, von Ereignishaftigkeit iiber Zustand, von Moglich-
keiten tiber Entscheidungen, von Risiko iiber Sicherheit spricht
fiir sich. Das Bild der iiberspringenden Flamme, mit dem zwei
meiner Gespréachspartner ihre Erfahrung in einem Swingerclub
beschrieben, konnte all jene begeistern, die Deregulierung, ris-
kante Investitionen und Expansion befiirworten. Kapitalanhdu-
fung war fordistisch, der neoliberale Diskurs sagt: Alles fliefit.

Andererseits aber sprechen die Menschen in meinem Feld
im selben Zusammenhang auch von transzendentalem Erle-
ben, einer Qualitit menschlichen Empfindens, die auch vor
der Entstehung des neoliberalen Systems existierte und als
machtiges Handlungsmotiv miihelos fiir sich stehen kann. Fiir
viele ist gerade die «Liebe» als transzendentale, also grenz-
iberschreitende und Verbindung stiftende Kraft das Ele-
ment, das «profane» von sakralisierter Sexualitdt unterschei-
det. Werfen wir daher nun einen Blick auf «Liebe» als Idee.

Liebe: Fiille, Augenblicksintensitdten
und Netzwerkeffekte

Zur «Liebe» gibt es in meinem Feld einerseits eine Argumen-
tation, die besagt, dass ezz Mensch unmoglich alle Bediirfnisse
erfiillen konne, die ein anderer habe, und dass daher mehrere
Beziehungen einander ergidnzten. Dieser Gedanke geht vom

Axiom eines zu kompensierenden Mangels aus. Doch ihm wird
vielfach widersprochen, wie in folgender Uberlegung von Pat-
ricia, die in einer offenen Beziehung lebt und sich bewusst von
der Logik von Mangel und Kompensation entfernt:

Vielleicht muss man das Pferd eher andersrum aufeidumen.
Ndamlich so, dass es nicht eine bestimmte Menge an Bediirfnis-
sen gibt, die befriedigt werden miissen, sondern eher—und das
ist auch das, was David [ihr Partner, Anm. K.R.] immer sagt
—, dass er schon zufrieden ist und ihm nichts fehlt, wenn er nur
mit mir gusammen ist, aber dass es immer maglich ist, was
anderes zu erleben, was eben seinen eigenen Wert hat. Das ist
nicht angestrebr oder geplant, sondern entsteht im Augenblick.
Das Bediirfnis ist dann eigentlich nur das nach der Moglich-
keit, sowas erleben zu diirfen, wenn es denn passiert.

Andere, insbesondere in offenen oder polyamoren Bezie-
hungen lebend, 16sen sich vollstindig von der Annahme, Liebe
folge aus Mangel und Bediirfnissen. In ihrem Empfinden ist
Liebe kein knappes Gut, und Beziehungen werden nicht einge-
gangen, weil ohne sie etwas fehlte: Sie entstehen aus einer affek-
tiven Fiille und intensivieren einander vielmehr, als dass sie sich
etwas ndhmen. Liebe und Erotik werden zudem als Qualité-
ten menschlicher Begegnungen gesehen, die sich nicht an die
Grenzen von als «Paar» bezeichneten Dyaden halten — und
auch voneinander nicht abgrenzbar sind. Immer wieder gehen
die Begriffe Sexualitdt und Liebe ineinander iiber und werden
Teil eines Denkens in Netzwerkbegriffen. Kiano, der ebenfalls
polyamor lebt, schildert das exemplarisch folgendermafien:

Ich verstehe dieses Allein-Erfiillen schon lang nicht mehr.
[-..] Es ist eher dieser Ansatz, dass Beziehungen sich nicht
gegenseitig ausstechen, sondern sich potenzieren und ins-
pirieren. Und genauso ist es mir wichtig, Input von méinn-
lichen platonischen Freunden zu haben, also geistig, aber
auch korperlich, im Sinne von susammen Sport oder Musik
machen oder was auch immer. Eigentlich ist ja schon der
Mensch, der mir das Essen verkauft, [...] mit dafiir verant-
wortlich, dass ich lebe und liebe. Das sind ja alles Sachen,
die mich verindern und vielleicht fiir andere wieder attrak-
t1v machen. Oder dass diese, nennen wir es mal Energie

oder Lebensfreude an wen anders ausstrahlen kann. Und

15t das nun etwas Schlechtes oder etwas Gutes? Es ist etwas
Gutes. Es wird Liebe weitergegeben. Das mit dem Genii-
gen, ich kann dir gern Bescheid sagen, falls es irgendwann
so ist [lacht]. Aber in so einer arbeitsteiligen Gesellschaft find
ich sowas eigentlich absurd. Ich werde standig von Leuten
beeinflusst, inspiriert und am Leben gehalten. Da ist dann
eben auch die Frage, was ist der Unterschied swischen einer
[freundschaftlichen, solidarischen Begiehung und einer sexu-
ell intimen Beziehung, wo ist da die Grenze, wo hort das

76 | Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

auf? Wenn mich jemand massiert oder mich blofS streichelt
oder schone Musik vor mir macht, ist das wirklich so abge-
schnitten von allem, was ich sexuell spiire und weitergebe...?

In diesem Bild sind Begehren und Liebe expansive Krifte,
die sich entlang netzwerkartiger Verbindungen ausbreiten,
diese zugleich erschaffen und in spezifischen Situationen,
Atmosphiren und Begegnungen wirken. Ihnen wird also eine
grofle Eigendynamik zugeschrieben, die meine Gesprachs-
partner immer wieder mit dem einfachen Ausdruck «es pas-
siert» beschreiben. Nicht die Subjekte handeln in diesen
Begegnungen, sondern «es», das iiber spontanen Affekt defi-
nierte Begehren. Oder, um es in Tassilos Worten zu sagen,
in denen Liebe definitorisch mit dieser Augenblicksintensitat
zusammenfillt: «Liebe ist die Kraft zwischen den Dingen».

Es ist so, dass ich das nicht mache, sondern es passiert. Man
konnte sagen, Sex und Liebe sind Formen von Kommunika-
tion, die in gang vielen Beziehungen eine Rolle spielen, auch
wenn man vielleicht nicht gleich mit jedem schlift. Es ist eine
Art, sich zu verbinden, und sie findet statt, wenn man das
geschehen lisst. [...] Die Zeit bewegt sich nicht einfach von A
nach B. Das Leben ist eigentlich im Augenblick, was anderes
gibt esnicht. [...] Die Zeit ist nicht linear, sie ist eher gebro-
chen, in Augenblicke zerlegt, oder sie kehrt wieder. Dazwi-
schen konnen immer Momente sein, wo eine andere Liebe da
ist. [...] Aber eigentlich gibt es sowieso keine parallelen Bezie-
hungen. Es sei denn bei einer Orgie. Sonst gibt es eine Gegen-
wart mit einem Menschen und eine Gegenwart mit einem
anderen. [...] Es héingt viel von der Situation ab, von der
Stimmung. Eine Person fasziniert mich irgendwie, ich werde
neugierig auf sie, mochte sie kennenlernen, mochte sie gliick-
lich machen...und es macht auch mich gliicklich im Augen-
blick. Aber wenn es nicht passiert, fehlt mir auch nichts. Ich
brauche es nicht, sondern es passiert.

Auch in dieser Beschreibung von Patricias Partner David
kommen Spontaneitit, Affekt und die Eigendynamik des
Geschehens zum Ausdruck, womit sie der von statischen
Bediirfnissen, einem empfundenen Mangel und aktiver
Suche ausgehenden Idee, man brauche mehrere Partner, um
alle Bediirfnisse zu befriedigen, nahezu diametral gegentiber-
liegt. Der Wunsch nach einer Intimbeziehung zu einem neuen
Menschen entsteht in dieser alternativen Auffassung nicht aus
einem Mangel an sexueller Erfiillung oder Liebe in der beste-
henden Beziehung, und die verschiedenen Beziehungen addie-
ren sich auch nicht zu einem erwiinschten Maf} an «Bezie-
hung» oder «Liebe», sondern sie sind jede fiir sich genommen
sowohl erfiillend als auch wandelbar und situationsbedingt.
Lineare Zeit wird als irreal und das (Liebes-)leben radikal als
gegenwirtig begriffen. Da der Moment als solcher auRerhalb

der Zeit steht, hebt dies den Konflikt zwischen scheinbar zeit-
lich «parallelen» Beziehungen auf. Diese gelten zudem nicht als
Zustinde, sondern als Prozesse, die sich auf einem Kontinuum
von Freundschaft, Erotik und Liebe abspielen.

Deleuze, Massumi, Luhmann, Latour:
Theorie in der Welt

Genauso, wie die Mangellogik von Sokrates iiber Hegel bis
Freud und Lacan auftritt, steht auch die alternative Lesart des
Begehrens in einer philosophischen Tradition: «<Begehren» ist,
wie Pieper und Bauer (2014: 20) ausfiihren, eines der Kern-
stiicke des Gedankengebdudes von Gilles Deleuze. In Anleh-
nung an Spinoza korrigiert Deleuze in seinem gemeinsam mit
Félix Guattari verfassten Werk Anzi-Odipus: Kapitalismus und
Schizophrenie (1972) die konstitutive Koppelung des Begeh-
rens, désir, an Mangel und Genussstreben und konzipiert es
dagegen als eine positive, produktive Kraft, die Verbindungen
herstellt und dem Sozialen immanent ist:

Fiir mich beinhaltet Begehren keinen Mangel: es ist auch keine
natiirliche Gegebenheit; es ist nichts anderes als ein Heterogenen-
Gefiige [agencement hétérogenique/; es ist Prozess im Gegensatz
suStrukturoder Genese; esist Affekt im Gegensatzzu Gefiihl; [...] Es
ist Ereignisim Gegensatz zu Ding oder Person. (Deleuze 1996: 31)

Deleuze nimmt zudem eine Ausweitung des Begriffes auf
den nicht sexuellen Bereich vor und betont die priasubjek-
tive Eigenschaft dieser Kraft, die zwischen verschiedensten
Menschen, Dingen, Orten und Zeiten, zwischen allen Kom-
ponenten der Realitét zirkuliert und jenes prozessuale Kau-
salitdtsnetz erschafft, das er das R/4zzom nennt. Wie Hekma
und Giami (2014: 8) anmerken, diente das Deleuzsche onto-
logische Modell schon in den 70er Jahren als «robuste theore-
tische Grundlage» fiir die Forderung nach sexueller Freiheit
— was angesichts dessen, wie sich manche nichtmonogame
Empfindungen mit dieser Theorie decken, kein Wunder ist.
In Anlehnung an Spinoza, Deleuze und Henri Bergson defi-
niert Brian Massumi «Affekt» als ein dem Sein immanentes
Werden, als unbestimmte, im Entstehen begriffene Augen-
blicksintensitét, welche Verbindungen herstellt, als Prozess,
der dem «eingefangenen», mit konventioneller Bedeutung
belegten «Gefiihl» ontologisch vorausgeht wie der Raum sei-
ner Vermessung und das Sein und Werden der linearen Zeit.
Der Affekt ist ein Potential des Immanenten zur Transzen-
denz, also zum Uberschreiten von Zustand und Struktur, zur
Bewegung und Transformation, zum In-Beziehung-Treten
(Massumi 2002: 26 f.). Dieses Potential ist noch ungerichtet,
offen; es ist ein Uberschuss, der, so Massumi, als Lebendig-
keit und Freiheit empfunden wird (2002: 36) — und genau das

77 | Tsantsa #23 [ 2018



DOSSIER

scheinen die Personen zu meinen, welche «Moglichkeiten» fiir
sich reklamieren und von Spiel, Reiz und £zz7os-Momenten
sprechen: Sie weigern sich, den Affekt einzufangen.

Auflerdem weisen die oben zitierte Konzeption von Sex
und Liebe als Formen der Kommunikation sowie die Beto-
nung der Bedeutung von Situation und Atmosphire eine
grofie Nihe zu bestimmten poststrukturalistischen und sys-
temischen Ontologien auf: David verwies mich sogar selbst
darauf, dass es nach Niklas Luhmann (1984) ohnehin nichts
gibe als miteinander kommunizierende Systeme, wobei man
sowohl einen Menschen als auch die Sexualitét als System
auffassen kénne. Immer wieder fallen auch Sitze wie dieser
von Diana nach einem «Seitensprung» wahrend einer eigent-
lich exklusiv konzipierten Beziehung:

Uhrszeit und so, das ist auch ganz schrecklich. Wir haben uns
um 18 Uhr getroffen. Und dann hatten wir natiirlich Hunger
und sind in so einem italienischen Restaurant gelandet, mit
Kerzen und dem ganzen Kram...und Rotwein gab’s auch
noch! Ohne den wire das alles nicht passiert. Und dann war’s
auch noch Nacht...die ist auch so ein Aktant, die Nacht.

Sie spielt hier auf eine ihr aus dem Soziologiestudium ver-
traute Theorie an: die Akreur-Netzwerk-Theorie von Bruno
Latour, die im Zuge einer «symmetrischen (also nicht anthro-
pozentrischen) Betrachtung» (Latour 2008) Dingen, Tieren,
Substanzen, Orten und Stimmungen einen Akteursstatus
zuspricht. Als nicht-menschliche Aktankten konnen sie in einer
kontingenten Kette von Bedingungen und Handlungen ein ent-
scheidendes Glied sein; es handelt nicht allein das menschliche
Subjekt, sondern ein Netzwerk, ein System (Latour 2007). Wo
man die Grenzen des Systems zieht, liegt auch hier im Auge des
Betrachters: So konnte man etwa Diana, ihren Affdrenpartner,
das Restaurant, den Wein und die Nacht als System betrachten,
das den Seitensprung ausfiihrt, oder Diana und den Wein, oder
den Alkohol und die Neuronen, wobei man auch letztere als
Teilsysteme des ersteren auffassen kann. In Kianos obiger Aus-
sage zur Unmoglichkeit des «Allein-Erfiillens» wire die Ein-
heit von Mensch und Musik ein solches handlungsgenerieren-
des, iiberindividuelles System, und die Musik (wohlgemerkt:
die Musik, nicht nur der Musiker) ein Aktant.

Neoliberalismus: ein schillerndes Verhdltnis

Zusammenfassend ldsst sich sagen: Derartige Vorstellun-
gen, die bewusst das regulierende Konstrukt der romanti-
schen Zweierbeziehung sprengen, haben stets eins gemein-
sam — Sexualitit und Liebe erscheinen darin nicht als Gefiihle
oder Neigungen, die ausschliefilich von Individuen generiert

und auf Individuen gerichtet und dabei stabil, exklusiv und
von iiberindividuellen Faktoren unabhingig sind, sondern als
Krifte in einem rhizomatischen Netz, als Korrelat von Ort,
Zeit und vielerlei anderen Umstinden (wodurch auch oft
die klare Trennlinie zwischen beiden Konzepten verwischt).
Die Rede ist von einem teilautonomen Geschehen, das nach
kybernetischem Prinzip nicht allein individueller Hand-
lungsmacht, sondern den Dynamiken eines tiberindividuellen
Netzwerkes entspringt. Liebe ist dann eine in einem expansi-
ven Netzwerk ungehindert flieRende, gegenwartsgebundene
Energie, die dieses Netzwerk zugleich erweitert. Initialziin-
dungen zu diesem Prozess liefern Affekte, Augenblicksinten-
sitdten, die das Werden in sich bergen.

Das Verhiltnis dieser Interpretation von Selbst und Welt,
von Handeln und Geschehen zum neoliberalen Diskurs ist
zutiefst ambivalent: Einerseits verweigert sich eine derart flu-
ide Idee einer Fixierung, die sie — wie etwa das Narrativ der
romantischen Zweierbeziehung — dafiir priadestinieren wiirde,
sich innerhalb kiirzester Zeit als warenférmige Chiffre wie-
derzufinden. Die neoliberale Okonomie fangt Affekte ein und
ibersetzt sie in Warenformen, um sie sich dienlich zu machen.
In diesem Zusammenhang haben die fluiden Liebeskonzepte
meines Feldes ein emanzipatorisches Potential, denn die
Akteure entfliechen der «Erfassung» des Entstehenden durch
soziale Konventionen. Ungreifbare Augenblicksintensité-
ten sind nicht so leicht wie die romantische Ehe — dem, wie
uns etwa Eva [llouz in Der Konsum der Romantik (2007) zeigt,
Werbetrdger und Konsummotor schlechthin — in den neoli-
beralen Markt integrierbar: Romantische Reisen zum Bei-
spiel erfordern eine Planungssicherheit, die Liebe als Augen-
blicksphdnomen nicht bietet, und der Kauf von Geschenken
zum Valentinstag liegt meinem Sample, das das romantische
Ideal dekonstruiert hat, reichlich fern. In diesem Sinne, ja:
Der Affekt birgt ein Potential zur Befreiung.

Andererseits aber entspricht gerade diese Art, etwas zu
definieren, eins zu eins dem neoliberalen Idiom: Auch die-
ses spricht unter Riickgriff auf relationale Ontologien, deren
Antiessentialismus ungewollt als Legitimationsgrundlage fiir
die Okonomisierung simtlicher Lebensbereiche dient, von
Prozessualitdt, Netzwerken, flows, von emergentem, expan-
sivem Sein, von Moglichkeiten, die auf Verwirklichung dran-
gen, und nicht zuletzt von Augenblicksintensititen. Gerade
die Affekttheorie als Teil einer breiteren relationalen Ontolo-
gie ist mit dem Weltbild, das der Neoliberalismus mehr oder
weniger explizit propagiert, hervorragend vereinbar: Der neo-
liberale Diskurs begreift Welt und Markt als eine Dynamik,
und sein System speist sich aus der imaginationsanregenden
Kraft des Moglichen, Angelegten, Potentiellen. Mantraar-
tig wird der Augenblick beschworen, die Freiheit, die ihm

78 | Tsantsa#23 | 2018



DOSSIER

innewohnt, und die Flexibilitat, die nétig ist, um diese Frei-
heit zu nutzen und auf vielfaltige Weise in Beziehung zu tre-
ten. Nichts charakterisiert das Leben in der von den franzo-
sischen Soziologen Luc Boltanski und Eve Chiapello in Der
neue Geist des Kapitalismus (2003) beschriebenen «projektba-
sierten Polis» (2003: 147 ff.) mehr als die Fahigkeit, Beziehun-
gen zu etablieren (und wieder loszulassen). Diese Beziehun-
gen erschaffen ein immer weiter expandierendes Netzwerk;
der Einzelne ist wesentlich tiber sie bestimmt —und der Affekt
ist nichts anderes als die Initialziindung zu diesem fortlaufen-
den, Welt und Selbst generierenden Prozess.

Derneoliberale Diskurs verstarkt eine affektbasierte Onto-
logie, mit der Menschen ihre Welt interpretieren und zugleich
erschaffen, wie ein gigantischer Resonanzkérper. Die onto-
logische Prioritét, die sowohl meine Forschungsteilnehmer
als auch die Sozialwissenschaften nach dem «ontologischen
Turn» auf Affekt, Netzwerk, Prozess, Werden im Sein und
subjektloses Handeln setzen, geht mit dem Neoliberalismus
Hand in Hand. Seit Deleuze, Derrida, Bourdieu und Fou-
cault in den 60er Jahren mit dem Existenzialismus gebrochen
haben — unter anderem, um biirgerlich-elitirem Klassenden-
ken und anderen Formen der Diskriminierung den Boden zu
entziehen (Miinker et al. 2012) —, ist es nicht mehr moglich,
ein Ding, einen Menschen oder eben eine Liebesbeziehung
als authentische Essenz wahrzunehmen. Alles ist Korrelat,
Knotenpunkt, Konstrukt; die Beziehungen sind den Elemen-
ten, zwischen denen sie entstehen, vorgelagert, und die Frage
nach dem Kern der Dinge, nach ihrer Wahrheit, stellt sich
nicht mehr. Aber auch der neoliberale Diskurs stellt sie nicht:
Dinge und Verhiltnisse haben keinen Selbstzweck; alles ist
Gemachtes und damit potentielle Ware. Es gibt keinen essen-
tiellen Unterschied zwischen Dingen und Waren, Planet und
Marktplatz, Tun und Arbeit, Mensch und Humanressource;
es gibt keinen externen Referenzpunkt mehr. Es gibt nur ein
expansives, ungeheuer bewegliches Netzwerk von Beziehun-
gen, ein Rhizom, das Affekte generiert und das von Affekten
generiert wird, und das alles, was ist und wird, in sich aufneh-
men kann. Dieses Idiom ist mit weitreichenden Folgen aus
der Philosophie ins Management iibergegangen. So zitiert
etwa der bekannte Unternehmensratgeber La planéte relatio-
nelle (Bressand et al. 1995) vielféltige Quellen aus der Netz-
werksoziologie sowie der Wissenschafts- und Techniksozio-
logie nach Latour und Callon (Boltanski et al. 2003: 190),
die im Kontext des seit den 70er Jahren offen oder verdeckt
herrschenden Primats kybernetischer Ansitze stehen (Vgl.
Knorr 2011). Die sozialen und wirtschaftlichen Beziehun-
gen (ohnehin kaum noch voneinander trennbar) stellen sich
in der Managementliteratur als dynamisches, offenes Netz-
werk dar, in dem sich die Einzelnen «wie Nomaden» bewegen
und sich iiber ihre Beziehungen definieren (dieses Konstrukt

ist natiirlich zugleich eine Aufforderung, der Folge geleis-
tet wird). Nichts ist dem Netzwerk dufierlich, es gibt kein
,authentisches» Leben im Aufierhalb — welch naiver Eska-
pismus! — alles und jeder hat das Zeug zur Ware (Boltanski
et al. 2003: 194 ff., 505). Boltanski und Chiapello folgern:
«Wenn sich der Kapitalismus [...] das Netzparadigma zu eigen
macht, das einer eigenstindigen Entwicklung der Philoso-
phie entsprungen ist [...], so liefert dies Argumente und sogar
eine Legitimation fiir die zunehmende Okonomisierung von
Menschen» (Boltanski et al. 2003: 505).

So nutzt der Neoliberalismus auch relationale Ontologien
wie die von Deleuze, Foucault und Derrida, um jene Kri-
tikrichtung auszuhebeln, die an festen Bezugsgréfien wie dem
Individuum oder der sozialen Klasse ansetzt — eine Verwen-
dung, die den Urhebern dieser Ideen vermutlich genauso fern
lag wie der Bohéme der kreative Imperativ. Weder Boltan-
ski und Chiapello noch ich méchten damit die erkenntnisthe-
oretische Richtigkeit dieser Ontologie anzweifeln, und auch
nicht behaupten, sie sei ein reiner Effekt des Neoliberalismus.
Es ist vielmehr dessen Kunst, sich dienlich zu machen, was
nicht fiir ihn geschaffen wurde. Die Fragen aber bleiben: Was
unterscheidet relationale Ontologien wie jene, auf die meine
Forschungsteilnehmer sich explizit oder implizit berufen und
mit deren Werkzeugen sie ihr eigenes Leben begreifen und
erschaffen, von der neoliberalen Adaptation dieser Ontolo-
gien? Kann dem Affekt —selbst Teil dieser Ontologien — wirk-
lich ein subversives Potential zugeschrieben werden?

Trotz aller Zweifel am eigenen Handeln aber, die das
Bewusstsein iiber die dessen Eingebundenheit in eine neoli-
berale Machtstruktur auch in meinen Forschungsteilnehmern
weckte, zeichnete sich dennoch ab, dass «Liebe» zumindest
als maogliches Korrektiv inmitten der postmodernen Haltlosig-
keit gehandelt wird. Besonders interessant erscheint mir dabei
eine Komponente der in meinem Feld verhandelten Liebes-
konzepte, auf die ich abschliefend niher eingehen mochte:
Zeit, oder genauer, der radikale Gegenwarts- und Situations-
bezug affektbasierter Vorstellungen von Liebe.

Die Konzeption von Liebe als Augenblicksintensitit —
also eine affektbasierte Konzeption — zeigt, okne mit der
geschilderten relationalen Ontologie zu brechen, woméglich
einen Fluchtweg auf; denn Gegenwdrtigkeit ist ein Element,
das den einen Grundmechanismus des neoliberalen Sys-
tems ausschaltet: den Mechanismus des Bediirfnis-Habens,
welcher auf der Projektion von Befriedigung in die Zukunft
basiert und somit zum steten Konsum anregt. Das «Aus-
schalten» geht folgendermafen vor sich: Nach affektbasier-
ter Auffassung ist Liebe als situations- und kontextgebun-
dene Intensitdt an die Gegenwart gebunden und steht damit

79 | Tsantsa#23 [ 2018



DOSSIER

auflerhalb der Denkfigur der linearen Zeit. Lineare Zeit
ist — so schwer es auch fillt, dies zu denken — eine zutiefst
menschliche Art des Weltbezugs, und genau deshalb sind
auch andere Arten denkbar. Die Konsumlogik unternimmt
ein gerissenes Manover mit der Zeit, das Rosi Braidotti in
Bezugnahme auf Deleuze sehr schon auf den Punkt bringt:

With capitalism the deferral of pleasure concomitantly turned
into a commodity. The saturation of social space, by fast-changing
commodities, short-circuits the present inducing a disjunction
in time. Like the insatiable appetite of the vampire, the capitalist
theft of ,the present» expresses a system that not only immobili-
ses in the process of commodity over-accumulation, but also sus-
pends active desiring-production in favour of an addictive pur-
suit of commodity goods (Braidotti 2010: 239; Herv. von mir).

Das kapitalistische (oder neoliberale) System «stiehlt» die
Gegenwart, indem es Bediirfnisse erschafft, deren Befriedi-
gung in die Zukunft verschiebt und sie im Augenblick ihrer
Befriedigung durch neue ersetzt. Suchtformige Zukunfts-
orientierung und entsprechend ungebremster Konsum sind
die Folge. Die ubiquitire Aufforderung, den Augenblick zu
geniefien, verschleiert einerseits — auf der Ebene des expli-
zit Sichtbaren — diesen Mechanismus, perfektioniert ihn aber
zugleich auf geradezu heimtiickische Weise; denn der in zahl-
losen Werbespriichen beschworene Augenblick ist stets ein
sukiinftiger Augenblick. Es ist nicht das Jetzt gemeint — also

der Moment, in dem die Aufforderung ausgesprochen oder
gehort wird — sondern ein an Waren gekoppelter, zu erwer-
benderimaginarer Augenblick, ein Gliicksversprechen, dasin
der Zukunft liegt. Orientierung an der tatsichlichen Gegen-
wart wiirde den Kaufimpuls ausschalten, also muss diese
Gegenwart in jedem Moment iibersprungen werden. Sie wird
zum irrelevanten und unbefriedigenden Noch-Nicht. Was
aber, wenn man die neoliberale Aufforderung, den Augen-
blick zu geniefien, beim Wort nahme und sie von ihrer Kon-
sumimplikation losloste? Wiren eine absichitslose, nicht siich-
tig-suchende 7nzensive Augenblickswahrnehmung und daraus
entstehendes spontanes Fithlen und Handeln — also genau das,
was Liebe und Sexualitit in ihrer affektbasierten Konzeption
charakterisiert — nicht der direkte Weg aus der Konsumlogik
heraus? Genau dies scheint mit «active desiring-production»
gemeint zu sein. Liebe als Affekt und radikale Gegenwart ist
eine Denkfigur, die aus bestimmten Maximen des neolibera-
len Diskurses (wie auch der poststrukturalistischen Philoso-
phie) erwichst und diese zugleich transzendiert. Dies ist eines
von vielen Beispielen fiir einen Mechanismus, der im Laufe
meiner Forschung deutlich hervortrat:

Der neoliberale Diskurs saugt zwar einerseits Elemente auf,
die nicht seine waren, andererseits aber spuckt er auch Elemente
aus, die aufgelesen und umgedeutet werden konnen. Er legt,
trotz — und vielleicht gerade wegen — allen massiven Einflusses
seiner Axiome auf unser Leben, Fahrten aus sich selbst heraus..

80 / Tsantsa #23 [ 2018



LITERATURVERZEICHNIS

Boltanski Luc, Chiapello Eve. 2003 (1999). Der neue Geist des
Kapitalismus. Konstanz: UVK (iibersetzt von Michael Tillmann).

Braidotti Rosi. 2010. «Schizophrenia», in: Adrian Parr (ed.). 2010.

The Deleuze Dictionary, p. 237-239. Edinburgh: University Press.

Bressand Albert, Distler Catherine. 1995. La planéte
relationnelle. Paris: Flammarion.

Deleuze Gilles. 1996. Lust und Begehren. Berlin: Merve (iibersetzt
von Henning Schmidgen).

Deleuze Gilles, Guattari Félix. 1977 (1972). Anti-Odipus.
Kapitalismus und Schizophrenie. Berlin: Suhrkamp (iibersetzt von
Bernd Schwibs).

Hekma Gert, Giami Alain. 2014. «Sexual Revolutions. An
Introduction, in: Dies. (Hg.), Sexual Revolutions, 1-24.

Hampshire: Palgrave.
lllouz Eva. 2007. Der Konsum der Romantik. Liebe und die

kulturellen Widerspriiche des Kapitalismus. Frankfurt a. M. /
New York: Campus Verlag.

AUTORIN

DOSSIER

Knorr Alexander. 2011. Cyberanthropology. Wuppertal: Peter

Hammer Verlag.

Latour Bruno. 2008 (1991). Wir sind nie modern gewesen. Versuch
einer symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

(iibersetzt von Gus-tav Rof3ler).

2007 (2005). Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung
in die Akteur-Netzwertk-Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (iibersetzt

von Gustav Rofler).

Luhmann Niklas. 1984. Soziale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Massumi Brian. 2002. Parables for the Virtual: Movement, Affect,

Sensation. Durham: Duke University Press.

Miinker Stefan, Roesler Alexander. 2012. Poststrukturalismus.
Stuttgart: Metzler.

Pieper Marianne, Bauer Robin. 2014. «Polyamorie: Mono-
Normativitdt — Dissidente Mikropolitik — Begehren als transformative
Kraft?». Journal fiir Psychologie, Jg. 22(1): 1-35.

Karin Riedl ist Doktorandin und Lehrbeauftragte am Institut fir Ethnologie der LMU Miinchen; Stipendiatin der Studienstif-
tung des deutschen Volkes/ postgraduate and associate lecturer at LMU Munich; stipendiary of the German Academic Scholar-

ship Foundation).

tmewilltell@gmx.de

81/ Tsantsa#23 /2018



	Mehrfachliebe als Affekt : ein Moment von Subversion im Neoliberalismus?

